
opusdei.org

Tema 24. Il
matrimonio e
l'Ordine sacerdotale

Il matrimonio è una sapiente
istituzione di Dio per realizzare
tra gli uomini il suo disegno
d’amore. Nasce dal consenso
personale e irrevocabile degli
sposi. Le sue proprietà
essenziali sono l’unità e
l’indissolubilità. I figli sono il
dono più grande del
matrimonio e contribuiscono al
bene dei genitori. Con il
sacramento dell’Ordine viene
conferita una partecipazione al
sacerdozio di Cristo secondo la



modalità trasmessa dalla
successione apostolica.

29/04/2024

Il Padre, nel suo disegno d’amore, ci
ha scelti in Cristo prima della
creazione del mondo per elevarci
alla dignità di figli di Dio (cfr. Ef
1,4-5). Inoltre, vuole contare sulla
cooperazione degli uomini per
portare a compimento il suo disegno
di salvezza e i sacramenti del
matrimonio e dell’Ordine
conferiscono al cristiano una
vocazione e missione specifica nella
Chiesa[1].

1. Il sacramento del matrimonio



Il matrimonio non è «effetto del caso
o prodotto della evoluzione di
inconsce forze naturali: è stato
sapientemente e provvidenzialmente
istituito da Dio creatore per
realizzare nell’umanità il suo disegno
di amore. Per mezzo della reciproca
donazione personale, loro propria ed
esclusiva, gli sposi tendono alla
comunione delle loro persone, nella
quale si perfezionano a vicenda, per
collaborare con Dio alla generazione
e alla educazione di nuove vite. Per i
battezzati, poi, il matrimonio riveste
la dignità di segno sacramentale
della grazia, in quanto rappresenta
l’unione di Cristo e della chiesa»[2].

«Nella sua realtà più profonda,
l'amore è essenzialmente dono e
l'amore coniugale, mentre conduce
gli sposi alla reciproca «conoscenza»
che li fa “una carne sola” (cfr. Gen
2,24), non si esaurisce all'interno
della coppia, poiché li rende capaci
della massima donazione possibile,



per la quale diventano cooperatori
con Dio per il dono della vita ad una
nuova persona umana»[3].

Questo amore mutuo tra gli sposi
«diventa un'immagine dell'amore
assoluto e indefettibile con cui Dio
ama l'uomo. È cosa buona, molto
buona, agli occhi del Creatore. E
questo amore che Dio benedice è
destinato ad essere fecondo e a
realizzarsi nell'opera comune della
custodia della creazione: Dio li
benedisse e disse loro: “Siate fecondi
e moltiplicatevi, riempite la terra e
soggiogatela” (Gen 1,28)»[4].

L’amore coniugale è definito dal
dono delle persone in quanto
reciprocamente sessuate in ordine
alla generazione. Nessuno può
diventare padre da solo o con
un’altra persona dello stesso sesso,
perchè la paternità e la maternità
sono principio unico di generazione.
Nell’amore coniugale l’accettazione



del dono ha un dinamismo del tutto
proprio e peculiare rispetto ad altri
linguaggi dell’amore: solamente
nell’amore coniugale che dà identità
tra l’offerta del dono e l’accettazione
del dono. Infatti l’accettazione del
dono della paternità si realizza
mediante l’uso del dono della
maternità e viceversa. Non c’è una
comunione d’amore più intima di
quella di due persone che, con parole
della Sacra Scrittura, sono una sola
carne[5].

La dinamica della donazione
coniugale appena descritta rende
evidente come l’amore coniugale non
nasca in modo spontaneo ma
scaturisca dalla donazione libera di
ognuna delle due persone e che sia
un amore dovuto, proprio perché
frutto di una donazione reciproca.
Così insegna san Paolo quando scrive
che «la moglie non è padrona del
proprio corpo, ma lo è il marito; allo
stesso modo anche il marito non è



padrone del proprio corpo, ma lo è la
moglie»[6], oppure quando ricorda
agli sposi che «devono amare le loro
mogli, come il proprio corpo»[7]. In
quanto istituzione naturale il
matrimonio esprime la dimensione
di giustizia inerente all’amore
coniugale: «l'istituzione
matrimoniale non è una indebita
ingerenza della società o
dell’autorità, né l'imposizione
estrinseca di una forma, ma esigenza
interiore del patto d'amore coniugale
che pubblicamente si afferma come
unico ed esclusivo perché sia vissuta
così la piena fedeltà al disegno di Dio
Creatore»[8].

Essendo la comunità matrimoniale il
fondamento naturale della famiglia,
cellula della società, essa non
appartiene esclusivamente alla sfera
privata ma è un bene di interesse
pubblico. La società protegge il
matrimonio per mezzo della sua
istituzionalizzazione legale: il



matrimonio civile nella società civile
e il matrimonio canonico nella
Chiesa. Affinché la legalizzazione del
matrimonio sia effettiva e realmente
utile al bene comune, deve essere
conforme alla sua natura, cioè al
matrimonio come istituzione
naturale e nel caso del matrimonio
canonico anche come sacramento.

In molti paesi è frequente che le
persone convivano more uxorio
senza alcun vincolo istituzionale. Le
ragioni sono varie: «l’influenza delle
ideologie che svalutano il
matrimonio e la famiglia,
l’esperienza del fallimento di altre
coppie che essi non vogliono
rischiare, il timore verso qualcosa
che considerano troppo grande e
sacro, le opportunità sociali ed i
vantaggi economici che derivano
dalla convivenza, una concezione
meramente emotiva e romantica
dell’amore, la paura di perdere la
libertà e l’autonomia, il rifiuto di



qualcosa concepito come
istituzionale e burocratico»[9]. Se la
relazione è stabilita con una sincera
volontà coniugale, occorrerà fare
rilevare la necessità di legalizzare la
loro situazione. Se non c’è tale
volontà, bisognerà aiutarli a scoprire
la menzogna di tale relazione, perché
l’amore coniugale «esige un dono
totale e definitivo delle persone tra
loro»[10]; e come questa menzogna
indebolisce la sincerità e la fedeltà
mutue: «che senso può avere una
unione in cui le persone non si
impegnano l'una nei confronti
dell'altra, e manifestano in tal modo
una mancanza di fiducia nell'altro, in
se stessi o nell'avvenire?»[11].

Se guardiamo alla creazione alla luce
di Cristo, scopriamo che il
matrimonio «è il fondamento di «tutti
i progetti salvifici di Dio», “l'inizio
della storia della salvezza”, che
culmina in Cristo»[12]. Il matrimonio
delle origini è così rivestito di una



dignità nuova: è stato istituito da Dio
come segno dell’unione di Cristo con
la Chiesa[13], in virtù del quale
l’amore coniugale non solo partecipa
dell’amore creatore di Dio, ma anche
del suo amore salvifico, trasmettendo
assieme alla vita umana anche la vita
della grazia in Cristo.

Il peccato originale ha provocato
insieme la rottura tra l’uomo e Dio e
la rottura della comunione originale
tra l’uomo e la donna. A sua volta,
l’istituzione del matrimonio si
indebolisce con l’introduzione della
poligamia e del ripudio e la paternità
della carne trasmette il peccato
invece della vita dei figli di Dio.

La Legge antica e la pedagogia divina
non criticano la poligamia dei
patriarchi né proibiscono il divorzio;
ma «vedendo l'Alleanza di Dio con
Israele sotto l'immagine di un amore
coniugale esclusivo e fedele, (cfr. Os
1-3; Is 54.62, Ger 2-3.31; Ez 16, 62; 23),



i profeti hanno preparato la
coscienza del popolo eletto ad una
intelligenza approfondita dell'unicità
e dell'indissolubilità del matrimonio
(cfr. Mal 2, 13-17)»[14]. Inoltre, il
rinnovo dell’originaria benedizione
divina su Abramo, assieme alla
promessa di una discendenza
innumerevole alla quale darà la terra
di Canaan[15], conferisce al
matrimonio un ruolo fondamentale
nella realizzazione del disegno della
salvezza: senza il matrimonio non si
compirebbe l’alleanza stretta da Dio
con Abramo e la sua discendenza,
che alla luce del Nuovo Testamento
sono figura di Cristo e della Chiesa[16].

«Gesù, che ha riconciliato ogni cosa
in sé, ha riportato il matrimonio e la
famiglia alla loro forma originale (cfr
Mc 10, 1-12). La famiglia e il
matrimonio sono stati redenti da
Cristo (cfr Ef 5,21-32), restaurati a
immagine della Santissima Trinità,
mistero da cui scaturisce ogni vero



amore. L’alleanza sponsale,
inaugurata nella creazione e rivelata
nella storia della salvezza, riceve la
piena rivelazione del suo significato
in Cristo e nella sua Chiesa. Da Cristo
attraverso la Chiesa, il matrimonio e
la famiglia ricevono la grazia
necessaria per testimoniare l'amore
di Dio e vivere la vita di comunione.
Il Vangelo della famiglia attraversa la
storia del mondo sin dalla creazione
dell’uomo ad immagine e
somiglianza di Dio (cfr Gen 1, 26-27)
fino al compimento del mistero
dell’Alleanza in Cristo alla fine dei
secoli con le nozze dell’Agnello (cfr 
Ap 19, 9)»[17].

2. La celebrazione del matrimonio

Il matrimonio nasce dal consenso
personale e irrevocabile degli
sposi[18]. «Il consenso matrimoniale è



l'atto della volontà con cui l'uomo e
la donna, con patto irrevocabile,
danno e accettano reciprocamente se
stessi per costituire il
matrimonio»[19].

«La Chiesa normalmente richiede
per i suoi fedeli la forma ecclesiastica
della celebrazione del
Matrimonio»[20]. Per questo, «sono
validi soltanto i matrimoni che si
contraggono alla presenza
dell'Ordinario del luogo o del
parroco o del sacerdote oppure
diacono delegato da uno di essi che
sono assistenti, nonché alla presenza
di due testimoni, conformemente,
tuttavia, alle norme stabilite» dal
Codice di Diritto Canonico[21].

Questa prassi ha diverse ragioni: il
matrimonio sacramentale crea diritti
e doveri nella comunità della Chiesa
tra gli sposi e in relazione ai figli.
Essendo il matrimonio uno stato di
vita nella Chiesa, è giusto che ci sia



certezza su di esso (da qui l’obbligo
di avere dei testimoni) mentre il
carattere pubblico del consenso
protegge il "Sì" pronunciato una volta
e aiuta a restarvi fedeli (cfr.
Catechismo, 1631).

«Le proprietà essenziali del
matrimonio sono l'unità e
l'indissolubilità, che nel matrimonio
cristiano conseguono una peculiare
stabilità in ragione del
sacramento» (CIC, 1056). Il marito e
la moglie «per il patto coniugale non
sono più due, ma una sola carne (Mt
19,6). Questa intima unione, come
mutuo impegno tra le persone, come
quello dei figli, esige piena fedeltà e
richiede la sua indissolubile
unità»[22].

«L'unità del Matrimonio confermata
dal Signore appare in maniera
lampante anche dalla uguale dignità
personale sia dell'uomo che della
donna, che deve essere riconosciuta



nel mutuo e pieno amore. La 
poligamia è contraria a questa pari
dignità e all'amore coniugale che è
unico ed esclusivo»[23].

«Nella sua predicazione Gesù ha
insegnato senza equivoci il senso
originale dell'unione dell'uomo e
della donna, quale il Creatore l'ha
voluta all'origine: il permesso, dato
da Mosè, di ripudiare la propria
moglie, era una concessione motivata
dalla durezza del cuore; l'unione
matrimoniale dell'uomo e della
donna è indissolubile: Dio stesso l'ha
conclusa: “Quello dunque che Dio ha
congiunto, l'uomo non lo separi” (Mt
19,6) (Catechismo, n. 1614)». In virtù
del sacramento, per il quale gli sposi
cristiani manifestano e partecipano
al mistero dell’unità e del fecondo
amore tra Cristo e la Chiesa[24],
l’indissolubilità acquista un nuovo
significato e si rafforza la stabilità
originaria del vincolo coniugale, in
modo tale che «il matrimonio rato



(cioè, celebrato tra battezzati) e
consumato non può essere sciolto da
nessuna potestà umana e per
nessuna causa, eccetto la morte»[25].

«Il divorzio è una grave offesa alla
legge naturale. Esso pretende di
sciogliere il patto, liberamente
stipulato dagli sposi, di vivere l'uno
con l'altro fino alla morte. Il divorzio
offende l'Alleanza della salvezza, di
cui il Matrimonio sacramentale è
segno»[26]. «Può avvenire che uno dei
coniugi sia vittima innocente del
divorzio pronunciato dalla legge
civile; questi allora non contravviene
alla norma morale. C'è infatti una
differenza notevole tra il coniuge che
si è sinceramente sforzato di
rimanere fedele al sacramento del
Matrimonio e si vede ingiustamente
abbandonato, e colui che, per sua
grave colpa, distrugge un
Matrimonio canonicamente
valido»[27].



«Esistono tuttavia situazioni in cui la
coabitazione matrimoniale diventa
praticamente impossibile per le più
varie ragioni. In tali casi la Chiesa
ammette la separazione fisica degli
sposi e la fine della coabitazione. I
coniugi non cessano di essere marito
e moglie davanti a Dio; non sono
liberi di contrarre una nuova unione.
In questa difficile situazione, la
soluzione migliore sarebbe, se
possibile, la riconciliazione»[28]. Se
dopo la separazione «il divorzio
civile rimane l'unico modo possibile
di assicurare certi diritti legittimi,
quali la cura dei figli o la tutela del
patrimonio, può essere tollerato,
senza che costituisca una colpa
morale»[29].

Se dopo il divorzio si contrae una
nuova unione, per quanto
riconosciuta dalla legge civile, «il
coniuge risposato si trova in tal caso
in una condizione di adulterio
pubblico e permanente»[30]. I



divorziati che si risposano, per
quanto continuino ad appartenere
alla Chiesa, non possono essere
ammessi all'Eucaristia, perché il loro
stato e condizione di vita
contraddicono oggettivamente
l’unione di amore indissolubile di
Cristo con la Chiesa, significata e
attualizzata nell'Eucaristia.
«L'assoluzione sacramentale, che può
essere data «solo a quelli che, pentiti
di aver violato il segno dell'Alleanza e
della fedeltà a Cristo, sono
sinceramente disposti ad una forma
di vita non più in contraddizione con
l'indissolubilità del matrimonio. Ciò
importa, in concreto, che quando
l'uomo e la donna per seri motivi -
quali, ad esempio, l'educazione dei
figli - non possono soddisfare
l'obbligo della separazione,
"assumano l'impegno di vivere in
piena continenza, cioè di astenersi
dagli atti propri dei coniugi"»[31].



Queste norme debbono essere
applicate nella logica della
compassione per le persone fragili,
evitando di mettere tante condizioni
che svuotano di significato la
misericordia divina[32]. Questo vuol
dire tenere conto che il penitente
«per quanto sia fedele all’intenzione
di non peccare più, l’esperienza
passata e la coscienza della
debolezza presente suscitano il
timore di nuove cadute; ma questo
non pregiudica l’autenticità
dell’intenzione, quando a tale timore
si unisce la volontà, aiutata dalla
preghiera, di fare tutto il possibile
per evitare il peccato»[33]. A seconda
delle circostanze concrete nelle quali
vive, il penitente può non essere
pienamente responsabile dei propri
atti. Il confessore dovrà tenerne
conto per valutare quello che può
fare per evitare il peccato e così
avere la certezza morale della
sufficiente contrizione del penitente
per ricevere l’assoluzione[34].



In ogni caso, se c’è una nuova caduta,
la persona deve accostarsi al
sacramento prima di fare la
comunione. Difatti, le relazioni
sessuali con altri che non sia il
coniuge legittimo sono sempre, per il
loro oggetto, intrinsecamente cattive.
In più, siccome il pentimento è «di
per sé occulto, mentre la loro
condizione di divorziati risposati è di
per sé manifesta, essi potranno
accedere alla Comunione eucaristica
solo remoto scandalo»[35]: si può fare
la Comunione privatamente o là dove
non si è conosciuti, evitando così di
causare giudizi, confusione,
sconcerto o scandalo negli altri
fedeli). L’Eucaristia ricevuta non sarà
la meta del cammino di conversione,
ma il prezioso aiuto per continuare a
fare i passi necessari per vivere una
situazione che non contrasta più con
gli insegnamenti di Cristo sul
matrimonio[36].



3. La paternità responsabile

«Il matrimonio e l'amore coniugale
sono ordinati per loro natura alla
procreazione ed educazione della
prole. I figli infatti sono il dono più
eccellente del matrimonio e
contribuiscono grandemente al bene
dei genitori stessi. Dio che disse: “non
è bene che l'uomo sia solo” (Gen 2,18)
e “che creò all'inizio l'uomo maschio
e femmina” (Mt 19,4), volendo
comunicare all'uomo una speciale
partecipazione nella sua opera
creatrice, benedisse l'uomo e la
donna, dicendo loro: “crescete e
moltiplicatevi” (Gen 1,28). Di
conseguenza un amore coniugale
vero e ben compreso e tutta la
struttura familiare che ne nasce
tendono, senza trascurare gli altri
fini del matrimonio, a rendere i
coniugi disponibili a cooperare
coraggiosamente con l'amore del
Creatore e del Salvatore che
attraverso di loro continuamente



dilata e arricchisce la sua
famiglia»[37].

Pertanto, tra «i coniugi che in tal
modo adempiono la missione loro
affidata da Dio, sono da ricordare in
modo particolare quelli che, con
decisione prudente e di comune
accordo, accettano con grande animo
anche un più grande numero di figli
da educare convenientemente»[38].

Per quanto possano avere una
generosa disposizione verso la
paternità, certe volte gli sposi
possono essere «ostacolati da alcune
condizioni della vita di oggi, e
possono trovare circostanze nelle
quali non si può aumentare, almeno
per un certo tempo, il numero dei
figli»[39]. «Se dunque per distanziare
le nascite esistono seri motivi,
derivanti dalle condizioni fisiche o
psicologiche dei coniugi, o da
circostanze esteriori, la chiesa
insegna essere allora lecito tener



conto dei ritmi naturali immanenti
alle funzioni generative per l’uso del
matrimonio nei soli periodi infecondi
e così regolare la natalità senza
offendere minimamente i principi
morali»[40].

«Secondo il disegno di Dio, il
matrimonio è il fondamento della
più ampia comunità della famiglia,
poiché l'istituto stesso del
matrimonio e l'amore coniugale sono
ordinati alla procreazione ed
educazione della prole, in cui
trovano il loro coronamento (cfr. 
Gaudium et Spes, 50)»[41].

«Il Creatore del mondo ha stabilito la
società coniugale come origine e
fondamento della società umana; la
famiglia per questo è la cellula prima
e vitale della società»[42]. Questa
specifica ed esclusiva dimensione
pubblica del matrimonio e della
famiglia reclama la sua difesa e la

https://www.google.com/url?q=http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html&sa=D&source=editors&ust=1679398600252189&usg=AOvVaw08uiFC4OqRjOI6FSN6RRr3


sua promozione da parte della
società civile.

Nella Chiesa la famiglia è chiamata
Chiesa domestica perché la specifica
comunione dei suoi membri è
chiamata ad essere «rivelazione e
attuazione specifica della comunione
ecclesiale»[43]. «I genitori devono
essere per i loro figli i primi maestri
della fede e assecondare la vocazione
propria di ognuno, quella sacra in
modo speciale»[44]. «È qui che si
esercita in maniera privilegiata il 
sacerdozio battesimale del padre di
famiglia, della madre, dei figli, di
tutti i membri della famiglia, “con la
partecipazione ai sacramenti, con la
preghiera e il ringraziamento, con la
testimonianza di una vita santa, con
l'abnegazione e l'operosa carità”. Il
focolare è così la prima scuola di vita
cristiana e una scuola di umanità più
ricca. È qui che si apprende la fatica
e la gioia del lavoro, l'amore
fraterno, il perdono generoso,



sempre rinnovato, e soprattutto il
culto divino attraverso la preghiera e
l'offerta della propria vita»[45].

4. Il sacramento dell’Ordine
sacerdotale

All’interno del popolo di Israele, al
quale ci si riferisce in Esodo 19,6
come “regno di sacerdoti”, la tribù di
Levi fu scelta da Dio «per il servizio
della Dimora della Testimonianza»[46];
tra i leviti si consacravano i sacerdoti
dell’antica alleanza con il rito
dell’unzione[47], conferendo loro una
funzione in favore degli uomini
«nelle cose che riguardano Dio, per
offrire doni e sacrifici per i
peccati»[48]. In quanto elemento della
legge mosaica, questo sacerdozio è
«introduzione a una speranza
migliore»[49], «ombra dei beni futuri»,
ma oltre a questo «non ha mai il



potere di condurre alla perfezione
per mezzo di sacrifici - sempre
uguali, che si continuano a offrire di
anno in anno - coloro che si
accostano a Dio»[50].

Il sacerdozio levitico ha prefigurato
in qualche modo nel popolo eletto la
piena realizzazione del sacerdozio di
Gesù Cristo, non legato né alla
genealogia, né ai sacrifici del tempio,
né alla Legge, ma soltanto allo stesso
Dio[51]. Per questo, fu «proclamato da
Dio Sommo Sacerdote al modo di
Malchisedec» (Eb 5, 10), il quale «con
un'unica offerta egli ha reso perfetti
per sempre quelli che vengono
santificati» (Eb 10, 14). Infatti, il
Verbo di Dio incarnato, compiendo le
profezie messianiche, redime tutti gli
uomini con la sua morte e la sua
risurrezione, donando la propria vita
nella pienezza della sua condizione
sacerdotale. Questo sacerdozio, che
Gesù stesso presenta in termini di
consacrazione e di missione (cfr. Gv



10, 14), ha, quindi, valore universale:
«una azione salvifica fuori dell’unica
mediazione di Cristo»[52].

Nell’Ultima Cena Gesù manifesta la
volontà di rendere partecipi gli
apostoli del suo sacerdozio che ha le
caratteristiche di consacrazione e
missione: «Come tu hai mandato me
nel mondo, anche io ho mandato loro
nel mondo; per loro io consacro me
stesso, perché siano anch'essi
consacrati nella verità»[53]. Tale
partecipazione si realizza in diversi
momenti nel corso del ministero di
Cristo. Sono passi successivi che
condurranno alla istituzione
dell’ordine sacro: quando chiama gli
apostoli a costituire il collegio
apostolico[54], quando li istruisce e li
invia a predicare[55], quando
conferisce loro il potere di perdonare
i peccati[56], quando affida loro la
missione universale[57]; e in modo
particolare quando ordina loro di
celebrare l’Eucaristia: «fate questo in



memoria di me»[58]. Per la missione
apostolica essi «vennero confermati
pienamente il giorno di
Pentecoste»[59].

Nel corso della loro vita «non solo
ebbero vari collaboratori nel
ministero, ma perché la missione
loro affidata venisse continuata dopo
la loro morte, affidarono, quasi per
testamento, ai loro immediati
cooperatori l'ufficio di completare e
consolidare l'opera da essi
incominciata (...) e in seguito diedero
disposizione che dopo la loro morte
altri uomini subentrassero al loro
posto» E così «i vescovi hanno
ricevuto il ministero della comunità
per esercitarlo con i loro
collaboratori, sacerdoti e diaconi.
Presiedono in luogo di Dio al gregge
di cui sono pastori quali maestri di
dottrina, sacerdoti del sacro culto,
ministri del governo della Chiesa»[60].



Nel Nuovo Testamento il ministero
apostolico si trasmette con
l’imposizione delle mani
accompagnata da una preghiera[61]. È
questa la prassi che si trova nei riti di
ordinazione più antichi come quelli
raccolti nella Traditio apostolica e
negli Statuta Ecclesiae Antiqua.
Questo nucleo essenziale, che
costituisce il segno sacramentale, è
stato arricchito nel corso dei secoli
con alcuni riti complementari, che
possono differire secondo le diverse
tradizioni liturgiche. «Così, nel rito
latino, i riti di introduzione - la
presentazione e l'elezione
dell'ordinando, l'omelia del Vescovo,
l'interrogazione dell'ordinando, le
litanie dei santi - attestano che la
scelta del candidato è stata fatta in
conformità alla prassi della Chiesa e
preparano l'atto solenne della
consacrazione. A questa fanno
seguito altri riti che esprimono e
completano in maniera simbolica il
mistero che si è compiuto: per il



Vescovo e il presbitero l'unzione del
santo crisma, segno dell'unzione
speciale dello Spirito Santo che rende
fecondo il loro ministero; la consegna
del libro dei Vangeli, dell'anello, della
mitra e del pastorale al Vescovo,
come segno della sua missione
apostolica di annunziare la Parola di
Dio, della sua fedeltà alla Chiesa,
Sposa di Cristo, del suo compito di
Pastore del gregge del Signore; la
consegna, al sacerdote, della patena e
del calice, l'offerta del popolo santo,
che egli è chiamato a presentare a
Dio; la consegna del libro dei Vangeli
al diacono, che ha ricevuto la
missione di annunziare il Vangelo di
Cristo»[62].

5. Natura ed effetti dell’Ordine
sacerdotale



Mediante il sacramento dell’Ordine
viene conferita una partecipazione al
sacerdozio di Cristo secondo le
modalità trasmesse dalla successione
apostolica. Il sacerdozio ministeriale
si distingue dal sacerdozio comune
dei fedeli, che deriva dal battesimo e
dalla confermazione; entrambi «sono
ordinati l'uno all'altro», tuttavia
«differiscono essenzialmente e non
solo di grado»[63]. Caratteristica
propria e specifica del sacerdozio
ministeriale è di essere «una
ripresentazione sacramentale di
Cristo capo e Pastore»[64], cosa che
permette di esercitare l’autorità di
Cristo nei compiti pastorali di
predicazione e di governo e di agire 
in persona Christi nell’esercizio del
ministero sacramentale.

La repraesentatio Christi Capitis
sussiste sempre nel ministro, la cui
anima è stata sigillata dal carattere
sacramentale, impresso
indelebilmente nell’anima con



l’ordinazione. Il carattere è dunque
l’effetto principale del sacramento e
dal momento che è una realtà
permanente il sacramento
dell'Ordine non può essere ripetuto,
eliminato, o conferito per un tempo
limitato. «Un soggetto validamente
ordinato può, certo, per gravi motivi,
essere dispensato dagli obblighi e
dalle funzioni connessi
all'ordinazione o gli può essere fatto
divieto di esercitarli, ma non può più
ridiventare laico in senso stretto»[65].

L’Ordine, in ciascuno dei suoi gradi,
conferisce inoltre «la grazia dello
Spirito Santo propria di questo
sacramento» che consiste «in una
configurazione a Cristo Sacerdote,
Maestro e Pastore del quale
l'ordinato è costituito ministro»[66].
Questa ministerialità è insieme un
dono e un compito, dato che l’Ordine
si riceve in vista del servizio a Cristo
e ai fedeli, che nella Chiesa
costituiscono il suo Corpo Mistico.



Più precisamente, per il vescovo il
dono ricevuto è «lo spirito di governo
che hai dato al tuo amato Figlio Gesù
Cristo, e che lui, a sua volta, ha
comunicato ai santi apostoli»[67]. Per
il presbitero si chiede a Dio il dono
dello Spirito «perché sia degno di
presentarsi senza rimprovero
davanti al tuo altare, di annunciare il
vangelo del tuo regno, di realizzare il
ministero della tua parola di verità,
di offrirti doni e sacrifici spirituali, di
rinnovare il tuo popolo con il bagno
della rigenerazione; in modo che
vada incontro al nostro grande Dio e
salvatore Gesù Cristo»[68]. I diaconi,
«con la grazia sacramentale, in
comunione con il vescovo e il suo
presbiterio, servono il Popolo di Dio
nel ministero della liturgia, della
parola e della carità»[69].

6. I gradi dell’Ordine sacerdotale



Il diaconato, il presbiterato e
l’episcopato mantengono tra di loro
una relazione intrinseca in quanto
gradi dell’unica realtà sacramentale
dell’Ordine sacro.

L’episcopato è «la pienezza del
sacramento dell’Ordine sacro»
chiamato «nella liturgia della Chiesa
e nella testimonianza dei santi padri
“sacerdozio supremo” o “apice del
ministero sacro”»[70]. Ai vescovi viene
conferito «il ministero della
comunità per esercitarlo con i loro
collaboratori, sacerdoti e diaconi.
Presiedono in luogo di Dio al gregge
di cui sono pastori quali maestri di
dottrina, sacerdoti del sacro culto,
ministri del governo della Chiesa»[71].
Sono successori degli apostoli e
membri del collegio episcopale, al
quale sono immediatamente
incorporati in virtù dell’ordinazione,
conservando la comunione
gerarchica con il Papa, capo del
collegio e con gli altri membri.



Proprio ad essi spetta la funzione di
reggere, così la Chiesa universale
come presiedere le Chiese locali, che
reggono «come vicari e legati di
Cristo», e lo fanno «col consiglio, la
persuasione, l'esempio, ma anche
con l'autorità e la sacra potestà»[72].
Tra i doveri episcopali «eccelle la
predicazione del Vangelo [75]. I
vescovi, infatti, sono gli araldi della
fede che portano a Cristo nuovi
discepoli; sono dottori autentici, cioè
rivestiti dell'autorità di Cristo, che
predicano al popolo loro affidato la
fede da credere e da applicare nella
pratica della vita», e quando
«insegnano in comunione col
romano Pontefice devono essere da
tutti ascoltati con venerazione quali
testimoni della divina e cattolica
verità»[73]. Infine, come
amministratori della grazia del
supremo sacerdozio, moderano con
la loro autorità la distribuzione sana
e fruttuosa dei sacramenti: «regolano
l'amministrazione del battesimo, col

https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html%23_ftn75&sa=D&source=editors&ust=1679398600259199&usg=AOvVaw1gK8PB_4K-pU5c-LxF8qhc


quale è concesso partecipare al
regale sacerdozio di Cristo. Sono i
ministri originari della
confermazione, dispensatori degli
ordini sacri e moderatori della
disciplina penitenziale, e con
sollecitudine esortano e istruiscono
le loro popolazioni, affinché nella
liturgia e specialmente nel santo
sacrificio della messa»[74].

Il presbiterato è stato istituito da Dio
affinchè i suoi ministri «avessero la
sacra potestà dell'Ordine per offrire
il sacrificio e perdonare i peccati (6),
e che in nome di Cristo svolgessero
per gli uomini in forma ufficiale la
funzione sacerdotale»[75]. Ai
presbiteri è stata affidata la funzione
ministeriale «in grado subordinato ai
presbiteri, questi sono dunque
costituiti nell'Ordine del presbiterato
per essere cooperatori dell'Ordine
episcopale, per il retto assolvimento
della missione apostolica affidata da
Cristo»[76]. Essi partecipano



«dell’autorità con la quale Cristo
stesso forma, santifica e regge il suo
Corpo», e per l’Ordine sacramentale
ricevuto «sono segnati da uno
speciale carattere che li configura a
Cristo sacerdote, in modo da poter
agire in nome di Cristo, capo della
Chiesa»[77]. Essi «costituiscono col
loro vescovo un solo presbiterio [109]
sebbene destinato a uffici diversi»[78]

e disimpegnano la loro missione in
contatto diretto con gli uomini. Più
concretamente, i presbiteri «come
obbligo principale hanno quello di
annunciare a tutti il Vangelo di
Cristo, per costituire e fare crescere il
popolo di Dio, compiendo il mandato
del Signore “Andate in tutto il mondo
e predicate il Vangelo a ogni
creatura”»[79].

La sua funzione è esercitata
soprattutto «nel culto eucaristico o
sinassi, dove, agendo in persona di
Cristo e proclamando il suo mistero,
uniscono le preghiere dei fedeli al

https://www.google.com/url?q=https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html%23_ftn109&sa=D&source=editors&ust=1679398600260589&usg=AOvVaw2EhmWJw-cFNfxVZyfrONQr


sacrificio del loro capo e nel
sacrificio della messa rendono
presente e applicano fino alla venuta
del Signore (cfr. 1 Cor 11,26), l'unico
sacrificio del Nuovo Testamento,
quello cioè di Cristo, il quale una
volta per tutte offrì se stesso al Padre
quale vittima immacolata»[80]. Questo
va unito al «ministero della
riconciliazione e del conforto», che
esercita «a favore dei fedeli penitenti
o ammalati». Come veri pastori essi
esercitano «secondo la loro parte di
autorità, l'ufficio di Cristo, pastore e
capo, raccolgono la famiglia di Dio,
quale insieme di fratelli animati da
un solo spirito, per mezzo di Cristo
nello Spirito li portano al Padre»[81].

I diaconi costituiscono il grado
inferiore della gerarchia. A loro
vengono imposte le mani «non per il
sacerdozio, ma per il servizio».
Sostenuti dalla grazia sacramentale
essi servono il popolo di Dio nella
«diaconia» della liturgia, della



predicazione e della carità, in
comunione col vescovo e con il suo
presbiterio. È compito del diacono
«amministrare solennemente il
battesimo, conservare e distribuire
l'eucaristia, assistere e benedire il
matrimonio in nome della Chiesa,
portare il viatico ai moribondi,
leggere la sacra Scrittura ai fedeli,
istruire ed esortare il popolo,
presiedere al culto e alla preghiera
dei fedeli, amministrare i
sacramentali, presiedere al rito
funebre e alla sepoltura»[82].

7. Ministro e soggetto

Il conferimento dell’Ordine nei suoi
tre gradi è riservato esclusivamente
al vescovo; nel Nuovo Testamento a
conferirlo sono solo gli apostoli e
«poiché il sacramento dell'Ordine è il
sacramento del ministero apostolico,



spetta ai Vescovi in quanto successori
degli Apostoli trasmettere “questo
dono dello Spirito”, (Lumen gentium,
21), questo “seme apostolico” (Lumen
gentium, 20)»[83], custodito lungo i
secoli nel ministero ordinato.

Per la liceità dell’ordinazione
episcopale la Chiesa latina richiede
un esplicito mandato pontificio[84];
mentre nelle chiese orientali essa è
riservata al Romano Pontefice, al
Patriarca o al Metropolita, ed è
sempre illecita in assenza del
mandato legittimo (cfr. CCEO, 745).
Nel caso dell’ordinazione
presbiterale o diaconale si stabilisce
che l’ordinante sia il vescovo del
candidato, a meno che lo stesso non
abbia rilasciato lettera dimissionaria
(cfr. CIC, 1015-1016); se l’ordinazione
avviene al di fuori della propria
circoscrizione, è necessaria la venia
del vescovo diocesano (cfr. CIC,
1017).



Per la validità dell’ordinazione nei
suoi tre gradi è necessario che il
candidato sia maschio e battezzato.
Gesù Cristo, infatti, elesse come
apostoli soltanto uomini, nonostante
tra coloro che lo seguivano ci fossero
anche donne, che pure in diverse
occasioni avevano dimostrato una
fedeltà maggiore. Questo agire del
Signore è normativo per tutta la vita
della Chiesa e non può essere
considerato circostanziale, dato che
già gli apostoli si sentirono vincolati
a questa prassi e imposero le mani
solo a uomini, anche quando la
Chiesa era diffusa in regioni nelle
quali la presenza di donne nel
ministero non avrebbe suscitato
perplessità. I padri della Chiesa
seguirono fedelmente questa norma,
consapevoli che si trattasse di una
tradizione vincolante, raccolta in
modo adeguato nei decreti sinodali.
Di conseguenza la Chiesa «non si
considera autorizzata ad ammettere



le donne all’ordinazione
sacerdotale»[85].

Una ordinazione legittima e
pienamente fruttuosa richiede
inoltre che il candidato abbia una
vera vocazione soprannaturale,
confermata dall’invito dell’autorità
competente (la “chiamata della
gerarchia”). Nella Chiesa latina vige
la legge del celibato ecclesiastico per
i tre gradi; condizione che «non è,
certamente, richiesta dalla natura
stessa del sacerdozio»[86], ma che «è
particolarmente confacente alla vita
sacerdotale», poiché con il loro
celibato i chierici partecipano al
modo che Cristo ha scelto per
realizzare la propria missione,
«aderiscono più facilmente a lui con
un cuore non diviso si dedicano più
liberamente in lui e per lui al
servizio di Dio e degli uomini». Con
la piena donazione della loro vita
alla missione che è stata loro
affidata, gli ordinandi «evocano così



quell'arcano sposalizio istituito da
Dio, (...) per il quale la Chiesa ha
come suo unico sposo Cristo (131).
Essi inoltre diventano segno vivente
di quel mondo futuro, presente già
attraverso la fede e la carità, nel
quale i figli della risurrezione non si
uniscono in matrimonio»[87]. Non
sono obbligati al celibato i diaconi
permanenti e neppure i presbiteri
delle Chiese orientali. Infine, per
essere sacerdoti sono richieste
determinate disposizioni interiori ed
esteriori, l’età e la scienza adeguate,
il compimento dei requisiti previ
all’ordinazione e l’assenza di
impedimenti e irregolarità[88]. Per i
candidati all’ordinazione episcopale
sono richieste particolari condizioni
che ne assicurano l’idoneità[89].

Bibliografia di Base



- Catechismo della Chiesa Cattolica,
nn. 1533-1600, 1601-1666, 2331-2400.

- San Josemaría, Colloqui, nn. 87-112.

- San Josemaría, Omelia Il
matrimonio, vocazione cristiana, È
Gesù che passa, nn. 22-30.

- San Josemaría, Omelia Sacerdote
per l’eternità, Amare la Chiesa,
Palabra, Madrid 1986, pp. 63-82.

[1] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1534.

[2] San Paolo VI, Humanae Vitae, n. 8.

[3] San Giovanni Paolo II, Familiaris
Consortio, n. 14.

[4] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 1604.

[5] Gen 2,24.



[6] 1 Cor 7,4.

[7] Ef 5,28.

[8] San Giovanni Paolo II, Familiaris
Consortio, n. 11.

[9] Francesco, Amoris laetitia, n. 40.

[10] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2391.

[11] Ivi, n. 2390.

[12] Ivi, n. 280.

[13] Cfr. Ef 5,31-32.

[14] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1611.

[15] Cfr. Gen 12, 2.7; 13, 16; 22, 17.

[16] Cfr. Gal 3,26-29.

[17] Francesco, Amoris laetitia, n. 63.

[18] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1626.



[19] CIC, n. 1057 §2.

[20] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1631.

[21] CIC, n. 1108 §1.

[22] «I coniugi sappiano di essere
cooperatori dell'amore di Dio
Creatore e quasi suoi interpreti nel
compito di trasmettere la vita umana
e di educarla; ciò deve essere
considerato come missione loro
propria, (…), gli sposi cristiani,
fidando nella divina Provvidenza e
coltivando lo spirito di sacrificio
(117), svolgono il loro ruolo
procreatore e si assumono
generosamente le loro responsabilità
umane e cristiane, glorificano il
Creatore e tendono alla perfezione
cristiana» (Concilio Vaticano II, 
Gaudium et Spes, n. 50).

[23] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1645.



[24] Ef 5, 32.

[25] CIC, n. 1141.

[26] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2384.

[27] Ivi, n. 2386.

[28] Ivi, n. 1649.

[29] Ivi, n. 2383.

[30] Ivi, n. 2384.

[31] San Giovanni Paolo II, Familiaris
Consortio, n. 84. Cfr. Benedetto XVI, 
Sacramentum Caritatis, 22-II-2007,
29; Congregazione per la dottrina
della fede, Lettera ai vescovi della
Chiesa cattolica circa la recezione
della Comunione eucaristica da parte
dei fedeli divorziati risposati, 14-
IX-1994; Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1650.

[32] Cfr. Francesco, Amoris laetitia,
nn. 307-312.



[33] San Giovanni Paolo II, Lettera al
Card. William W. Baum e ai
partecipanti al corso annuale sul foro
interno organizzato dalla
Penitenzeria Apostolica, 22-III-1996;
cfr. Francesco, Amoris laetitia, n. 311.

[34] Cfr. Ivi, nn. 303-305.

[35] Pontificio Consiglio per i testi
legislativi, Sull’ammissibilità alla
santa comunione dei divorziati
risposati, 24-VI-2000, n. 2.

[36] Cfr. Francesco, Amoris laetitia,
nn. 307-308.

[37] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1652.

[38] Concilio Vaticano II, Gaudium et
Spes, n. 50.

[39] Ivi, n. 51.

[40] San Paolo VI, Humanae Vitae, n.
16.



[41] San Giovanni Paolo II, Familiaris
Consortio, n. 14. «La famiglia è il
nucleo naturale e fondamentale della
società e ha il diritto di essere
protetta dalla società e dallo
Stato» (ONU, Dichiarazione
Universale dei Diritti Umani, 10-
XII-1948, art. 16).

[42] Cfr. Consiglio Pontificio per la
Familia, Famiglia, matrimonio e
uniuni di fatto, Città del Vaticano
2000; Congregazione per la Dottrina
della Fede, Considerazioni circa i
progetti di riconoscimento legale delle
unioni tra persone omosessuali, Città
del Vaticano 2003.

[43] San Giovanni Paolo II, Familiaris
Consortio, n. 21.

[44] Concilio Vaticano II, Lumen
Gentium, n. 11.

[45] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1657.



[46] Nm 1,50.

[47] Cfr. Es 29, 1-7.

[48] Eb 5, 1.

[49] Eb 7, 19.

[50] Eb 10, 1.

[51] Cfr. Eb 6, 17-20 e 7, 1ss.

[52] Congregazione per la Dottrina
della Fede, Dominus Iesus, n. 14.

[53] Gv 17, 18-19.

[54] Cfr. Mc 3, 13-19.

[55] Cfr. Lc 9, 1-6.

[56] Cfr. Gv 20, 22-23.

[57] Cfr. Mt 28, 18-20.

[58] 1 Cor 11, 24.

[59] Concilio Vaticano II, Lumen
Gentium, n. 19.



[60] Ibidem, n. 20.

[61] Cfr. At 6, 6; 1 Tm 4, 14; 5, 22; 2 Tm
1, 6.

[62] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1574.

[63] Concilio Vaticano II, Lumen
Gentium, n. 10.

[64] Cfr. San Giovanni Paolo II, 
Pastores dabo vobis, n. 23.

[65] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1583.

[66] Ivi, n. 1585.

[67] Pontificale Romano, Ordinazione
episcopale, Preghiera di
consacrazione.

[68] Rito bizantino, Preghiera di
ordinazione presbiterale.

[69] Concilio Vaticano II, Lumen
Gentium, n. 29.



[70] Ivi, n. 21.

[71] Ivi, n. 20.

[72] Ivi, n. 27.

[73] Ivi, n. 25.

[74] Ivi, n. 26.

[75] Concilio Vaticano II, 
Presbyterorum Ordinis, n. 2.

[76] Ibidem.

[77] Ibidem.

[78] Concilio Vaticano II, Lumen
Gentium, n. 28.

[79] Concilio Vaticano II, 
Presbyterorum Ordinis, n. 4.

[80] Concilio Vaticano II, Lumen
Gentium, n. 28.

[81] Ibidem.

[82] Ivi, n. 29.



[83] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1576.

[84] Cfr. CIC, n. 1013.

[85] San Giovanni Paolo II, Ordinatio
Sacerdotalis, 22-V-94, n. 2.

[86] Concilio Vaticano II, 
Presbyterorum Ordinis, n. 16.

[87] Ibidem.

[88] Cfr. CIC, nn. 1029-1042; CCEO,
nn. 758-762.

[89] Cfr. CIC, n. 378.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/tema-24-il-
matrimonio-e-lordine-sacerdotale/

(09/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/tema-24-il-matrimonio-e-lordine-sacerdotale/
https://opusdei.org/it-ch/article/tema-24-il-matrimonio-e-lordine-sacerdotale/
https://opusdei.org/it-ch/article/tema-24-il-matrimonio-e-lordine-sacerdotale/

	Tema 24. Il matrimonio e l'Ordine sacerdotale

