
opusdei.org

TEMA 20.
L’Eucaristia (2)

La Santa Messa è sacrificio in
un senso proprio e singolare, in
quanto ri-presenta (rende
presente), nell’oggi della
celebrazione liturgica della
Chiesa, l’unico sacrificio della
nostra redenzione, perché ne è
il memoriale e ne applica il
frutto.

20/05/2018

1. La dimensione sacrificale della
Santa Messa



1.1. In che senso la Santa Messa è
sacrificio?

La Santa Messa è sacrificio in un
senso proprio e singolare, “nuovo”
rispetto ai sacrifici delle religioni
naturali e ai sacrifici rituali
dell’Antico Testamento: è sacrificio in
quanto la Santa Messa ri-presenta
(rende presente), nell’oggi della
celebrazione liturgica della Chiesa,
l’unico sacrificio della nostra
redenzione, perché ne è il memoriale
e ne applica il frutto (cfr. Catechismo,
1362-1367).

Ogni volta che celebra l’Eucaristia, la
Chiesa è chiamata ad accogliere il
dono che Cristo le offre e, dunque, a
partecipare al sacrificio del suo
Signore, offrendosi con Lui al Padre
per la salvezza del mondo. Si può
pertanto affermare che la Santa
Messa è il sacrificio di Cristo e della
Chiesa.



Esaminiamo più attentamente questi
due aspetti del Mistero Eucaristico.

1.2. L’Eucaristia, presenza
sacramentale del sacrificio
redentore di Gesù Cristo

Come abbiamo appena detto, la
Santa Messa è un vero e proprio
sacrificio per il suo diretto legame –
di identità sacramentale – con il
sacrificio unico, perfetto e definitivo
della Croce [1] . Questo legame fu
stabilito da Gesù Cristo nell’Ultima
Cena, quando consegnò agli Apostoli,
sotto le specie del pane e del vino, il 
suo Corpo offerto in sacrificio e il suo
Sangue versato in remissione dei
peccati , anticipando con il rito
memoriale ciò che sarebbe avvenuto
storicamente, poco dopo, sul Golgota.
Da allora la Chiesa, sotto la guida e la
virtù dello Spirito Santo, non cessa di
compiere il mandato di reiterazione
dato da Gesù Cristo ai suoi discepoli:
«Fate questo in memoria di me [come



mio memoriale]» ( Lc 22, 19; 1 Cor 11,
24-25). In tal modo “annuncia” (fa
presente con la parola e col
sacramento) “la morte del
Signore” (cioè, il suo sacrificio: cfr. Ef
5, 2; Eb 9, 26), “finché Egli
venga” (quindi, la sua risurrezione e
la sua gloriosa ascensione) (cfr. 1 Cor
11, 26).

Questo annuncio, questa
proclamazione sacramentale del
Mistero Pasquale del Signore, è di
una particolare efficacia, perché non
solo si ripresenta in segno , o in
figura , il sacrificio redentore di
Cristo, ma anche lo si rende
veramente presente: si rende
presente la sua Persona e l’evento
salvifico commemorato. Il
Catechismo della Chiesa Cattolica ne
parla in questi termini: «L’Eucaristia
è il memoriale della Pasqua di Cristo,
l’attualizzazione e l’offerta
sacramentale del suo unico sacrificio,



nella Liturgia della Chiesa, che è il
suo Corpo» ( Catechismo , 1362).

Pertanto, quando la Chiesa celebra
l’Eucaristia, con la consacrazione del
pane e del vino nel Corpo e nel
Sangue di Cristo, si rende presente la
Vittima stessa del Golgota, ora
gloriosa; lo stesso Sacerdote: Gesù
Cristo; lo stesso atto di offerta
sacrificale (l’offerta primordiale della
Croce) inseparabilmente unito alla
presenza sacramentale di Cristo,
offerta sempre attuale in Cristo
risuscitato e glorioso [2] . Cambia
soltanto la manifestazione esterna di
questa donazione: sul Calvario,
mediante la passione e morte di
Croce; nella Messa, attraverso il
memoriale-sacramento: la duplice
consacrazione del pane e del vino nel
contesto della Preghiera Eucaristica
(immagine sacramentale
dell’immolazione della Croce) [3] .



In conclusione: l’Ultima Cena, il
sacrificio del Calvario e l’Eucaristia
sono strettamente legate fra loro:
l’Ultima Cena è stata l’anticipazione
sacramentale del sacrificio della
Croce. L’Eucaristia, istituita allora da
Gesù Cristo, perpetua (fa presente)
nel corso dei tempi, là dove essa è
celebrata sacramentalmente, l’unico
sacrificio redentore del Signore,
affinché tutte le generazioni possano
entrare in contatto con Cristo e
accogliere la salvezza che Egli offre
all’intera umanità [4] .

1.3. L’Eucaristia, sacrificio di Cristo
e della Chiesa

La Santa Messa è sacrificio di Cristo e
della Chiesa, perché ogni volta che si
celebra il Mistero Eucaristico, la
Chiesa partecipa al sacrificio del suo
Signore, entrando in comunione con
Lui –con la sua offerta sacrificale al
Padre – e con i beni della redenzione
che Egli ci ha ottenuto. Tutta la



Chiesa offre ed è offerta in Cristo al
Padre dallo Spirito Santo. Questo
afferma la tradizione viva della
Chiesa, sia nei testi della liturgia sia
negli insegnamenti dei Padri e del
Magistero [5] . Il fondamento di
questa dottrina si trova nel principio
di unione e cooperazione fra Cristo e
le membra del suo Corpo,
chiaramente esposto dal Concilio
Vaticano II: «In quest’opera così
grande, con la quale viene resa a Dio
una gloria perfetta e gli uomini
vengono santificati, Cristo associa
sempre a sé la Chiesa, sua Sposa
amatissima» [6] .

La Chiesa offre con Cristo

La partecipazione della Chiesa – il
Popolo di Dio, gerarchicamente
strutturato – all’offerta del sacrificio
eucaristico è legittimata dal mandato
di Gesù: «fate questo in memoria di
me [come mio memoriale]», e si
riflette nella formula liturgica « 



memores… offerimus … [ tibi Pater ]… 
gratias agentes … hoc sacrificium »,
frequentemente utilizzata nelle
Preghiere Eucaristiche della Chiesa
Antica [7] , e ugualmente presente
nelle attuali Preghiere Eucaristiche 
[8] .

Come testimoniano i testi della
liturgia eucaristica, i fedeli non sono
semplici spettatori di un atto di culto
compiuto dal sacerdote celebrante;
tutti possono e debbono partecipare
all’offerta del sacrificio eucaristico,
perché in virtù del battesimo sono
stati incorporati a Cristo e ora sono
«la stirpe eletta, il sacerdozio regale,
la nazione santa, il popolo che Dio si
è acquistato» ( 1 Pt 2, 9); fanno parte,
dunque, del nuovo Popolo di Dio in
Cristo, che Egli stesso continua a
riunire attorno a sé, perché da un
confine all’altro della terra offra a
suo nome un sacrificio perfetto (cfr. 
Ml 1, 10,11). Offrono non solo il culto
spirituale del sacrificio delle proprie



opere e della loro intera esistenza,
ma anche – in Cristo e con Cristo – la
Vittima pura, santa e immacolata.
Tutto questo comporta l’esercizio del
sacerdozio comune dei fedeli
nell’Eucaristia.

Tra l’offerta della Chiesa e quella di
Cristo non c’è giustapposizione, ma
identità. I fedeli non offrono un
sacrificio diverso da quello di Cristo,
perché, unendosi a Lui, fanno in
modo che Egli incorpori l’oblazione
della Chiesa alla sua, e così l’offerta
della Chiesa diventa l’offerta stessa di
Cristo. Ed è Lui, Gesù Cristo, che offre
il sacrificio spirituale dei fedeli
incorporato al suo. La relazione fra
questi due aspetti non si può definire
come giustapposizione né come
successione, ma come presenza
dell’uno nell’altro.

La Chiesa è offerta con Cristo

La Chiesa, in unione con Cristo, non
solo offre il sacrificio eucaristico, ma



è anche offerta in Lui, perché come
Corpo e Sposa è inseparabilmente
unita al suo Capo e Sposo.

A tal riguardo l’insegnamento dei
Padri è molto chiaro. Per san
Cipriano la Chiesa offerta (l’oblazione
invisibile dei fedeli) è simbolizzata
nell’offerta liturgica dei doni del
pane e del vino mescolato ad alcune
gocce di acqua, come materia del
Sacrificio dell’Altare [9] . Per
sant’Agostino è chiaro che nel
Sacrificio dell’Altare tutta la Chiesa è
offerta col suo Signore, e che questo
si manifesta nella stessa celebrazione
sacramentale: «Questa città
pienamente redenta, vale a dire
l’assemblea e la società dei santi, è
offerta a Dio come un sacrificio
universale dal Sommo Sacerdote che,
sotto la forma di schiavo, si è offerto
per noi nella sua passione, per fare di
noi il corpo di un così grande Capo…
Questo è il sacrificio dei cristiani:
“Pur essendo molti, siamo un solo



Corpo in Cristo” ( Rm 12, 5). La Chiesa
celebra questo mistero nel
Sacramento dell’Altare, ben
conosciuto dai fedeli, dove si mostra
che, in ciò che offre, essa offre se
stessa» [10] . Per san Gregorio Magno
la celebrazione dell’Eucaristia è uno
stimolo a far sì che imitiamo
l’esempio del Signore, offrendo la
nostra vita al Padre come ha fatto
Gesù; in questo modo ci arriverà la
salvezza che proviene dalla Croce del
Signore: «È necessario che quando
celebriamo questo sacrificio
eucaristico ci offriamo a Dio con
contrizione di cuore, perché noi che
celebriamo i misteri della passione
del Signore dobbiamo imitare quello
che facciamo. L’ostia occuperà il
nostro posto davanti a Dio
allorquando noi faremo di noi stessi
delle ostie» [11] .

La stessa liturgia eucaristica tiene a
ribadire la partecipazione della
Chiesa, spinta dallo Spirito Santo, al



sacrificio di Cristo: «Guarda con
amore e riconosci nell’offerta della
tua Chiesa, la vittima immolata per la
nostra redenzione; e a noi, che ci
nutriamo del Corpo e Sangue del tuo
Figlio, dona la pienezza dello Spirito
Santo perché diventiamo in Cristo un
solo Corpo e un solo Spirito. Egli
faccia di noi un sacrificio perenne…» 
[12] . In termini simili si prega nella
Preghiera Eucaristica IV: «Guarda
con amore, o Dio, la vittima che tu
stesso hai preparato per la tua
Chiesa; e a tutti coloro che
mangeranno di quest’unico pane e
berranno di quest’unico calice,
concedi che, riuniti in un solo corpo
dallo Spirito Santo, diventino offerta
viva in Cristo, a lode della tua
gloria».

La partecipazione dei fedeli consiste
anzitutto nell’unirsi interiormente al
sacrificio di Cristo, fatto presente
sull’altare grazie al ministero del
sacerdote celebrante. In nessun



modo può dirsi che i fedeli
“concelebrino” col sacerdote [13] ,
perché questi agisce da solo in
persona Christi Capitis . Essi, invece,
contribuiscono alla celebrazione del
sacrificio grazie al sacerdozio
comune ricevuto nel battesimo.
Questa partecipazione interiore si
deve manifestare in una
partecipazione esteriore: nella
comunione (in stato di grazia), nelle
risposte e nelle preghiere che i fedeli
recitano col sacerdote, nei gesti, e
talvolta anche nel compimento di
alcuni riti, come la proclamazione
delle letture o nella preghiera dei
fedeli.

Per ciò che riguarda il Magistero
contemporaneo, basti citare ora
questo testo del Catechismo della
Chiesa Cattolica: «L’Eucaristia è
anche il sacrificio della Chiesa. La
Chiesa, che è il Corpo di Cristo,
partecipa all’offerta del suo Capo.
Con Lui, essa stessa viene offerta



tutta intera. Essa si unisce alla sua
intercessione presso il Padre a favore
di tutti gli uomini. Nell’Eucaristia il
sacrificio di Cristo diviene anche il
sacrificio delle membra del suo
Corpo. La vita dei fedeli, la loro lode,
la loro sofferenza, la loro preghiera,
il loro lavoro, sono uniti a quelli di
Cristo e alla sua offerta totale, e in
questo modo acquistano un valore
nuovo. Il sacrificio di Cristo presente
sull’altare offre a tutte le generazioni
di cristiani la possibilità di essere
uniti alla sua offerta» ( Catechismo ,
1368).

La dottrina sopra enunciata ha
un’importanza fondamentale per la
vita cristiana. Tutti i fedeli sono
chiamati a partecipare alla Santa
Messa mettendo in esercizio il
proprio sacerdozio reale, vale a dire,
con l’intenzione di offrire la propria
vita senza macchia di peccato al
Padre, con Cristo, Vittima
immacolata, in sacrificio spirituale



ed esistenziale, restituendogli con
amore filiale e in azione di grazie
tutto ciò che da Lui hanno ricevuto.
In questo modo la carità divina – la
corrente di amore trinitario,
operante nella celebrazione
dell’Eucaristia – trasformerà l’intera
sua esistenza.

I fedeli devono fare in modo che la
Santa Messa sia realmente centro e
radice della loro vita interiore [14] ,
ordinando verso essa la loro
giornata, il lavoro e tutte le attività.
Questa è una manifestazione di
capitale importanza di una “anima
sacerdotale”. Su questa linea san
Josemaría ci esortava: «Lotta per far
sì che il Santo Sacrificio dell’Altare
sia il centro e la radice della tua vita
interiore, in modo che tutta la
giornata si trasformi in un atto di
culto – prolungamento della Messa
che hai ascoltato e preparazione alla
successiva -, che trabocca in
giaculatorie, visite al Santissimo,



nell’offerta del tuo lavoro
professionale e della tua vita
familiare…» [15] .

Anche le Messe celebrate senza
partecipazione di popolo hanno
carattere pubblico e sociale. I loro
effetti si estendono a ogni luogo e a
ogni tempo. Per questa ragione è
molto conveniente che i sacerdoti
celebrino tutti i giorni, anche quando
non possa esserci partecipazione di
fedeli [16] .

2. Fini e frutti della Santa Messa

La Santa Messa, in quanto è la
ripresentazione sacramentale del
sacrificio di Cristo, ha gli stessi fini
del sacrificio della Croce [17] . Questi
fini sono: il fine latrèutico (lodare e
adorare Dio Padre, attraverso il
Figlio, nello Spirito Santo); il fine
eucaristico (ringraziare Dio per la
creazione e la redenzione); il fine
propiziatorio (chiedere perdono a
Dio per i nostri peccati); il fine



impetratorio (chiedere a Dio i suoi
doni e le sue grazie). Questo si
esprime nelle varie preghiere che
fanno parte della celebrazione
liturgica dell’Eucaristia, specialmente
nel Gloria, nel Credo, nelle diverse
parti dell’Anafora o Preghiera
Eucaristica (Prefazio, Sanctus,
Epiclesi, Anamnesi, Intercessioni,
Dossologia finale), nel Padre Nostro e
nelle orazioni proprie di ogni Messa:
Orazione Colletta, Orazione sulle
offerte, Orazione dopo la Comunione.

Per frutti della Messa s’intendono gli
effetti che la virtù salvifica della
Croce, fatta presente nel sacrificio
eucaristico, produce negli uomini
quando l’accolgono liberamente, con
fede, speranza e amore al Redentore.
Questi frutti comportano
essenzialmente una crescita nella
grazia santificante e una più intensa
conformazione esistenziale con
Cristo, secondo il modo specifico che
ci offre l’Eucaristia.



Tali frutti di santità non si danno in
uguale misura in tutti i partecipanti
al sacrificio eucaristico; saranno
maggiori o minori a seconda di come
ciascuno partecipa alla celebrazione
liturgica e nella misura della sua fede
e della sua devozione. Pertanto
partecipano, in diversa maniera, ai
frutti della Santa Messa: tutta la
Chiesa; il sacerdote che celebra e
quelli che, uniti a lui, concorrono alla
celebrazione eucaristica; coloro che,
senza partecipare alla Messa, si
uniscono spiritualmente al sacerdote
che celebra; coloro ai quali la Messa
si applica, sia vivi che defunti [18] .

Quando un sacerdote riceve
un’offerta affinché applichi i frutti
della Messa ad una intenzione, è
gravemente obbligato a farlo [19] .

Angel García Ibáñez

Bibliografia di base Catechismo della
Chiesa Cattolica , 1356-1372.



Giovanni Paolo II, Enc. Ecclesia de
Eucharistia , 17-IV-2003, 11-20.

Benedetto XVI, Es. Ap. Sacramentum
caritatis , 22-II-2007, 6-15; 34-65.

Congregazione per il Culto Divino e
la Disciplina dei Sacramenti,
Istruzione Redemptionis
Sacramentum , 25-III-2004, 36-47;
48-79.

Letture raccomandate

San Josemaría, Omelia L’Eucaristia,
mistero di fede e d’amore , in È Gesù
che passa , 83-94.

J. Ratzinger, Il Dio vicino. L'eucaristia,
cuore della vita cristiana , San Paolo,
2008

J. Echevarría, Eucaristía y vida
cristiana , Rialp, Madrid 2005, pp.
49-80; 153-240.

A. García Ibáñez, La Santa Messa ,
centro e radice della vita del



cristiano , «Romana» 28 (1999), pp.
148-165.

J.R. Villar – F.M. Arocena – L. Touze, 
Eucaristía , in C. Izquierdo (dir.),
Diccionario de Teología, Eunsa,
Pamplona 2006, pp. 358-360.

-----------------------------------------------------

[1] Il Catechismo della Chiesa
Cattolica si esprime così: «Il sacrificio
di Cristo e il sacrificio dell’Eucaristia
sono un unico sacrificio » ( 
Catechismo , 1367).

[2] Sulla stessa linea il Catechismo
della Chiesa Cattolica afferma: «Nella
liturgia della Chiesa Cristo significa e
realizza principalmente il suo
Mistero pasquale. Durante la sua vita
terrena, Gesù annunziava con il suo
insegnamento e anticipava con le sue
azioni il suo Mistero pasquale.
Venuta la sua ora (cfr. Gv 13, 1; 17,1),
Egli vive l’unico avvenimento della
storia che non passa: Gesù muore, è



sepolto, risuscita dai morti e siede
alla destra del Padre “una volta per
tutte” ( Rm 6, 10; Eb 7, 27; 9, 12). È un
evento reale, accaduto nella nostra
storia, ma è unico: tutti gli altri
avvenimenti della storia accadono
una volta, poi passano, inghiottiti nel
passato. Il Mistero pasquale di Cristo,
invece, non può rimanere soltanto
nel passato, dal momento che con la
sua morte egli ha distrutto la morte,
e tutto ciò che Cristo è, tutto ciò che
ha compiuto e sofferto per tutti gli
uomini, partecipa dell’eternità divina
e perciò abbraccia tutti i tempi e in
essi è reso presente. L’evento della
croce e della risurrezione rimane e
attira tutto verso la Vita» ( 
Catechismo , 1085).

[3] Il segno sacramentale
dell’Eucaristia non causa di nuovo,
non produce né riproduce la realtà
fatta presente (non torna a rinnovare
il sacrificio cruento della croce,
perché Cristo è risuscitato e «la



morte non ha più potere su di Lui» ( 
Rm 6, 9), né causa in Cristo nulla che
già non possedeva pienamente e
definitivamente: non esige nuovi atti
di immolazione e di offerta
sacrificale in Cristo glorioso).
L’Eucaristia, semplicemente, rende
presente una realtà preesistente: la
Persona di Cristo – il Verbo
incarnato, che fu crocifisso ed è
risuscitato – e, in Lui, l’atto
sacrificale della nostra redenzione. Il
segno le offre solo una nuova
modalità di presenza – quella
sacramentale -, permettendo, come
vedremo in seguito, la
partecipazione della Chiesa al
sacrificio del Signore.

[4] In tal senso, il Concilio Vaticano II
afferma: «Ogni volta che il sacrificio
della croce, “col quale Cristo, nostro
Agnello pasquale, è stato immolato” (
1 Cor 5, 7), viene celebrato sull’altare,
si effettua l’opera della nostra



redenzione» (Cost. Lumen gentium ,
3).

[5] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica , 1368-1370.

[6] Concilio Vaticano II, Cost. 
Sacrosanctum Concilium , 7.

[7] Cfr. Preghiera Eucaristica della 
Tradizione Apostolica di sant’Ippolito;
Anafora di Addai e Mari ; Anafora di
san Marco .

[8] Cfr. Messale Romano, Preghiera
Eucaristica I ( Unde et memores e 
Supra quae ); Preghiera Eucaristica
III ( Memores igitur , Respice,
quaesumus e Ipse nos tibi );
espressioni simili si trovano nelle
Preghiere II e IV.

[9] Cfr. San Cipriano, Ep . 63, 13: CSEL
3, 71.

[10] Sant’Agostino, De civitate Dei ,
10, 6: CCL 47, 279.



[11] San Gregorio Magno, Dialog ., 4,
61, 1: SChr 265, 202.

[12] Messale Romano, Preghiera
Eucaristica III: Respice, quaesumus e 
Ipse nos tibi .

[13] Cfr. Pio XII, Lettera Enciclica 
Mediator Dei : DS, 3850;
Congregazione per il Culto Divino e
la Disciplina dei Sacramenti,
Istruzione Redemptionis
Sacramentum , 42.

[14] Cfr. San Josemaría, È Gesù che
passa , 87.

[15] San Josemaría, Forgia , 69.

[16] Cfr. Concilio di Trento, Dottrina
sul Santissimo Sacrificio della Messa ,
cap. 6: DS 1747; Concilio Vaticano II,
Decreto Presbyterorum Ordinis , 13;
Giovanni Paolo II, Enc. Ecclesia de
Eucharistia , 31; Benedetto XVI, Es.
Ap. Sacramentum caritatis , 80.



[17] Questa identità di fini si basa
non solo sulla intenzione della Chiesa
celebrante, ma soprattutto sulla
presenza sacramentale dello stesso
Gesù Cristo: in Lui sono ancora
attuali e operativi i fini per i quali
Egli offrì la sua vita al Padre (cfr. Rm
8, 34; Eb 7, 25).

[18] L’applicazione di cui parliamo –
si tratta di una particolare preghiera
di intercessione – non comporta
nessun automatismo nella salvezza; a
detti fedeli la grazia non arriva in
modo meccanico, ma nella misura
della loro unione a Dio mediante la
fede, la speranza e l’amore.

[19] Cfr. CIC, 945-958. Con questa
applicazione particolare il sacerdote
celebrante non esclude dalle
benedizioni del sacrificio eucaristico
gli altri membri della Chiesa, né
l’intera umanità; semplicemente
include in un modo speciale alcuni
fedeli.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/tema-20-
leucaristia-2/ (06/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/tema-20-leucaristia-2/
https://opusdei.org/it-ch/article/tema-20-leucaristia-2/
https://opusdei.org/it-ch/article/tema-20-leucaristia-2/

	TEMA 20. L’Eucaristia (2)

