
opusdei.org

TEMA 19.
L’Eucaristia (1)

L’Eucaristia è il memoriale della
Pasqua di Cristo. Nella liturgia
della Chiesa si riattualizza il suo
unico sacrificio.

21/05/2018

1. La natura sacramentale della
Santissima Eucaristia

1.1. Che cos’è l’Eucaristia?

L’Eucaristia è il sacramento che fa
presente, nella celebrazione liturgica
della Chiesa, la Persona di Gesù



Cristo (tutto Cristo: Corpo, Sangue,
Anima e Divinità) e il suo sacrificio
redentore, nella pienezza del Mistero
Pasquale della sua passione, morte e
risurrezione. Questa presenza non è
statica o passiva (come quella di un
oggetto in un luogo), ma è attiva,
perché il Signore si fa presente col
dinamismo del suo amore salvifico:
nell’Eucaristia Egli ci invita ad
accogliere la salvezza che ci offre e a
ricevere il dono del suo Corpo e del
suo Sangue come alimento per la vita
eterna, permettendoci di entrare in
comunione con Lui – con la sua
Persona e col suo sacrificio – e in
comunione con tutti i membri del
suo Corpo Mistico, che è la Chiesa.

Infatti, come afferma il Concilio
Vaticano II, «il nostro Salvatore,
nell’Ultima Cena, la notte in cui
venne tradito, istituì il sacrificio
eucaristico del suo Corpo e del suo
Sangue, col quale perpetuare nei
secoli, fino al suo ritorno, il sacrificio



della croce e per affidare così alla
diletta Sposa, la Chiesa, il memoriale
della sua morte e risurrezione:
sacramento di pietà, segno di unità,
vincolo di carità, convito pasquale
“nel quale si riceve Cristo, l’anima
viene ricolmata di grazia e viene
dato il pegno della gloria futura”» 
[1] .

1.2. I nomi con i quali si indica
questo sacramento

L’Eucaristia, sia dalla Sacra Scrittura
che dalla Tradizione della Chiesa, è
indicata in modi diversi, che
riflettono i molteplici aspetti di
questo sacramento ed esprimono la
sua incommensurabile ricchezza, ma
nessuno di essi esaurisce il suo
significato. Vediamo i più
significativi:

a) alcuni nomi ricordano l’origine del
rito: Eucaristia [2] , Frazione del
Pane, Memoriale della passione,



morte e risurrezione del Signore,
Cena del Signore;

b) altri sottolineano il carattere
sacrificale dell’Eucaristia: Santo
Sacrificio , Santo Sacrificio della
Messa , Sacramento dell’Altare , Ostia
(= Vittima immolata );

c) altri cercano di esprimere la realtà
della presenza di Cristo sotto le
specie consacrate: Sacramento del
Corpo e del Sangue di Cristo , Pane del
Cielo (cfr. Gv 6, 32-35; Gv 6, 51-58), 
Santissimo Sacramento (perché
contiene il Santo dei Santi, la santità
stessa di Dio incarnato);

d) altri fanno riferimento agli effetti
causati dall’Eucaristia in ciascun
fedele e in tutta la Chiesa: Pane di
Vita , Pane dei figli , Calice di
salvezza , Viatico (per non smarrire
la retta via), Comunione .
Quest’ultimo nome sta a indicare che
mediante l’Eucaristia ci uniamo a
Cristo ( comunione personale con



Gesù Cristo ) e a tutti i membri del
suo Corpo Mistico ( comunione
ecclesiale, in Gesù Cristo );

e) altri chiamano tutta la
celebrazione eucaristica col termine
che, nel rito latino, indica il congedo
dei fedeli dopo la comunione: Messa ,
Santa Messa .

Tra tutti il termine Eucaristia è
quello che ha prevalso, fino a
diventare l’espressione comune con
la quale si indica sia l’azione liturgica
della Chiesa, che celebra il
memoriale del Signore, sia il
sacramento del Corpo e del Sangue di
Cristo.

In Oriente la celebrazione
eucaristica, soprattutto a partire dal
X secolo, è indicata abitualmente con
l’espressione Santa e Divina Liturgia .

1.3. L’Eucaristia nell’ordine
sacramentale della Chiesa



«L’amore della Trinità per gli uomini
fa sì che dalla presenza di Cristo
nell’Eucaristia derivino tutte le
grazie per la Chiesa e per l’umanità» 
[3] . L’eucaristia è il sacramento più
eccelso, perché in esso «è racchiuso
tutto il bene spirituale della Chiesa,
cioè lo stesso Cristo, nostra Pasqua e
pane vivo che, mediante la sua carne
vivificata dallo Spirito Santo e
vivificante, dà vita agli uomini» [4] .
Gli altri sacramenti, sebbene
possiedano una virtù santificatrice
che proviene da Cristo, non sono
come l’Eucaristia, che rende presente
veramente, realmente e
sostanzialmente la Persona stessa di
Cristo – il Figlio incarnato e
glorificato dal Padre Eterno -, con la
potenza salvifica del suo amore
redentore, affinché gli uomini
possano entrare in comunione con
Lui e vivano per Lui e in Lui (cfr. Gv
6, 56-57).



Inoltre, l’Eucaristia costituisce la
vetta verso cui convergono tutti gli
altri sacramenti in vista della crescita
spirituale di ciascuno dei credenti e
di tutta la Chiesa. In questo senso il
Concilio Vaticano II afferma che
l’Eucaristia è fonte e apice della vita
cristiana, il centro di tutta la vita
della Chiesa [5] . Tutti gli altri
sacramenti e tutte le opere della
Chiesa sono ordinate all’Eucaristia, il
loro fine è di portare i fedeli
all’unione con Cristo, presente in
questo sacramento (cfr. Catechismo ,
1324).

Pur contenendo Cristo, fonte
mediante la quale la vita divina
arriva all’umanità, e pur essendo il
fine al quale tutti gli altri sacramenti
sono ordinati, l’Eucaristia non
sostituisce nessuno di essi (né il
battesimo, né la confermazione, né la
penitenza, né l’unzione degli
infermi). L’Eucaristia può essere
consacrata soltanto da un ministro



validamente ordinato. Ogni
sacramento ha un ruolo nell’insieme
sacramentale e nella vita stessa della
Chiesa. L’Eucaristia è considerata il
terzo dei sacramenti della iniziazione
cristiana. Fin dai primi secoli del
cristianesimo il Battesimo e la
Confermazione sono stati considerati
come preparazione all’Eucaristia,
come disposizioni per entrare in
comunione sacramentale con il
Corpo di Cristo e col suo sacrificio, e
per inserirsi nel modo più vitale nel
mistero di Cristo e della sua Chiesa.

2. La promessa dell’Eucaristia e la
sua istituzione da parte di Gesù
Cristo

2.1. La promessa

Il Signore ha annunciato l’Eucaristia
nella Sinagoga di Cafarnao dinanzi a
coloro che lo avevano seguito dopo
essere stati testimoni del miracolo
della moltiplicazione dei pani, con il
quale aveva saziato la moltitudine



(cfr. Gv 6, 1-13). Gesù si servì di quel
segno per rivelare la sua identità e la
sua missione, e per promettere
l’Eucaristia: «“In verità, in verità vi
dico: non Mosè vi ha dato il pane dal
cielo, ma il Padre mio vi dà il pane
dal cielo, quello vero; il pane di Dio è
colui che discende dal cielo e dà la
vita al mondo”. Allora gli dissero:
“Signore, dacci sempre questo pane”.
Gesù rispose: “Io sono il pane della
vita; […] Io sono il pane vivo, disceso
dal cielo. Se uno mangia di questo
pane vivrà in eterno e il pane che io
darò è la mia carne per la vita del
mondo […]. Chi mangia la mia carne
e beve il mio sangue ha la vita
eterna, e io lo risusciterò nell’ultimo
giorno. Perché la mia carne è vero
cibo e il mio sangue vera bevanda.
Chi mangia la mia carne e beve il mio
sangue dimora in me e io in lui.
Come il Padre, che ha la vita, ha
mandato me e io vivo per il Padre,
così anche colui che mangia di me



vivrà per me”» ( Gv 6,
32-35.51.54-57).

2.2. L’istituzione e il suo contesto
pasquale

Gesù Cristo istituì questo sacramento
nell’Ultima Cena. I tre vangeli
sinottici (cfr. Mt 26, 17-30; Mc 14,
12-26; Lc 22, 7-20) e San Paolo (cfr. 1
Cor 11, 23-26) ci hanno trasmesso il
racconto della sua istituzione.
Trascriviamo qui la sintesi del
racconto ne dà il Catechismo della
Chiesa Cattolica : «Venne il giorno
degli Azzimi, nel quale si doveva
immolare la vittima di Pasqua. Gesù
mandò Pietro e Giovanni dicendo:
“Andate a preparare per noi la
Pasqua, perché possiamo
mangiare”… Essi andarono… e
prepararono la Pasqua. Quando fu
l’ora, prese posto a tavola e gli
Apostoli con Lui, e disse: “Ho
desiderato ardentemente di
mangiare questa Pasqua con voi,



prima della mia passione, poiché vi
dico: non la mangerò più, finché essa
non si compia nel Regno di Dio”…
Poi, preso un pane, rese grazie, lo
spezzò e lo diede loro dicendo:
“Questo è il mio Corpo che è dato per
voi; fate questo in memoria di me [ in
mia commemorazione ; come mio
memoriale ]”. Allo stesso modo, dopo
aver cenato, prese il calice dicendo:
“Questo calice è la Nuova Alleanza
nel mio Sangue, che viene versato
per voi”» ( Catechismo , 1339).

Gesù, dunque, celebrò l’Ultima Cena
nel contesto della Pasqua ebraica, ma
la Cena del Signore ha in sé una
novità assoluta: al centro non c’è
l’agnello dell’Antica Pasqua, ma
Cristo stesso, il suo Corpo donato
(offerto in sacrificio al Padre, a
favore degli uomini)… e il suo
Sangue versato per molti per la
remissione dei peccati (cfr. 
Catechismo , 1339). Possiamo dunque
dire che Gesù, più che celebrare



l’Antica Pasqua, annunciò e compì –
anticipandola sacramentalmente – la
Nuova Pasqua.

2.3. Significato e contenuto del
mandato del Signore

Il precetto esplicito di Gesù: «Fate
questo in memoria di me [come mio
memoriale]» ( Lc 22, 19; 1 Cor 11,
24-25), mette in evidenza il carattere
propriamente istituzionale
dell’Ultima Cena. Con detto mandato
ci chiede di corrispondere al suo
dono e di rappresentarlo
sacramentalmente (compiendolo
nuovamente, reiterando la sua
presenza: la presenza del suo Corpo
donato e del suo Sangue versato, cioè
del suo sacrificio in remissione dei
nostri peccati).

- «Fate questo». In tal modo designò
coloro che possono celebrare
l’Eucaristia (gli Apostoli e i suoi
successori nel sacerdozio), conferì
loro la potestà di celebrarla e



determinò gli elementi fondamentali
del rito: gli stessi che Egli impiegò
(pertanto nella celebrazione
dell’Eucaristia è necessaria la
presenza del pane e del vino, la
preghiera di ringraziamento e di
benedizione, la consacrazione dei
doni nel Corpo e Sangue del Signore,
la distribuzione e la comunione con
questo Santissimo Sacramento).

- «In memoria di me [come mio
memoriale]». In tal modo Cristo
ordinò agli Apostoli (e in essi ai loro
successori nel sacerdozio) di
celebrare un nuovo “memoriale”, che
sostituiva quello dell’Antica Pasqua.
Questo rito memoriale ha una
particolare efficacia: non solo aiuta a
“ricordare” alla comunità credente
l’amore redentore di Cristo, le sue
parole e i suoi gesti durante l’Ultima
Cena, ma anche, come sacramento
della Nuova Legge, rende
oggettivamente presente la realtà



significata: Cristo, “nostra Pasqua” ( 1
Cor 5, 7), e il suo sacrificio redentore.

3. La celebrazione liturgica
dell’Eucaristia

Abbiamo testimonianze dirette che la
Chiesa primitiva, obbediente al
mandato del Signore, celebrava
l’Eucaristia: a Gerusalemme (cfr. At
2, 42-48), a Troade (cfr. At 20, 7-11), a
Corinto (cfr. 1 Cor 10, 14-21; 11,
20-34) e in tutti i luoghi dove
arrivava il cristianesimo.
«Soprattutto “il primo giorno della
settimana”, cioè la domenica, il
giorno della risurrezione di Gesù, i
cristiani si riunivano “per spezzare il
pane” ( At 20, 7). Da quei tempi la
celebrazione dell’Eucaristia si è
perpetuata fino ai nostri giorni, così
che oggi la ritroviamo ovunque nella
Chiesa, con la stessa struttura
fondamentale» ( Catechismo , 1343).

3.1. La struttura fondamentale
della celebrazione



Fedele al mandato di Gesù, la Chiesa,
guidata dallo “Spirito di verità” ( Gv
16, 13), che è lo Spirito Santo, quando
celebra l’Eucaristia non fa che
uniformarsi al rito eucaristico
compiuto dal Signore nell’Ultima
Cena. Gli elementi essenziali della
celebrazione eucaristica nelle epoche
successive sono stati sempre quelli
dell’Eucaristia originaria, e cioè: a)
l’assemblea dei discepoli di Cristo, da
Lui convocata e riunita attorno a Lui;
b) l’attuazione del nuovo rito
memoriale.

L’assemblea eucaristica

Fin dagli inizi della vita della Chiesa
l’assemblea dei cristiani che
celebrano l’Eucaristia appare
gerarchicamente strutturata.
Abitualmente è costituita dal vescovo
o da un presbitero (che presiede da
sacerdote la celebrazione eucaristica
e agisce in persona Christi Capitis
Ecclesiae ), dal diacono, da altri



ministri e dai fedeli, uniti dal vincolo
della fede e del battesimo. Tutti i
membri di questa assemblea sono
chiamati a partecipare
coscientemente, devotamente e
attivamente alla liturgia eucaristica,
ognuno secondo il proprio modo
personale: il sacerdote celebrante, il
diacono, i lettori, coloro che
presentano le offerte, il ministro
della comunione e il popolo intero, il
cui “Amen” manifesta la reale
partecipazione (cfr. Catechismo ,
1348). Pertanto ognuno dovrà
adempiere il proprio ministero,
senza che vi sia confusione tra il
sacerdozio ministeriale, il sacerdozio
comune dei fedeli e il ministero del
diacono e di altri eventuali ministri.

Il ruolo del sacerdozio ministeriale
nella celebrazione dell’Eucaristia è
essenziale. Solo il sacerdote
validamente ordinato può
consacrare la Santissima Eucaristia,
pronunciando in persona Christi



(vale a dire, nella identificazione
specifica sacramentale con il Sommo
ed Eterno Sacerdote, Gesù Cristo) le
parole della consacrazione (cfr. 
Catechismo , 1369). D’altra parte,
nessuna comunità cristiana «è in
grado di darsi da sola il ministro
ordinato. Questi è un dono che essa
riceve attraverso la successione
episcopale risalente agli Apostoli . È il
vescovo che, mediante il sacramento
dell’Ordine, costituisce un nuovo
presbitero conferendogli il potere di
consacrare l’Eucaristia» [6] .

Lo svolgimento della celebrazione

L’attuazione del rito memoriale si
svolge, fin dalle origini della Chiesa,
in due grandi momenti, che
costituiscono un solo atto di culto: la
“Liturgia della Parola” (che
comprende la proclamazione e
l’ascolto-accoglienza della Parola di
Dio) e la “Liturgia Eucaristica” (che
comprende la presentazione del



pane e del vino, l’anafora o preghiera
eucaristica – con le parole della
consacrazione – e la comunione).
Queste due parti principali sono
delimitate dai riti di introduzione e
di conclusione (cfr. Catechismo ,
1349-1355). Nessuno può togliere o
aggiungere di sua iniziativa nulla di
ciò che è stato stabilito dalla Chiesa
nella Liturgia della Santa Messa [7] .

La costituzione del segno
sacramentale

Gli elementi essenziali e necessari
per costituire il segno sacramentale
dell’Eucaristia sono: da una parte, il
pane di farina di frumento [8] e il
vino di uva [9] ; e dall’altra, le parole
consacratorie, che il sacerdote
celebrante pronuncia in persona
Christi , nel contesto della «Preghiera
Eucaristica». Grazie alla virtù delle
parole del Signore e alla potenza
dello Spirito Santo, il pane e il vino si
convertono in segni efficaci, con



pienezza ontologica e non solo di
significato, della presenza del “Corpo
donato” e del “Sangue versato” da
Cristo, vale a dire, della sua Persona
e del suo sacrificio redentore (cfr. 
Catechismo , 1333 e 1375).

Angel García Ibáñez

Bibliografia di base

Catechismo della Chiesa Cattolica ,
1322-1355.

Giovanni Paolo II, Enc. Ecclesia de
Eucharistia , 17-IV-2003, 11-20; 47-52.

Benedetto XVI, Es. Ap. Sacramentum
caritatis , 22-II-2007, 6-13; 16-29;
34-65.

Congregazione per il Culto Divino e
la Disciplina dei Sacramenti,
Istruzione Redemptionis
Sacramentum , 25-III-2004, 48-79.

Letture raccomandate



San Josemaría, Omelia L’Eucaristia,
mistero di fede e d’amore , in È Gesù
che passa , 83-94.

J. Ratzinger, Il Dio vicino. L'eucaristia,
cuore della vita cristiana , San Paolo,
2008

J. Echevarría, Eucaristía y vida
cristiana , Rialp, Madrid 2005, pp.
17-48.

J.R. Villar – F.M. Arocena – L. Touze, 
Eucaristía , in C. Izquierdo (dir.),
Diccionario de Teología, Eunsa,
Pamplona 2006, pp. 355-356; 362-366.

---------------------------------------

[1] Concilio Vaticano II, Cost. 
Sacrosanctum Concilium , 47.

[2] Il termine eucaristia significa 
azione di grazie e rimanda alle parole
di Gesù nell’Ultima Cena: «Poi, preso
un pane, rese grazie [cioè, pronunciò
una preghiera eucaristica e di lode a



Dio Padre], lo spezzò e lo diede loro
dicendo…» ( Lc 22, 19; cfr. 1 Cor 11,
24).

[3] San Josemaría, È Gesù che passa ,
86.

[4] Concilio Vaticano II, Decr. 
Presbyterorum Ordinis , 5.

[5] Cfr. Concilio Vaticano II, Cost. 
Lumen gentium , 11.

[6] Giovanni Paolo II, Enc. Ecclesia de
Eucharistia , 29.

[7] Cfr. Concilio Vaticano II, Cost. 
Sacrosanctum Concilium , n. 22;
Congregazione per il Culto Divino e
la Disciplina dei Sacramenti, Istr. 
Redemptionis Sacramentum , 14-18.

[8] Cfr. Messale Romano, Institutio
generalis , n. 320. Nel rito latino il
pane deve essere azzimo, ossia non
fermentato; cfr. Ibidem .



[9] Cfr. Messale Romano, Institutio
generalis , n. 319. Nella Chiesa latina
al vino si aggiunge un po’ di acqua;
cfr. Ibidem . Le parole che dice il
sacerdote nell’aggiungere acqua al
vino dichiarano il senso di questo
rito: «L’acqua unita al vino sia segno
della nostra unione con la vita divina
di Colui che ha voluto assumere la
nostra natura umana» (Messale
Romano, Offertorio ). Per i Padri della
Chiesa questo rito significa anche
l’unione della Chiesa con Cristo nel
sacrificio eucaristico; cfr. San
Cipriano, Ep . 63, 13: CSEL 3, 711.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/tema-19-
leucaristia-1/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/tema-19-leucaristia-1/
https://opusdei.org/it-ch/article/tema-19-leucaristia-1/
https://opusdei.org/it-ch/article/tema-19-leucaristia-1/

	TEMA 19. L’Eucaristia (1)

