
opusdei.org

TEMA 16. Credo
nella risurrezione
della carne e nella
vita eterna

Questa verità afferma la
pienezza della vita immortale
alla quale è destinato l’uomo. Ci
ricorda la dignità della persona,
e in particolare del suo corpo.

24/05/2018

1. La risurrezione della carne

La Chiesa ha avuto molte occasioni
per proclamare la sua fede nella



risurrezione di tutti i morti alla fine
dei tempi. Si tratta in qualche modo
della “estensione” della Risurrezione
di Cristo, «il primogenito tra molti
fratelli» ( Rm 8, 29) a tutti gli uomini,
vivi e morti, giusti e peccatori, che
avrà luogo quando Egli verrà alla
fine dei tempi. Con la morte l’anima
si separa dal corpo; con la
risurrezione corpo e anima si
ricongiungono, e per sempre (cfr. 
Catechismo , 997). Il dogma della
risurrezione dei morti, mentre parla
della pienezza della immortalità alla
quale è destinato l’uomo, ci ricorda la
sua grande dignità, anche del suo
corpo. Ci parla della bontà del
mondo, del corpo, del valore della
storia vissuta giorno dopo giorno,
della vocazione eterna della materia.
Per questo, contro gli gnostici del II
secolo, si è parlato della risurrezione 
della carne , vale a dire della vita
dell’uomo nel suo aspetto più
materiale, temporale, mutevole e
apparentemente caduco.



San Tommaso d’Aquino pensa che la
dottrina sulla risurrezione è naturale
in ciò che riguarda la causa finale
(perché l’anima è fatta per stare
unita al corpo, e viceversa), però è
soprannaturale in ciò che riguarda la
causa efficiente (che è Dio) [1] .

Il corpo risuscitato sarà reale e
materiale; però non terreno, né
mortale. San Paolo si oppone all’idea
di una risurrezione come
trasformazione che avviene
all’interno della storia umana, e
parla del corpo risuscitato come
“glorioso” (cfr. Fil 3, 21) e
“spirituale” (cfr. 1 Cor 15, 44). La
risurrezione dell’uomo, come quella
di Cristo, avverrà, per tutti, dopo
essere morti.

La Chiesa non promette agli uomini,
in nome della fede cristiana, una vita
di successo su questa terra; non ci
sarà un mondo utopico , perché la
nostra vita terrena sarà sempre



segnata dalla Croce. Allo stesso
tempo, avendo ricevuto il Battesimo
e l’Eucaristia, il processo della
risurrezione è già cominciato in
qualche modo (cfr. Catechismo,
1000). Secondo San Tommaso, nella
risurrezione l’anima informerà il
corpo così profondamente che in
esso saranno riflesse le sue qualità
morali e spirituali [2] . In questo
senso la risurrezione finale, che avrà
luogo con la venuta di Gesù Cristo
nella gloria, renderà possibile il
giudizio definitivo dei vivi e dei
morti.

Riguardo alla dottrina della
risurrezione, si possono aggiungere
quattro riflessioni:

- la dottrina della risurrezione finale
esclude le teorie della 
reincarnazione , secondo le quali
l’anima umana, dopo la morte,
emigra verso un altro corpo, ripetute
volte se occorre, fino a rimanere



definitivamente purificata. A tal
riguardo il Concilio Vaticano II ha
parlato de «l’unico corso della nostra
vita» [3] , perché «è stabilito che gli
uomini muoiano una sola volta» (Eb
9, 27);

- una manifestazione chiara della
fede della Chiesa nella risurrezione
dei corpi è la venerazione delle
reliquie dei Santi;

- anche se la cremazione delle salme
non è illecita, a meno che non sia
fatta per motivi contrari alla fede
(CIC, 1176), la Chiesa consiglia
vivamente di conservare la pietosa
consuetudine di seppellire i morti.
Infatti, «i corpi dei defunti devono
essere trattati con rispetto e carità
nella fede e nella speranza della
risurrezione. La sepoltura dei morti è
un’opera di misericordia corporale;
rende onore ai figli di Dio, tempi
dello Spirito Santo» ( Catechismo ,
2300);



- la risurrezione dei morti concorda
con quello che la Sacra Scrittura
chiama la venuta dei «nuovi cieli e
una terra nuova» ( Catechismo , 1042;
2 Pt 3, 13; Ap 21, 1). Non solo l’uomo
raggiungerà la gloria, ma l’intero
universo, in cui l’uomo vive e agisce,
sarà trasformato. «La Chiesa, alla
quale tutti siamo chiamati in Cristo
Gesù e nella quale per mezzo della
grazia di Dio acquistiamo la santità –
leggiamo nella Lumen Gentium (n.
48) –, non avrà il suo compimento se
non nella gloria del cielo, “quando
verrà il tempo della restaurazione di
tutte le cose” ( At 3, 21), e quando col
genere umano anche tutto il mondo,
il quale è intimamente unito con
l’uomo e per mezzo di lui arriva al
suo fine, sarà perfettamente
ricapitolato in Cristo». Certamente ci
sarà una certa continuità tra questo
mondo e il mondo nuovo, ma anche
una grande discontinuità. L’attesa
della definitiva instaurazione del
Regno di Cristo non deve indebolire,



bensì ravvivare per la virtù teologale
della speranza, l’impegno per
promuovere il progresso di questo
mondo (cfr. Catechismo , 1049).

2. Il senso cristiano della morte

L’enigma della morte dell’uomo si
comprende soltanto alla luce della
risurrezione di Cristo. Infatti la
morte, la perdita della vita umana, si
presenta come il male più grande
nell’ordine naturale, proprio perché
è qualcosa di definitivo, che sarà
superato in modo completo solo
quando Dio risusciterà gli uomini in
Cristo.

Per un certo verso, la morte è
naturale nel senso che l’anima si può
separare dal corpo. Da questo punto
di vista la morte segna il termine del
pellegrinaggio terreno. Dopo la
morte l’uomo non può più meritare o
demeritare. «Con la morte, la scelta
di vita fatta dall’uomo diventa
definitiva» [4] . Non avrà più la



possibilità di pentirsi. Subito dopo la
morte andrà in paradiso, all’inferno
o in purgatorio. Per questo, c’è ciò
che la Chiesa chiama il giudizio
particolare (cfr. Catechismo ,
1021-1022). Il fatto che la morte
segna il termine del suo periodo di
prova serve all’uomo per indirizzare
la propria vita, per utilizzare bene il
tempo e gli altri talenti, per
comportarsi con rettitudine, per
spendersi nel servizio agli altri.

La Scrittura insegna che la morte è
entrata nel mondo a causa del
peccato originale (cfr. Gn 3, 17-19; Sap
1, 13-14; 2, 23-24; Rm 5, 12; 6, 23; Gc 1,
15; Catechismo , 1007). Pertanto
dev’essere considerata come un
castigo: l’uomo che voleva vivere
facendo a meno di Dio, deve
accettare il dolore della rottura con
la società e con se stesso come frutto
del suo allontanamento. Tuttavia
Cristo «assunse [la morte] in un atto
di totale e libera sottomissione alla



Volontà del Padre suo» ( Catechismo ,
1009). Con la sua obbedienza vinse la
morte e ottenne la risurrezione per
l’umanità. Per chi vive in Cristo
grazie al battesimo, la morte
continua ad essere dolorosa e
ripugnante, però non è più una
conseguenza del peccato, ma una
preziosa possibilità di essere
corredentori con Cristo, mediante la
mortificazione e la donazione agli
altri. «Se moriamo con Lui, vivremo
anche con Lui» (2 Tm 2, 11). Per
questa ragione, «grazie a Cristo, la
morte cristiana ha un significato
positivo» ( Catechismo , 1010).

3. La vita eterna nella comunione
intima con Dio

Nel creare e redimere l’uomo, Dio lo
ha destinato all’eterna comunione
con Lui, a quella che san Giovanni
chiama la “vita eterna” o a quello che
si suole chiamare “il paradiso”. Così
Gesù comunica ai suoi la promessa



del Padre: «Bene, servo buono e
fedele […], sei stato fedele nel poco
[…], prendi parte alla gioia del tuo
padrone» ( Mt 25, 21). La vita eterna
non è «un continuo susseguirsi di
giorni del calendario, ma qualcosa
come il momento colmo di
appagamento, in cui la totalità ci
abbraccia e noi abbracciamo la
totalità. Sarebbe il momento
dell’immergersi nell’oceano
dell’infinito amore, nel quale il
tempo – il prima e il dopo – non
esiste più. Possiamo soltanto cercare
di pensare che questo momento è la
vita in senso pieno, un sempre nuovo
immergersi nella vastità dell’essere,
mentre siamo semplicemente
sopraffatti dalla gioia» [5] .

La vita eterna è ciò che dà un senso
alla vita umana, all’impegno etico,
alla donazione generosa, al servizio
abnegato, allo sforzo per comunicare
la dottrina e l’amore di Cristo a tutte
le anime. La speranza cristiana nel



cielo non è individualistica, ma si
riferisce a tutti [6] . In base a questa
promessa il cristiano può essere
fermamente convinto che “vale la
pena” vivere pienamente la vita
cristiana. «Il cielo è il fine ultimo
dell’uomo e la realizzazione delle sue
aspirazioni più profonde, lo stato di
felicità suprema e definitiva» ( 
Catechismo , 1024); così ne parla
sant’Agostino nelle Confessioni : «Tu
ci hai fatti per te e il nostro cuore
non ha pace finché non riposa in te» 
[7] . La vita eterna, in definitiva, è
l’oggetto principale della speranza
cristiana.

«Coloro che muoiono nella grazia e
nell’amicizia di Dio e che sono
perfettamente purificati, vivono per
sempre con Cristo. Sono per sempre
simili a Dio, perché lo vedono “così
come Egli è” ( 1 Gv 3, 2), “faccia a
faccia” ( 1 Cor 13, 12)» ( Catechismo ,
1023). La teologia ha denominato
questo stato “visione beatifica”. «A



motivo della sua trascendenza, Dio
non può essere visto quale è se non
quando Egli stesso apre il suo
Mistero alla contemplazione
immediata dell’uomo e gliene dona
la capacità» ( Catechismo , 1028). Il
paradiso è la massima espressione
della grazia divina.

D’altra parte il paradiso non consiste
in una pura, astratta e immobile
contemplazione della Trinità. In Dio
l’uomo potrà contemplare tutte le
cose che in qualche modo si
riferiscono alla sua vita, godendo di
esse, e in particolare potrà amare
quelli che ha amato nel mondo con
un amore puro e perpetuo. «Non
dimenticatelo mai: dopo la morte vi
accoglierà l’Amore. E nell’amore di
Dio ritroverete tutti gli amori limpidi
che avete avuto sulla terra» [8] . Il
godimento del paradiso raggiunge il
culmine pieno con la risurrezione dei
morti. Secondo sant’Agostino, la vita
eterna consiste in un riposo eterno e



in una deliziosa e suprema attività 
[9] .

Che il paradiso duri eternamente non
vuol dire che là l’uomo non è più
libero. Nel cielo l’uomo non pecca,
non può peccare, perché, vedendo
Dio faccia a faccia, vedendolo fra
l’altro come sorgente viva di tutta la
bontà creata, in realtà non vuole
peccare. Liberamente e filialmente,
l’uomo salvato resterà in comunione
con Dio per sempre. Con ciò, la sua
libertà ha raggiunto la sua piena
realizzazione.

La vita eterna è il frutto definitivo
della donazione divina all’uomo. Per
questo ha qualcosa di infinito.
Tuttavia la grazia divina non elimina
la natura umana, né nel suo essere
né nelle sue facoltà, né la sua
personalità, né quello che ha
meritato durante la vita. Per questo
c’è distinzione e diversità fra quelli
che godono della visione di Dio, non



in quanto all’oggetto, che è Dio
stesso, contemplato senza
intermediari, ma in quanto alla
qualità del soggetto: «chi ha più
carità partecipa di più della luce
della gloria, e più perfettamente
vedrà Dio e sarà felice» [10] .

4. L’inferno come rifiuto definitivo
di Dio

Molte volte la Sacra Scrittura dice
che gli uomini che non si pentono dei
loro peccati perderanno il premio
eterno della comunione con Dio, e
finiranno invece nella dannazione
eterna. «Morire in peccato mortale
senza essersene pentiti e senza
accogliere l’amore misericordioso di
Dio, significa rimanere separati per
sempre da Lui per una nostra libera
scelta. Ed è questo stato di definitiva
auto-esclusione dalla comunione con
Dio e con i beati che viene designato
con la parola “inferno”» (Catechismo,
1033). Questo non vuol dire che Dio



abbia predestinato alcuni alla
condanna eterna; è l’uomo stesso
che, cercando il suo fine ultimo al di
fuori di Dio e della sua volontà,
costruisce per sé un mondo a parte
nel quale non può entrare la luce e
l’amore di Dio. L’inferno è un
mistero, il mistero dell’Amore
respinto, e sta anche a indicare quale
sia il potere distruttore della libertà
umana quando si allontana da Dio 
[11] .

È tradizionale distinguere, per ciò
che riguarda l’inferno, tra la “pena di
danno”, la più fondamentale e
dolorosa, che consiste nella
separazione perpetua da Dio, sempre
anelato dal cuore dell’uomo, e la
“pena dei sensi”, alla quale si allude
spesso nei Vangeli con l’immagine
del fuoco eterno.

La dottrina sull’inferno è presentata
nel Nuovo Testamento come un
richiamo alla responsabilità nell’uso



dei doni e dei talenti ricevuti, e alla
conversione. La sua esistenza fa
intravedere all’uomo la gravità del
peccato mortale, e la necessità di
evitarlo con tutti i mezzi, sopratutto,
com’è logico, mediante la preghiera
fiduciosa e umile. La possibilità della
condanna richiama ai cristiani la
necessità di vivere una vita
interamente apostolica.

Indubbiamente l’esistenza
dell’inferno è un mistero: il mistero
della giustizia di Dio nei confronti di
quelli che si chiudono al suo perdono
misericordioso. Alcuni autori hanno
pensato alla possibilità
dell’annichilimento del peccatore
impenitente al momento della morte.
Questa teoria è difficile da conciliare
con il fatto che Dio ha dato per
amore l’esistenza – spirituale e
immortale – a ogni uomo [12] .

5. La purificazione necessaria per
l’incontro con Dio



«Coloro che muoiono nella grazia e
nell’amicizia di Dio, ma sono
imperfettamente purificati, sebbene
siano certi della loro salvezza eterna,
vengono però sottoposti, dopo la loro
morte, ad una purificazione, al fine
di ottenere la santità necessaria per
entrare nella gioia del cielo» ( 
Catechismo , 1030). Si può pensare
che molti uomini, pur non avendo
vissuto una vita santa sulla terra,
non si siano neppure chiusi
definitivamente nel peccato. La
possibilità, dopo la morte, di essere
mondati dalle impurità e dalle
imperfezioni di una vita più o meno
vissuta male si presenta allora come
ulteriore manifestazione della bontà
di Dio, come la necessaria
preparazione per entrare in intima
comunione con la santità di Dio. «Il
purgatorio è una misericordia di Dio,
per purificare i difetti di quanti
vogliono identificarsi con Lui» [13] .



Anche l’Antico Testamento parla
della purificazione ultraterrena (cfr. 
2 Mac 12, 40-45). Nella prima lettera
ai Corinzi ( 1 Cor 3, 10-15) san Paolo
presenta la purificazione cristiana, in
questa vita e in quella futura,
attraverso l’immagine del fuoco; un
fuoco che in qualche modo emana da
Gesù Cristo, Salvatore, Giudice e
Fondamento della vita cristiana [14] .
Anche se la dottrina del purgatorio
non è stata definita formalmente fino
all’Età Media [15] , l’antichissima e
unanime pratica di offrire suffragi
per i defunti, specialmente mediante
il Sacrificio eucaristico, è un chiaro
indizio della fede della Chiesa nella
purificazione ultraterrena. Infatti
non avrebbe senso pregare per i
defunti se si trovassero o salvati nel
cielo o condannati nell’inferno. La
maggioranza dei protestanti nega
l’esistenza del purgatorio, perché la
ritengono frutto di una fiducia
eccessiva nelle opere umane e nella
capacità della Chiesa di intercedere



per quelli che hanno lasciato questo
mondo.

Più che un luogo , il purgatorio deve
essere considerato uno stato di
temporanea e dolorosa lontananza
da Dio, nel quale si perdonano i
peccati veniali, si purifica
l’inclinazione al male che il peccato
lascia nell’anima e si soddisfa la
“pena temporale” dovuta al peccato.
Il peccato non solo offende Dio e
danneggia lo stesso peccatore, ma,
mediante la comunione dei santi,
danneggia la Chiesa, il mondo,
l’umanità. La preghiera della Chiesa
per i defunti ristabilisce in qualche
modo l’ordine e la giustizia:
soprattutto per mezzo della Santa
Messa, delle elemosine, delle
indulgenze e delle opere di penitenza
(cfr. Catechismo, 1032).

I teologi insegnano che nel
purgatorio si soffre molto, a seconda
della situazione di ciascuno. Tuttavia



si tratta di un dolore che ha un
significato, di «un dolore beato» [16] .
Per questo i cristiani sono invitati a
cercare la purificazione dei peccati
nella vita presente mediante la
contrizione, la mortificazione, la
riparazione e la vita santa.

6. I bambini che muoiono senza il
Battesimo

La Chiesa affida alla misericordia di
Dio i bambini morti senza aver
ricevuto il Battesimo. C’è motivo di
pensare che Dio in qualche modo li
accoglie, sia per il grande affetto
dimostrato da Gesù verso i bambini
(cfr. Mc 10, 14), sia perché ha inviato
suo Figlio col desiderio che tutti gli
uomini si salvino (cfr. 1 Tm 2, 4). Allo
stesso tempo, il fatto di confidare
nella misericordia di Dio non è una
ragione sufficiente per rinviare
l’amministrazione del Sacramento
del Battesimo ai bambini appena nati
(CIC 867), che conferisce una



particolare configurazione con
Cristo: «significa e opera la morte al
peccato e l’ingresso nella vita della
Santissima Trinità attraverso la
configurazione al Mistero pasquale
di Cristo» ( Catechismo , 1239).

Paul O’Callaghan

Bibliografia di base Catechismo della
Chiesa Cattolica , 988-1050.

Letture raccomandate

Giovanni Paolo II, Catechesi sul
Credo: Credo nella vita eterna ,
Udienze generali dal 26-V-1999 al 4-
VIII-1999, Insegnamenti di Giovanni
Paolo II, XXII, 1 e 2, Libreria Editrice
Vaticana.

Benedetto XVI, Enc. Spe salvi , 30-
XI-2007.

San Josemaría, Omelia La speranza
del cristiano , Amici di Dio, 205-221.

------------------------------------------------



[1] Cfr. San Tommaso, Summa contra
gentiles, IV, 81.

[2] Cfr. San Tommaso, Summa
Theologiae , III. Suppl., qq. 78-86.

[3] Concilio Vaticano II, Cost. Lumen
Gentium , 48.

[4] Benedetto XVI, Enc. Spe salvi , 30-
XI-2007, 45.

[5] Ibidem , 12.

[6] Cfr. Ibidem , 13-15, 28, 48.

[7] Sant’Agostino, Confessioni , 1, 1, 1.

[8] San Josemaría, Amici di Dio , 221.

[9] Cfr. Sant’Agostino, Epistulae , 55,
9.

[10] San Tommaso, Summa
Theologiae , I, q. 12, a. 6, c.

[11] «Con la morte, la scelta di vita
fatta dall’uomo diventa definitiva –



questa sua vita sta davanti al
Giudice. La sua scelta, che nel corso
dell’intera vita ha preso forma, può
avere caratteri diversi. Possono
esserci persone che hanno distrutto
totalmente in se stesse il desiderio
della verità e la disponibilità
all’amore. Persone in cui tutto è
diventato menzogna; persone che
hanno vissuto per l’odio e hanno
calpestato in se stesse l’amore. È
questa una prospettiva terribile, ma
alcune figure della stessa nostra
storia lasciano discernere in modo
spaventoso profili di tal genere. In
simili individui non ci sarebbe più
niente di rimediabile e la distruzione
del bene sarebbe irrevocabile: è
questo che si indica con la parola
inferno» (Benedetto XVI, Enc . Spe
salvi , 45).

[12] Cfr. Ibidem , 47.

[13] San Josemaría, Solco , 889.



[14] Infatti Benedetto XVI nella Spe
salvi dice che «alcuni teologi recenti
sono dell’avviso che il fuoco che
brucia e insieme salva sia Cristo
stesso, il Giudice e
Salvatore» (Benedetto XVI, Enc. Spe
salvi , 47).

[15] Cfr. DS 856, 1304.

[16] Benedetto XVI, Enc. Spe salvi ,
47.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/tema-16-credo-
nella-risurrezione-della-carne-e-nella-

vita-eterna/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/tema-16-credo-nella-risurrezione-della-carne-e-nella-vita-eterna/
https://opusdei.org/it-ch/article/tema-16-credo-nella-risurrezione-della-carne-e-nella-vita-eterna/
https://opusdei.org/it-ch/article/tema-16-credo-nella-risurrezione-della-carne-e-nella-vita-eterna/
https://opusdei.org/it-ch/article/tema-16-credo-nella-risurrezione-della-carne-e-nella-vita-eterna/

	TEMA 16. Credo nella risurrezione della carne e nella vita eterna

