
opusdei.org

TEMA 15. La Chiesa e
lo Stato

La salvezza che ci ha
guadagnato Cristo, e quindi la
missione della Chiesa, riguarda
l’uomo nella sua integrità: sia
come singolo che come membro
della società.

25/05/2018

1. La missione della Chiesa nel
mondo

La salvezza che ci ha guadagnato
Cristo, e quindi la missione della
Chiesa, riguarda l’uomo nella sua



integrità: sia come singolo che come
persona inserita nella società. Per
questa ragione, quando la Chiesa
propone la sua dottrina sociale, non
solo non si scosta dalla sua missione,
ma la compie fedelmente. Del resto,
l’evangelizzazione non sarebbe
autentica, se non tenesse conto del
rapporto tra il Vangelo e l’azione, sia
a livello individuale che sociale. La
Chiesa vive nel mondo ed è logico, e
necessario, che si rapporti con esso
in modo adeguato, rispettando la
struttura e la finalità delle diverse
organizzazioni umane.

Pertanto la Chiesa ha la missione, che
è anche un diritto, di occuparsi dei
problemi sociali; e quando lo fa «non
può essere accusata di oltrepassare il
suo campo specifico di competenza e,
tanto meno, il mandato ricevuto dal
Signore» [1].

Missione della Chiesa in questo
ambito non è soltanto di proporre



norme etiche, ma anche di mostrare
la dimensione evangelica della vita
sociale, secondo la verità tutta intera
sull’uomo, di insegnare i
comportamenti coerenti con tale
verità e di incoraggiare a viverli.

Tra vita cristiana e promozione
umana c’è una stretta relazione: un
nesso antropologico, un vincolo
teologico e un dovere di carità [2] .
Una tale armonia non crea
confusione: il fine della condotta
cristiana è l’identificazione con
Cristo che porta la vera liberazione,
la liberazione dal peccato, che esige
l’impegno per le altre liberazioni [3] .
Questa distinzione garantisce
l’autonomia delle realtà terrene.

Gli insegnamenti del Magistero in
questo campo non si estendono,
pertanto, agli aspetti pratici, né
propongono soluzioni per
l’organizzazione della società, questo
non fanno parte della sua missione.



Questi insegnamenti mirano soltanto
alla formazione delle coscienze; non
ostacolano l’autonomia delle realtà
terrene [4].

Così, dunque, non compete alla
Gerarchia di assumere una funzione
diretta nell’organizzazione della
società; suo compito, invece, è quello
di insegnare e interpretare in modo
autentico i principi morali in questo
campo. Pertanto la Chiesa ammette
ogni sistema sociale in cui si rispetta
la dignità umana. I fedeli, da parte
loro, debbono accogliere gli
insegnamenti del Magistero in
materia sociale con l’adesione della
intelligenza, della volontà e delle
opere (cfr. Lc 10, 16; Catechismo ,
2032 e 2037).

2. Le relazioni fra la Chiesa e lo
Stato

La religione e la politica sono due
ambiti diversi ma non separati,
perché l’uomo religioso e il cittadino



sono la stessa persona con impegni
sia religiosi che sociali, economici e
politici. È necessario, tuttavia, che
«imparino i fedeli a distinguere
accuratamente fra i diritti e i doveri,
che loro incombono in quanto sono
aggregati alla Chiesa, e quelli che
loro competono in quanto membri
della società umana. Cerchino di
metterli in armonia fra loro,
ricordandosi che in ogni cosa
temporale devono essere guidati
dalla coscienza cristiana, poiché
nessuna attività umana, neanche in
materia temporale, può essere
sottratta al dominio di Dio.
Nell’epoca nostra è sommamente
necessario che questa distinzione e
nello stesso tempo questa armonia
risplendano nel modo più chiaro
possibile nella maniera di agire dei
fedeli» [5] . Si può dire che in queste
parole si riassume il modo in cui i
cattolici devono vivere
l’insegnamento del Signore: «Rendete
dunque a Cesare quello che è di



Cesare e a Dio quello che è di Dio» ( 
Mt 22, 21).

Le relazioni fra la Chiesa e lo Stato
comportano, pertanto distinzione
senza separazione, unione senza
confusione (cfr. Mt 22, 15-21 e
parall.). Le relazioni saranno corrette
e fruttuose se obbediscono a tre
principi fondamentali: accettare
l’esistenza di un ambito etico che
precede e informa la sfera politica;
distinguere la missione della
religione e quella della politica;
favorire la collaborazione fra i due
ambiti.

a) I valori morali debbono
informare la vita politica

La posizione dello “Stato etico”, che
pretende di dettare il
comportamento morale dei cittadini,
è una teoria ampiamente rifiutata,
perché può portare al totalitarismo o
almeno implica una tendenza
marcatamente autoritaria. Allo Stato



non compete dire ciò che è bene e ciò
che è male. Suo compito è invece
quello di ricercare e promuovere il
bene comune. Per fare questo, a
volte, avrà bisogno di stabilire alcune
regole circa il comportamento dei
cittadini.

Il rifiuto di uno “Stato etico”, tuttavia,
non deve portare all’errore opposto
cioè la “neutralità” morale dello Stato
stesso, perché in realtà essa non
esiste né potrà mai esistere. Infatti, i
valori morali indicano i criteri che
favoriscono lo sviluppo integrale
della persona; questo sviluppo, nella
sua dimensione sociale, fa parte del
bene comune terreno; e il principale
responsabile del bene comune è lo
Stato. Fra le altre cose, lo Stato
favorisce il comportamento morale
delle persone, almeno nella vita
sociale.



b) La Chiesa e lo Stato si
differenziano per la natura e per i
fini

La Chiesa ha ricevuto da Cristo il
mandato apostolico: «Andate dunque
e ammaestrate tutte le nazioni,
battezzandole nel nome del Padre e
del Figlio e dello Spirito Santo» ( Mt
28, 19). Con la sua dottrina e con la
sua attività apostolica, la Chiesa
contribuisce al retto ordinamento
delle cose temporali, perché servano
all’uomo per raggiungere il suo fine
ultimo e non allontanarsene.

I mezzi che la Chiesa utilizza per
compiere la sua missione sono,
anzitutto, spirituali: la predicazione
del Vangelo, l’amministrazione dei
sacramenti e la preghiera ma ha
anche bisogno di utilizzare mezzi
materiali, secondo la natura dei suoi
membri che sono persone umane
(cfr. At 4, 32-37; 1 Tm 5, 18); questi
mezzi devono essere sempre



conformi al Vangelo. Inoltre, per
compiere la sua missione nel mondo,
la Chiesa ha bisogno di essere
indipendente, senza
condizionamenti di carattere politico
o economico (cfr. Catechismo , 2246; 
Compendio della Dottrina sociale
della Chiesa , 426) [6].

Lo Stato è una istituzione che deriva
dalla natura sociale dell’uomo. Il suo
fine è il bene comune temporale
della società civile; è un bene non
solo materiale ma anche spirituale,
perché i membri della società sono
persone con corpo e anima. Il
progresso sociale richiede, oltre che
mezzi materiali, molti altri beni di
carattere spirituale: la pace, l’ordine,
la giustizia, la libertà, la sicurezza,
ecc. Questi beni sono raggiungibili
solo mediante l’esercizio delle virtù
sociali, che lo Stato deve promuovere
e tutelare (per esempio, la moralità
pubblica).



La distinzione fra l’ambito religioso e
quello politico implica che lo Stato
non goda di “sacralità” né abbia il
compito di guidare le coscienze. Il
fondamento morale della politica si
trova al di fuori di essa. D’altra parte
la Chiesa non possiede potere di
indicare nulla in campo politico in
quanto la appartenenza ad essa, dal
punto di vista civile, è volontaria, il
suo potere è di carattere spirituale e
non propone nessuna soluzione di
tipo politico. Lo Stato e la Chiesa
svolgono funzioni distinte. Questo
comporta libertà religiosa e sociale.

Da qui derivano due importanti
diritti: il diritto alla libertà religiosa
che consiste nella non interferenza
da parte dello Stato in materia
religiosa, e il diritto alla libertà di
attuazione dei cattolici riguardo alla
gerarchia in materia temporale,
anche se con l’obbligo di seguire gli
insegnamenti del Magistero (cfr. CIC,
227). Inoltre la Chiesa, «predicando



la verità evangelica e illuminando
tutti i settori dell’attività umana con
la sua dottrina e con la testimonianza
resa dai cristiani, rispetta e
promuove anche la libertà politica e
la responsabilità dei cittadini» [7].

c) La collaborazione fra la Chiesa e
lo Stato

La distinzione tra la Chiesa e lo Stato
non comporta – come si è detto – la
loro totale separazione, né che la
Chiesa debba ridurre la propria
azione all’ambito privato e spirituale.
Sicuramente la Chiesa «non può e
non deve mettersi al posto dello
Stato. Ma non può e non deve
neanche restare ai margini nella
lotta per la giustizia» [8] . In questo
senso, la Chiesa ha il diritto e il
dovere di «insegnare la sua dottrina
sociale, esercitare senza ostacoli la
sua missione tra gli uomini e dare il
suo giudizio morale, anche su cose
che riguardano l’ordine politico,



quando ciò sia richiesto dai diritti
fondamentali della persona e dalla
salvezza delle anime» [9].

Così, per esempio, la Chiesa può e
deve indicare quando una legge è
ingiusta in quanto contraria alla
legge naturale (ad esempio leggi
sull’aborto o il divorzio), o che
determinate consuetudini o
situazioni sono immorali, anche se
permesse dalle leggi civili, o che i
cattolici non devono dare il loro
appoggio a persone o partiti che si
propongano obiettivi contrari alla
legge di Dio, e pertanto alla dignità
della persona umana e al bene
comune [10].

Sia la Chiesa che la politica – che si
esprime attraverso le varie
istituzioni o i partiti –, anche se a
titolo diverso, sono al servizio
dell’uomo e «svolgeranno questo loro
servizio a vantaggio di tutti, in
maniera tanto più efficace quanto



meglio coltivano una sana
collaborazione tra di loro» [11] . Se la
comunità politica (ossia, la società
presa nel suo insieme: governanti e
governati di un determinato Stato)
ignora la Chiesa, si pone in
contraddizione con se stessa, poiché
ostacola l’esercizio di diritti e di
doveri di una parte dei cittadini, in
concreto dei fedeli cattolici.

I metodi pratici di regolare queste
relazioni possono variare a seconda
delle circostanze: per esempio, non
saranno gli stessi nei paesi di
tradizione cattolica e in altri nei
quali la presenza dei cattolici è
minoritaria.

Un aspetto essenziale che si deve
curare sempre è la salvaguardia del
diritto di libertà religiosa [12] .
Vegliare sul rispetto di questo diritto
vuol dire vegliare sul rispetto
dell’intero ordine sociale. Il diritto
alla libertà sociale e civile in materia



religiosa è la fonte e la sintesi di tutti i
diritti dell’uomo [13].

In molti paesi la Costituzione (o il
sistema di leggi fondamentali che
regolano il sistema di governo di uno
Stato) garantisce la libertà religiosa
dei cittadini e dei gruppi; attraverso
questo canale, anche la Chiesa trova
la libertà sufficiente per adempiere
la sua missione e uno spazio per
svolgere le sue iniziative apostoliche 
[14].

Inoltre, quando è possibile, la Chiesa
fa in modo da stabilire accordi con lo
Stato, in genere chiamati Concordati,
nei quali si stabiliscono alcune
soluzioni concrete per le materie di
interesse comune: libertà di azione
della Chiesa e delle sue istituzioni,
convenzioni in materia economica,
giorni festivi, ecc.

3. Regole sulle questioni miste



In alcune materie (chiamate
questioni miste), sia lo Stato che la
Chiesa debbono intervenire in base
alle loro rispettive competenze e
finalità: sono l’educazione, il
matrimonio, le comunicazioni
sociali, l’assistenza ai bisognosi [15] .
Per queste materie è particolarmente
necessaria la collaborazione, in
modo che ognuno possa adempiere
la propria missione senza
impedimento da parte dell’altro [16].

a) Compete alla Chiesa regolare il
matrimonio dei suoi fedeli, anche nei
casi in cui è cattolico uno solo dei
contraenti. Questo perché il
matrimonio è un sacramento e
compete alla Chiesa stabilire le
norme per amministrarlo. Compete,
invece, allo Stato regolarne gli effetti
civili: regime dei beni fra gli sposi,
ecc. (cfr. CIC, 1059). Lo Stato ha il
dovere di riconoscere ai cattolici il
diritto di contrarre matrimonio
canonico.



b) L’educazione dei figli – anche in
materia religiosa – compete ai
genitori per diritto naturale; sono
loro che devono stabilire il tipo di
insegnamento che desiderano per i
loro figli e i mezzi dei quali si
serviranno per questo fine (scuola,
catechesi, ecc.) [17] . Laddove non sia
sufficiente l’iniziativa dei genitori o
dei gruppi sociali, lo Stato deve 
sussidiariamente istituire proprie
scuole, sempre rispettando il diritto
dei genitori circa l’orientamento
dell’educazione dei figli.

In questo diritto è incluso quello di
promuovere e gestire scuole in
proprio. Tenendo conto della
funzione sociale di queste scuole, lo
Stato le deve riconoscere e
sovvenzionare [18] . I genitori hanno
anche il diritto che i figli ricevano
nelle scuole – statali o no – un
insegnamento che concordi con le
loro convinzioni religiose [19].



Compete allo Stato dettare le norme
necessarie all’insegnamento (livelli,
titoli, garanzie per l’accesso, requisiti
per il riconoscimento, ecc.). Lo Stato
non può invece pretendere di
esercitare, sia pure indirettamente, il
monopolio sull’insegnamento (cfr.
CIC, 797).

Compete alla Chiesa stabilire e
vigilare su tutto ciò che si riferisce
all’insegnamento della religione
cattolica: programmi, contenuti, testi,
idoneità degli insegnanti. È parte
della potestà di magistero che
compete alla Gerarchia, e quindi un
diritto della Chiesa difendere e
garantire la propria identità e
l’integrità della dottrina. Pertanto,
nessuno può ergersi a maestro di
dottrina cattolica (nelle scuole di
qualsiasi livello) se non con
l’approvazione dell’autorità
ecclesiastica (cfr. CIC, 804-805).



La Chiesa ha anche il diritto di
stabilire propri centri di
insegnamento (ufficialmente
cattolici), e che questi siano
riconosciuti e ricevano le
sovvenzioni pubbliche alle stesse
condizioni degli altri centri non
statali, senza per questo dover
rinunciare alla identità cattolica o
alla loro dipendenza dall’autorità
ecclesiastica (cfr. CIC, 800).

c) La Chiesa ha anche il diritto di
promuovere iniziative sociali
(ospedali, mezzi di comunicazione,
orfanotrofi, centri di accoglienza)
coerenti con la sua missione, che lo
Stato riconoscerà alle stesse
condizioni (esenzioni fiscali, titoli di
studio degli insegnanti, sovvenzioni,
collaborazione di volontari,
possibilità di ricevere donativi, ecc.)
delle altre iniziative di questo tipo
promosse da entità non pubbliche.

4. Laicità e laicismo



Un tema di grande attualità è la
distinzione tra laicità e laicismo. Per
laicità s’intende che lo Stato è
autonomo rispetto alle leggi
ecclesiastiche. Il laicismo, invece,
propugna l’autonomia della politica
dall’ordine morale e dallo stesso
disegno divino, e tende a relegare la
religione alla sfera assolutamente
privata. In questo modo si calpesta il
diritto alla libertà religiosa e si
pregiudica l’ordine sociale (Cfr. 
Compendio della Dottrina sociale
della Chiesa , 572). Un’autentica
laicità evita due estremi: da una
parte l’imposizione di una teoria
morale che trasformi la società civile
in uno Stato etico [20] dall’altra il
rifiuto a priori dei valori morali che
in ambiti culturali, religiosi, ecc., che
sono liberi e non debbono essere
gestiti dal potere [21].

Si deve inoltre sottolineare che è
illusorio e ingiusto chiedere ai fedeli
di comportarsi in politica “come se



Dio non esistesse”. Illusorio, perché
tutte le persone si comportano in
base alle loro convinzioni (culturali,
filosofiche, politiche, ecc.), collegate o
no a una fede religiosa; sono
convinzioni che influiscono sul
comportamento sociale dei cittadini.
Ingiusto, perché i non cattolici
vivono secondo le proprie dottrine
indipendentemente dalla loro
origine.

Comportarsi in politica in accordo
con la propria fede, se rispetta la
dignità delle persone, non significa
pretendere che la politica si
assoggetti alla religione: significa che
la politica è al servizio della persona
e, pertanto, deve rispettare le
esigenze morali, e questo vuol dire
che deve rispettare e favorire la
dignità di ogni essere umano. Allo
stesso modo, vivere l’impegno
politico avendo motivazioni
superiori rispetta perfettamente la
natura dell’uomo, ne stimola



l’impegno e produce risultati
migliori.

5. Il pluralismo in ambito sociale
dei cattolici

Tutto ciò che abbiamo detto
concorda con il legittimo pluralismo
dei cattolici nell’ambito sociale.
Infatti gli stessi obiettivi si possono
conseguire per vie diverse; pertanto
è ragionevole un pluralismo di
opinioni e di comportamenti per
raggiungere un obiettivo sociale. È
naturale che i sostenitori di questa o
quella posizione cerchino
legittimamente di proporla. Tuttavia
nessuna opzione ha la garanzia di
essere l’unica adeguata – fra l’altro
perché la politica lavora in gran
parte su posizioni opinabili: è l’arte
di fare il possibile – . Ancor meno,
nessuna posizione può pretendere di
essere l’unica che risponda alla
dottrina della Chiesa [22] : «a
nessuno è lecito rivendicare



esclusivamente in favore della
propria opinione l’autorità della
Chiesa» [23].

Per questa ragione, tutti i fedeli,
specialmente i laici, hanno il diritto
che nella Chiesa venga riconosciuta
la loro legittima autonomia nel
gestire le questioni temporali
secondo le proprie convinzioni e le
proprie preferenze, sempre che siano
in accordo con la dottrina cattolica.
Hanno poi il dovere di non
coinvolgere la Chiesa nelle loro
decisioni personali e nelle loro azioni
sociali, e devono evitare di
presentare tali soluzioni come
soluzioni cattoliche [24].

Il pluralismo non è un male minore,
ma un elemento positivo – come la
libertà – della vita civile e religiosa. È
preferibile accettare le diversità negli
aspetti temporali, che ottenere una
presunta efficacia uniformando le
opzioni a scapito della libertà



personale. Il pluralismo, tuttavia,
non va confuso col relativismo etico 
[25] . Non solo, ma un autentico
pluralismo richiede un insieme di
valori a supporto dei rapporti sociali.

Il pluralismo è moralmente
ammissibile finché si tratti di
decisioni ordinate al bene delle
persone e della società; non lo è,
invece, se la decisione è contraria
alla legge naturale, all’ordine
pubblico e ai diritti fondamentali
delle persone (cfr. Catechismo ,
1901). Evitati questi casi estremi, è
bene sostenere il pluralismo nelle
materie temporali perché è un bene
per la vita personale, sociale ed
ecclesiale.

Enrique Colom

Bibliografia di base Catechismo della
Chiesa Cattolica , 2104-2109;
2244-2246; 2419-2425.



Concilio Vaticano II, Cost. Gaudium et
spes , 74-76; Dich. Dignitatis
humanae , 1-8; 13-14.

Giovanni Paolo II, Es. ap. 
Christifideles laici , 30-XII-1988, 36-44.

Letture raccomandate

San Josemaría, Omelia Amare il
mondo appassionatamente , in 
Colloqui con Monsignor Escrivá ,
113-123.

Congregazione per la Dottrina della
Fede, Nota dottrinale su alcune
questioni riguardanti l’impegno e il
comportamento dei cattolici nella vita
politica , 24-XI-2002.

Compendio della Dottrina sociale
della Chiesa , 49-55; 60-71; 189-191;
238-243; 377-427.

-----------------------------------------------

[1] Giovanni Paolo II, Enc. Sollicitudo
rei socialis , 30-XII-1987, 8. Cfr. Paolo



VI, Es. Ap. Evangelii nuntiandi , 8-
XII-1975, 29 e 30; Giovanni Paolo II, 
Discorso a Puebla , III; Enc. 
Redemptoris hominis , 4-III-1979, 15; 
Compendio della Dottrina sociale
della Chiesa , 64 e 71.

[2] Cfr. Paolo VI, Es. Ap. Evangelii
nuntiandi , 31. L’unione dell’umano
col divino è una caratteristica
peculiare dell’Opus Dei: il suo
fondatore diceva che l’intera vita dei
suoi fedeli è «un servizio con fini
esclusivamente soprannaturali,
perché l’Opus Dei non è né mai sarà –
non può assolutamente esserlo – uno
strumento temporale; ma è allo
stesso tempo un servizio umano,
perché voi non fate altro che cercare
di raggiungere la perfezione
cristiana nel mondo in un modo
pulito, con la vostra iniziativa
liberissima e responsabile in tutti i
campi dell’agire civile. Un servizio
abnegato che non abbrutisce bensì
educa, allarga il cuore – lo fa



diventare “romano”, nel senso più
elevato di questo termine – e spinge a
cercare la dignità e il benessere dei
popoli di ogni nazione: affinché ci
siano sempre meno poveri, meno
persone senza istruzione, meno
anime senza fede, meno
disperazione, meno guerre, meno
insicurezza, più carità e più
pace» (San Josemaría, Lettera 31-
V-1943 , n. 1 in J.L. Illanes, F. Ocáriz,
P. Rodríguez, L’Opus Dei nella Chiesa ,
Piemme, Casale Monferrato 1993, pp.
185-186).

[3] Cfr. Paolo VI, Es. Ap. Evangelii
nuntiandi , 9, 33-35; Congregazione
per la Dottrina della Fede, Istr. 
Libertatis conscientia , 23-III-1986, 23.

[4] In quanto ai valori che
favoriscono il perfezionamento della
dignità umana, il Compendio
afferma: «Il rispetto della legittima
autonomia delle realtà terrene
induce la Chiesa a non riservarsi



competenze specifiche di ordine
tecnico e temporale, ma non le
impedisce di intervenire per
mostrare come, nelle differenti scelte
dell’uomo, tali valori siano affermati
o, viceversa, negati» ( Compendio
della Dottrina Sociale della Chiesa ,
197). Cfr. Concilio Vaticano II, Cost. 
Gaudium et spe s, 36 e 42; Paolo VI,
Enc. Populorum progressio , 26-
III-1967, 13; Giovanni Paolo II, Enc. 
Sollicitudo rei socialis , 41; Compendio
della Dottrina sociale della Chiesa , 68
e 81.

[5] Concilio Vaticano II, Cost. Lumen
gentium , 36. Cfr. Catechismo , 912.

[6] Cfr. Concilio Vaticano II, Cost. 
Gaudium et spes , 76; Dich. Dignitatis
humanae , 13.

[7] Concilio Vaticano II, Cost. 
Gaudium et spes , 76.



[8] Benedetto XVI, Enc. Deus caritas
est , 25-XII-2005, 28. Cfr. Benedetto
XVI, Discorso a Verona , 19-X-2006.

[9] Concilio Vaticano II, Cost. 
Gaudium et spes , 76.

[10] Cfr. Ibidem , 40 e 41.

[11] Ibidem , 76. Cfr. Compendio della
Dottrina sociale della Chiesa , 425.

[12] Questo diritto non consiste nel
fatto che l’uomo è libero davanti a
Dio di scegliere l’una o l’altra
religione, perché c’è solo una vera
religione e l’uomo ha l’obbligo di
cercare la verità e, una volta trovata,
di abbracciarla (cfr. Concilio
Vaticano II, Dich. Dignitatis
humanae , 1). Il diritto alla libertà
religiosa «consiste in questo, che tutti
gli uomini devono essere immuni
dalla coercizione da parte di singoli,
di gruppi sociali e di qualsivoglia
potestà umana, così che in materia
religiosa nessuno sia forzato ad agire



contro la sua coscienza né sia
impedito, entro debiti limiti, di agire
in conformità alla sua coscienza
privatamente o pubblicamente, in
forma individuale o
associata» (Concilio Vaticano II, Dich.
Dignitatis humanae , 2).

«Il rispetto, da parte dello Stato, del
diritto alla libertà religiosa è un
segno del rispetto verso gli altri
diritti umani fondamentali, perché è
il riconoscimento implicito
dell’esistenza di un ordine che
supera la dimensione politica
dell’esistenza, un ordine che nasce
dalla sfera della libera adesione a
una comunità di salvezza che è
precedente allo Stato» (Giovanni
Paolo II, Discorso , 9-I-1989, 6). Si dice
che la comunità di salvezza è
precedente allo Stato perché la
persona s’incorpora ad essa mirando
a un fine che si trova a un piano
superiore a quello dei fini della
comunità politica.



[13] Cfr. Giovanni Paolo II, Enc. 
Centesimus annus , 1-V-1991, 47.

Il diritto alla libertà in materia
religiosa «è legato a quello di tutte le
altre libertà»; non solo, ma tutte
quante lo «reclamano come
fondamento» (Giovanni Paolo II, 
Discorso , 23-III-1991, 2).

[14] Cfr. Concilio Vaticano II, Dich. 
Dignitatis humanae , 13.

[15] Sempre che le circostanze lo
permettano, la Santa Sede stabilisce
relazioni diplomatiche con gli Stati in
modo da conservare un canale di
dialogo permanente nelle questioni
che interessano le due parti (cfr. 
Compendio della dottrina sociale della
Chiesa , 427).

[16] Pertanto si deve sostenere
fermamente che «non è vero che vi
sia opposizione tra l’essere buon
cattolico e il servire fedelmente la
società civile. Non c’è motivo di



scontro tra la Chiesa e lo Stato, nel
legittimo esercizio della loro
rispettiva autorità, di fronte alla
missione che Dio ha loro
affidato» (San Josemaría, Solco , 301).

[17] «Il diritto e il dovere
dell’educazione sono, per i genitori,
primari e inalienabili» ( Catechismo ,
2221). Cfr. Giovanni Paolo II, Es. Ap. 
Familiaris consortio , 22-XI-1981, 36.

[18] Giovanni Paolo II, Es. Ap. 
Familiaris consortio , 40.

[19] «Primi responsabili
dell’educazione dei figli, i genitori
hanno il diritto di scegliere per loro
una scuola rispondente alle proprie
convinzioni. È , questo, un diritto
fondamentale. I genitori, nei limiti
del possibile, hanno il dovere di
scegliere le scuole che li possano
aiutare nel migliore dei modi nel loro
compito di educatori cristiani. I
pubblici poteri hanno il dovere di
garantire tale diritto dei genitori e di



assicurare le condizioni concrete di
poterlo esercitare» ( Catechismo ,
2229).

[20] Cfr. Paolo VI, Lett. Ap. 
Octogesima adveniens , 14-V-1971, 25;
Giovanni Paolo II, Enc. Centesimus
annus , 25.

[21] Cfr. Congregazione per la
Dottrina della Fede, Nota dottrinale
su alcune questioni relative
all’impegno e alla condotta dei
cattolici nella vita politica , 24-
XI-2002, 6; Compendio della Dottrina
sociale della Chiesa , 571.

[22] Cfr. Concilio Vaticano II, Cost. 
Gaudium et spes , 75; Paolo VI, Lett.
Ap. Octogesima adveniens , 50; 
Compendio della Dottrina sociale
della Chiesa , 417.

[23] Concilio Vaticano II, Cost. 
Gaudium et spes , 43.



[24] Cfr. San Josemaría, Colloqui ,
117.

[25] Una «concezione relativista del
pluralismo nulla ha a che vedere con
la legittima libertà dei cittadini
cattolici di scegliere, tra le opinioni
politiche compatibili con la fede e la
legge morale naturale, quella che
secondo il proprio criterio meglio si
adegua alle esigenze del bene
comune. La libertà politica non è né
può essere fondata sull’idea
relativista che tutte le concezioni sul
bene dell’uomo hanno la stessa
verità e lo stesso valore, ma sul fatto
che le attività politiche mirano volta
per volta alla realizzazione
estremamente concreta del vero
bene umano e sociale in un contesto
storico, geografico, economico,
tecnologico e culturale ben
determinato. Dalla concretezza della
realizzazione e dalla diversità delle
circostanze scaturisce generalmente
la pluralità di orientamenti e di



soluzioni che debbono però essere
moralmente
accettabili» (Congregazione per la
Dottrina della Fede, Nota dottrinale
su alcune questioni riguardanti
l’impegno e il comportamento dei
cattolici nella vita politica , 24-
XI-2002, 3). Cfr. Compendio della
dottrina sociale della Chiesa , 569 e
572.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/tema-15-la-
chiesa-e-lo-stato/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/tema-15-la-chiesa-e-lo-stato/
https://opusdei.org/it-ch/article/tema-15-la-chiesa-e-lo-stato/
https://opusdei.org/it-ch/article/tema-15-la-chiesa-e-lo-stato/

	TEMA 15. La Chiesa e lo Stato

