
opusdei.org

TEMA 1. La esistenza
di Dio

La dimensione religiosa
caratterizza l'essere umano.
Purificate dalla superstizione, le
espressioni della religiosità
umana mostrano con chiarezza
che esiste un Dio creatore.

09/06/2018

1. La dimensione religiosa
dell’essere umano

La dimensione religiosa caratterizza
l’essere umano fin dalle sue origini
storiche primitive. Purificate dalla



deriva della superstizione, dovuta in
definitiva all’ignoranza e al peccato,
le espressioni della religiosità umana
manifestano la convinzione che
esista un Dio creatore, dal quale
dipendono il mondo e la nostra
esistenza personale. Se è vero che il
politeismo ha accompagnato molte
fasi della storia umana, è altrettanto
vero che la dimensione più profonda
della religiosità umana e la sapienza
filosofica hanno cercato le ragioni
più radicali del mondo e della vita
umana in un unico Dio, fondamento
della realtà e compimento della
nostra aspirazione alla felicità [1] .

Nonostante la loro diversità, le
espressioni artistiche, filosofiche,
letterarie, ecc. presenti nella cultura
dei popoli, tutte hanno in comune la
riflessione sul tema di Dio e sui temi
più importanti dell’esistenza umana:
la vita e la morte, il bene e il male, il
destino ultimo e il senso di tutte le
cose [2] . Come testimoniato da



queste manifestazioni dello spirito
umano lungo la storia, il riferimento
a Dio appartiene alla cultura umana
e costituisce una dimensione
essenziale della società degli uomini.
La libertà religiosa rappresenta
pertanto il primo dei diritti e la
ricerca di Dio il primo dei doveri:
tutti gli uomini «dalla loro stessa
natura e per obbligo morale sono
tenuti a cercare la verità, in primo
luogo quella concernente la
religione; e sono pure tenuti ad
aderire alla verità, una volta
conosciuta» [3] . La negazione di Dio
ed il tentativo di escluderlo dalla
cultura e dalla vita sociale e civile
sono fenomeni relativamente
recenti, limitati ad alcune aree del
mondo occidentale. Il fatto che i
grandi interrogativi religiosi ed
esistenziali siano rimasti invariati
nel tempo [4] smentisce l’idea che la
religione sia circoscritta ad una fase
“infantile” della storia umana,



destinata a sparire con il progresso
delle conoscenze.

Il cristianesimo assume in sé quanto
di buono vi è nella ricerca e
nell’adorazione di Dio come espresse
storicamente dalla religiosità umana,
svelandone però il vero significato,
quello di un cammino verso l’unico e
vero Dio che si è rivelato nella storia
di salvezza consegnata al popolo di
Israele ed è venuto incontro a noi
facendosi uomo in Gesù Cristo, Verbo
incarnato [5] .

2. Dalle creature materiali a Dio

L’intelletto umano può conoscere
l’esistenza di Dio avvicinandosi a Lui
attraverso un cammino che ha come
punto di partenza il mondo creato e
come itinerari due versanti, le
creature materiali e la persona
umana. Sebbene questo cammino sia
stato specialmente sviluppato da
autori cristiani, gli itinerari che,
partendo dalla natura e dalla



coscienza umana, conducono fino a
Dio, sono stati esposti e percorsi da
molti filosofi e spiriti religiosi di
diverse epoche e culture.

Le vie verso l’esistenza di Dio
vengono chiamate anche “prove”,
non nel senso che le scienze
matematiche o naturali danno a
questo termine, ma nel senso di
argomenti filosofici convergenti e
convincenti, che il soggetto
comprende con maggiore o minore
forza a seconda della sua formazione
specifica [6] . Che le prove
dell’esistenza di Dio non possano
intendersi nel senso delle prove
impiegate dalle scienze sperimentali
discende con chiarezza dal fatto che
Dio non è oggetto della nostra
conoscenza empirica.

Ciascuna via verso l’esistenza di Dio
perviene soltanto ad uno specifico
aspetto o dimensione della realtà
assoluta di Dio, quello dello specifico



contesto filosofico entro cui la “via”
di snoda: «partendo dal movimento e
dal divenire, dalla contingenza,
dall’ordine e dalla bellezza del
mondo si può giungere a conoscere
Dio come origine e fine
dell’universo» [7] . La ricchezza e
l’incommensurabilità di Dio sono tali
che nessuna di queste vie, da sola,
possa giungere ad una immagine
personale di Dio, ma solo a qualche
aspetto di essa: la sua esistenza,
intelligenza, provvidenza, ecc.

Fra le vie cosmologiche più note vi
sono le celebri “5 vie” elaborate da
san Tommaso d’Aquino che
riprendono in buona parte le
riflessioni di filosofi a lui precedenti,
e per la cui comprensione sono
necessari alcuni elementi di
metafisica [8] . Le prime due vie
propongono l’idea che le catene
causali (passaggio dalla potenza
all’atto; passaggio dalla causa
efficiente all’effetto) che osserviamo



in natura non possono risalire nel
passato all’infinito, ma devono
riposare su un primo motore e su
una prima causa; la terza, partendo
dall’osservazione che gli enti naturali
sono contingenti e limitati deduce
che la loro causa deve essere un Ente
incondizionato e necessario; la
quarta, considerando i gradi di
perfezione partecipata che si
riscontrano nelle cose, ne deduce
l’esistenza di una fonte di tutte
queste perfezioni; la quinta via,
osservando l’ordine e il finalismo
presenti nel mondo, conseguenza
della specificità e della stabilità delle
sue leggi, ne deduce l’esistenza di
una intelligenza ordinatrice che sia
anche causa finale di ogni cosa.
Questi ed altri itinerari analoghi sono
stati proposti da diversi autori con
diversi linguaggi e diverse forme,
fino ai nostri giorni. Essi
mantengono pertanto la loro
attualità, sebbene per comprenderli
sia necessario impiegare una



conoscenza delle cose basata sul
realismo (in opposizione a forme di
pensiero ideologico), che non riduca
la conoscenza della realtà al solo
piano empirico-sperimentabile
(evitando cioè il riduzionismo
ontologico), consentendo infine alla
mente umana di ascendere dagli
effetti visibili alle cause invisibili
(affermazione del pensiero
metafisico).

La conoscenza di Dio è anche
accessibile al senso comune, cioè al
pensiero filosofico spontaneo
esercitato da ogni essere umano,
come risultato di esperienze
esistenziali semplici: la meraviglia di
fronte alla bellezza e all’ordine della
natura, la gratitudine per il dono
della vita, il fondamento e la ragione
del bene e dell’amore. Questo tipo di
conoscenza è importante anche per
cogliere a quale soggetto si
riferiscano le prove filosofiche
dell’esistenza di Dio: san Tommaso,



ad esempio, termina le sue cinque
vie collegandole con l’affermazione:
“e questo tutti chiamano Dio”.

La testimonianza della Sacra
Scrittura (cfr. Sap 13,1-9; Rm 1,18-20; 
At 17,22-27) e gli insegnamenti del
Magistero della Chiesa confermano
che l’intelletto umano può giungere,
partendo dalle creature, fino alla
conoscenza dell’esistenza di Dio
creatore [9] . Al tempo stesso, sia la
Scrittura che il Magistero avvertono
che il peccato e le cattive disposizioni
morali possono rendere più difficile
questo riconoscimento.

3. Lo spirito umano manifesta Dio

L’essere umano percepisce la sua
singolarità e la sua emergenza sul
resto della natura. Pur condividendo
molti aspetti della sua vita biologica
con altre specie animali, egli si
riconosce unico nella sua
fenomenologia: riflette su sé stesso, è
capace di progresso culturale e



tecnico, avverte la moralità delle
proprie azioni, trascende con la sua
conoscenza e la sua volontà, ma
soprattutto con la sua libertà, il resto
del cosmo materiale [10] . In
sostanza, l’essere umano è soggetto
di una vita spirituale che trascende la
materia dalla quale egli pure
dipende [11] . Fin dalle origini, la
cultura e religiosità dei popoli hanno
spiegato questa trascendenza
dell’essere umano affermando la sua
dipendenza da Dio, di cui la vita
umana contiene come un riflesso. In
sintonia con questo comune sentire
della ragione, la Rivelazione ebraico-
cristiana insegna che l’essere umano
è stato creato a immagine e
somiglianza di Dio (cfr. Gen 1,26-28).

La persona umana è essa stessa via
verso Dio. Esistono itinerari che
conducono a Dio partendo dalla
propria esperienza esistenziale: «con
la sua apertura alla verità e alla
bellezza, con il suo senso del bene



morale, con la sua libertà e la voce
della coscienza, con la sua
aspirazione all'infinito e alla felicità,
l'uomo si interroga sull'esistenza di
Dio. In queste aperture egli
percepisce segni della propria anima
spirituale» [12] .

La presenza di una coscienza morale
che approva il bene che facciamo e
riprova il male che compiamo o
vorremmo compiere, conduce a
riconoscere un Sommo bene cui
siamo chiamati a conformarci, di cui
la nostra coscienza è come il
messaggero. Partendo
dall’esperienza della coscienza
umana e senza conoscere la
Rivelazione biblica, vari pensatori
avviarono fin dall’antichità una
riflessione sulla dimensione etica
dell’agire umano, riflessione
disponibile ad ogni uomo perché
creato a immagine di Dio.



Insieme alla propria coscienza,
l’essere umano si riconosce libero,
quale condizione del proprio agire
morale. Nel riconoscersi libera, la
persona umana legge in sé la
corrispondente responsabilità delle
proprie azioni e l’esistenza di
Qualcuno di fronte a cui essere
responsabile; Questi deve essere
maggiore della natura materiale, a
noi inferiore, e maggiore dei nostri
simili, anch’essi chiamati ad essere
responsabili come noi. L’esistenza
della libertà e della responsabilità
umane conducono all’esistenza di
Dio come garante di ciò che è bene e
ciò che è male, come Creatore
legislatore e remuneratore.

Nel contesto culturale odierno si
nega spesso la verità della libertà
umana, riducendo l’essere umano ad
un animale il cui agire è regolato solo
dall’azione di pulsioni necessarie,
oppure identificando la sede della
vita spirituale (mente, coscienza,



anima) con la corporeità degli organi
cerebrali e nervosi, negando così
l’esistenza di ogni vita morale. A
questa visione si può rispondere con
argomenti che dimostrano, sul piano
della ragione e della fenomenologia
umana, l’auto-trascendenza della
persona umana, il libero arbitrio che
opera anche in scelte condizionate
dalla natura, e la non riducibilità
della mente al cervello.

Anche nella presenza del male e
dell’ingiustizia nel mondo, molti
uomini vedono oggigiorno una prova
della non-esistenza di Dio, perché se
Egli esistesse, non permetterebbe
tutto ciò. In realtà questo disagio e
questo interrogativo sono anch’essi
una “via” verso Dio. L’uomo, infatti,
percepisce il male e l’ingiustizia
come privazioni, come situazioni
dolorose non dovute che reclamano
un bene e una giustizia cui si aspira.
Se nella struttura più intima del
nostro essere non si aspirasse al



bene, non vedremmo nel male un
danno e una privazione.

Nell’essere umano esiste come un
desiderio naturale di verità, di bene e
di felicità, quali manifestazioni del
nostro desiderio naturale di vedere
Dio. Se tale desiderio restasse
frustrato, la creatura umana sarebbe
un essere davvero contraddittorio,
poiché queste aspirazioni
costituiscono il nucleo più profondo
della vita spirituale e della dignità
dell’essere umano. La loro presenza
nell’intimo del nostro cuore
mostrano l’esistenza di un Creatore
che, attraverso la speranza di Lui, ci
chiama verso di Lui. Se le vie
“cosmologiche” non assicurano di
poter giungere a Dio come essere
personale, le vie “antropologiche”,
che partono dall’uomo e dalle sue
aspirazioni, fanno intravedere che il
Dio da cui riconosciamo di dipendere
deve essere una persona capace di



amare, un essere personale di fronte
a creature personali.

La sacra Scrittura contiene
insegnamenti espliciti circa
l’esistenza di una legge morale
iscritta da Dio nel cuore dell’uomo
(cfr. Sir 15,11-20; Sal 19; Rm 2,12-16).
La filosofia di ispirazione cristiana
ha chiamato questa legge “legge
morale naturale”, accessibile agli
uomini di ogni epoca e cultura,
sebbene il suo riconoscimento, come
per l’esistenza di Dio, possa venire
offuscato dal peccato. Il Magistero
della Chiesa ha molte volte ribadito
l’esistenza della coscienza umana e
della libertà come vie verso Dio [13] .

4. La negazione di Dio: le cause
dell’ateismo

Le diverse argomentazioni
filosofiche impiegate per “provare”
l’esistenza Dio non causano
necessariamente la fede in Dio, ma
solo la ragionevolezza di tale fede. E



ciò per vari motivi: a) conducono
l’uomo a riconoscere alcuni caratteri
filosofici dell’immagine di Dio (bontà,
intelligenza, ecc.), fra i quali la sua
stessa esistenza, ma non dicono nulla
su Chi sia l’essere personale verso il
quale si dirige l’atto di fede; b) la fede
è la risposta libera dell’uomo a Dio
che si rivela, non una deduzione
filosofica necessaria; c) causa della
fede è Dio stesso, che si rivela
gratuitamente e muove con la sua
grazia il cuore dell’uomo perché
aderisca a Lui; d) l’oscurità e
l’incertezza con cui il peccato ferisce
la ragione dell’uomo ostacolano tanto
il riconoscimento dell’esistenza di
Dio quanto la risposta di fede alla sua
Parola [14] . Per questi motivi,
l’ultimo in modo particolare, è
sempre possibile da parte dell’uomo
una negazione di Dio [15] .

L’ateismo possiede una
manifestazione teorica (pretesa di
negare positivamente Dio, per via



razionale) ed una pratica (negare Dio
con il proprio comportamento,
vivendo come se non esistesse). Una
professione di ateismo positivo come
conseguenza di una analisi razionale
di tipo scientifico, empirico, è
contraddittoria, perché Dio non è
oggetto del sapere scientifico-
sperimentale. Una negazione
positiva di Dio a partire dalla
razionalità filosofica è possibile da
parte di specifiche visioni apriori
della realtà, di natura quasi sempre
ideologica, prima fra tutte il
materialismo. L’incongruenza di
queste visioni può essere messa in
luce con l’aiuto della metafisica e di
una gnoseologia realista.

Una causa diffusa di ateismo positivo
è ritenere che l’affermazione di Dio
obblighi ad una penalizzazione
dell’uomo: se Dio esiste allora l’uomo
non sarebbe libero, né godrebbe di
una piena autonomia nella sua
esistenza terrena. Questa visione



ignora che la dipendenza della
creatura da Dio fonda la libertà e
l’autonomia della creatura [16] . È
vero piuttosto il contrario: come
insegna la storia dei popoli, quando
si nega Dio si finisce col negare
anche l’uomo e la sua dignità
trascendente.

Altri giungono alla negazione di Dio
ritenendo che la religione, il
cristianesimo in specifico,
rappresenti un ostacolo al progresso
umano perché frutto di ignoranza o
di superstizione. A questa obiezione
si può rispondere su basi storiche: è
infatti possibile mostrare l’influenza
positiva della Rivelazione cristiana
sia sulla concezione della persona
umana e dei suoi diritti, sia sulla
nascita e sul progresso delle scienze.
Dalla Chiesa cattolica l’ignoranza è
sempre stata considerata, a ragione,
un ostacolo verso la vera fede. In
genere, coloro che negano Dio per
affermare il progresso dell’uomo lo



fanno per difendere una visione
immanente del progresso storico,
avente come fine una utopia politica
o un benessere semplicemente
materiale, incapaci di soddisfare
pienamente le aspettative del cuore
umano.

Fra le cause dell’ateismo,
specialmente dell’ateismo pratico, va
incluso anche il cattivo esempio dei
credenti, «in quanto per aver
trascurato di educare la propria fede,
o per una presentazione fallace della
dottrina, o anche per i difetti della
propria vita religiosa, morale e
sociale, si deve dire piuttosto che
nascondono e non che manifestano il
genuino volto di Dio e della
religione» [17] . In positivo, a partire
dal Concilio Vaticano II la Chiesa ha
sempre segnalato nella
testimonianza dei cristiani il
principale fattore per realizzare una
necessaria, “nuova evangelizzazione”
[18] .



5. L’agnosticismo e l’indifferenza
religiosa

L’agnosticismo, diffuso specie negli
ambienti intellettuali, sostiene che la
ragione umana non può concludere
nulla su Dio e sulla sua esistenza.
Spesso i loro fautori si propongono
un impegno di vita personale e
sociale, ma senza alcun riferimento
verso un fine ultimo, cercando così di
vivere un umanesimo senza Dio. La
posizione agnostica termina spesso
identificandosi con un ateismo
pratico. Inoltre, chi pretendesse di
orientare i fini parziali del proprio
vivere quotidiano senza prendere
alcun impegno circa il fine ultimo dei
propri atti, in realtà ha quasi sempre
scelto un preciso fine ultimo, di
carattere immanente, per la propria
vita. La posizione agnostica merita
comunque rispetto, sebbene i loro
assertori vadano aiutati a dimostrare
la sincerità della loro non-negazione
di Dio mantenendo una apertura alla



possibilità di riconoscerne l’esistenza
e la sua rivelazione nella storia.

L’indifferenza religiosa rappresenta
oggi la principale manifestazione di
non credenza e, come tale, ha
ricevuto una crescente attenzione da
parte del Magistero della Chiesa [19] .
Il tema di Dio non viene preso in
considerazione perché quasi
soffocato da una vita orientata ai
beni materiali. L’indifferenza
religiosa coesiste con certa simpatia
per il sacro e talvolta per lo pseudo-
religioso, fruiti in modo moralmente
disimpegnato, come fossero beni di
consumo. Per mantenere a lungo una
posizione di indifferenza religiosa,
l’essere umano ha bisogno di
continue distrazioni in modo da non
soffermarsi mai sui problemi
esistenziali più importanti,
rimuovendoli sia dalla propria vita
quotidiana che dalla propria
coscienza: senso della vita e della
morte, valore morale delle proprie



azioni, ecc. Poiché nella vita di una
persona esistono sempre eventi “che
fanno la
differenza” (innamoramento,
paternità, morti premature, dolori e
gioie, ecc.), la posizione di
“indifferenza religiosa” non è
sostenibile lungo l’intero arco di una
vita umana, perché su Dio non si può
fare a meno, almeno qualche volta,
di interrogarsi. Prendendo spunto
dagli eventi esistenzialmente
significativi della vita, occorre
aiutare chi è indifferente ad aprirsi
alla affermazione di Dio.

6. Il pluralismo religioso: vi è un
unico e vero Dio, rivelatosi in Gesù
Cristo

La religiosità umana, — che quando
è autentica, è via verso il
riconoscimento dell’unico Dio — si è
espressa e si esprime nella storia e
nella cultura dei popoli in forme
diverse e talvolta anche nel culto di



una diversa immagine della divinità.
Le religioni della terra che
esprimono la ricerca sincera di Dio e
rispettano la dignità trascendente
dell’uomo vanno rispettate: la Chiesa
Cattolica ritiene che in esse sia
presente non di rado una scintilla,
quasi una partecipazione della Verità
divina [20] . Nell’accostarsi alle varie
religioni della terra, la ragione
umana suggerisce un opportuno
discernimento: riconoscere la
presenza di superstizione e di
ignoranza, di forme di irrazionalità,
di pratiche che non sono in accordo
con la dignità e la libertà della
persona umana.

Il dialogo inter-religioso non si
oppone alla missione e
all’evangelizzazione. Anzi, nel
rispetto della libertà di ciascuno, fine
del dialogo è proprio l’annuncio di
Cristo. I semi di verità che le religioni
non cristiane possono contenere
sono infatti semi dell’unica Verità



che è Cristo e, pertanto, hanno il
diritto di essere rivelati e condotti a
maturazione mediante l’annuncio di
Cristo, via, verità e vita. Tuttavia, Dio
non nega la salvezza a coloro i quali,
ignorando incolpevolmente
l’annuncio del Vangelo, vivono
secondo la legge morale naturale,
riconoscendone il fondamento
nell’unico vero Dio [21] .

Nel dialogo inter-religioso il
cristianesimo può procedere
mostrando che le religioni della
terra, quando espressione autentiche
del legame con il vero e unico Dio,
hanno nel cristianesimo il loro
compimento. Solo in Cristo Dio rivela
l’uomo all’uomo, offre la soluzione ai
suoi enigmi e gli svela il senso
profondo delle sue aspirazioni. Lui è
l’unico mediatore fra Dio e gli uomini
[22] .

Il cristiano può affrontare il dialogo
inter-religioso con ottimismo e



speranza in quanto sa che ogni
essere umano è creato a immagine
dell’unico e vero Dio e che ognuno, se
sa fare silenzio in sé stesso, può
ascoltare la testimonianza della
propria coscienza, che conduce
anch’essa all’unico Dio rivelatosi in
Gesù Cristo. «Per questo io sono nato
e per questo sono venuto nel mondo
— afferma Gesù di fronte a Pilato —;
per rendere testimonianza alla
verità. Chiunque è dalla verità,
ascolta la mia voce» ( Gv 18,37). In tal
senso, il cristiano può parlare di Dio
senza rischio di intolleranza, perché
il Dio che egli esorta a riconoscere
nella natura e in sé stessi, il Dio che
creato il cielo e la terra, è lo stesso
Dio della storia della salvezza,
rivelatosi al popolo di Israele e fattosi
uomo in Cristo. Questo fu l’itinerario
seguito dai primi cristiani: essi
rifiutarono di far adorare Cristo
come uno fra i tanti dèi del Pantheon
romano, perché convinti
dell’esistenza di un unico e vero Dio;



e si impegnarono allo stesso tempo
per mostrare che il Dio intravisto dai
filosofi come causa, ragione e
fondamento del mondo, era ed è lo
stesso Dio di Gesù Cristo [23] .

Giuseppe Tanzella-Nitti

Bibliografia di base Catechismo della
Chiesa Cattolica , nn. 27-49

Concilio Vaticano II, cost. Gaudium et
spes , nn. 4-22

Giovanni Paolo II, enc. Fides et ratio ,
14-IX-1988, nn. 16-35

Benedetto XVI, enc Spe salvi, 30-
XI-2007, nn. 4-12

----------------------------------------

[1] Cfr. Catechismo , n. 28; Giovanni
Paolo II, Enc. Fides et ratio , 14-
IX-1998, n. 1.

[2] «Al di là di tutte le differenze che
contraddistinguono gli individui e i



popoli, c'è una fondamentale
comunanza, dato che le varie culture
non sono in realtà che modi diversi
di affrontare la questione del
significato dell'esistenza personale. E
proprio qui possiamo identificare
una fonte del rispetto che è dovuto
ad ogni cultura e ad ogni nazione:
qualsiasi cultura è uno sforzo di
riflessione sul mistero del mondo e
in particolare dell'uomo: è un modo
di dare espressione alla dimensione
trascendente della vita umana. Il
cuore di ogni cultura è costituito dal
suo approccio al più grande dei
misteri: il mistero di Dio», Giovanni
Paolo II, Allocuzione all'O.N.U. , New
York, 5-X-1995, «Insegnamenti»,
XVIII,2 (1995) 730-744, n. 9.

[3] Concilio Vaticano II, Dich. 
Dignitatis humanae , n. 2.

[4] Cfr. Concilio Vaticano II, Cost. 
Gaudium et spes , n. 10.



[5] Cfr. Giovanni Paolo II, Lett. Ap. 
Tertio millennio adveniente , 10-
XI-1994, n. 6; Enc. Fides et ratio , n. 2.

[6] Cfr. Catechismo , n. 31.

[7] Catechismo , n. 32.

[8] Cfr. s. Tommaso d’Aquino, Summa
theologiae , I, q. 2, a. 3; Contra
gentiles , I, c. 13. Per una loro
esposizione particolareggiata si
rimanda il lettore ai due luoghi
tomasiani indicati e ad un manuale
di Metafisica o di Teologia naturale.

[9] Cfr. Concilio Vaticano I, Cost. Dei
Filius , 24-IV-1870, DH 3004; 
Sacrorum Antistitum , 1-IX-1910, DH
3538; Congregazione per la Dottrina
della Fede, Donum veritatis , 24-
V-1990, n. 10; Enc. Fides et ratio, n.
67. Sinteticamente in Catechismo ,
nn. 36-38.

[10] «Con gratitudine, perché
intuiamo la felicità alla quale siamo



chiamati, abbiamo imparato che
tutte le creature sono state tratte dal
nulla da Dio e per Iddio: tanto le
creature razionali, ciò è noi uomini,
anche se così spesso perdiamo la
ragione, quanto le creature
irrazionali, quelle che vagano sulla
superficie della terra, o abitano nelle
viscere del mondo, o spaziano
nell'azzurro del cielo, capaci perfino
di guardare fisso il sole. Ma, in mezzo
a questa meravigliosa varietà,
soltanto noi uomini — sugli angeli va
fatto un discorso a parte — ci uniamo
al Creatore attraverso l'esercizio
della nostra libertà: possiamo
rendere o negare a Dio la gloria che
gli compete in quanto Autore di tutto
ciò che esiste», san Josemaría
Escrivá, Amici di Dio , n. 24.

[11] Cfr. Gaudium et spes , n. 18.

[12] Catechismo , n. 33.

[13] Cfr. Gaudium et spes , nn. 17 e
18. In particolare, la dottrina sulla



coscienza morale e la responsabilità
legata alla libertà umana, nel quadro
della spiegazione della persona
umana come immagine di Dio, è stata
estesamente sviluppata da Giovanni
Paolo II, Enc. Veritatis splendor , 6-
VIII-1993, nn. 54-64.

[14] Cfr. Catechismo , n. 37.

[15] Cfr. Gaudium et spes , nn. 19-21.

[16] Cfr. Gaudium et spes , n. 36.

[17] Cfr. Gaudium et spes , n. 19

[18] Cfr. Gaudium et spes , n. 21;
Paolo VI, Enc. Evangelii nuntiandi , 8-
XII-1975, n. 21; Giovanni Paolo II, 
Veritatis splendor , n. 93; Giovanni
Paolo II, Lett. Ap. Novo millennio
ineunte , 6-I-2001, capp. III e IV.

[19] Cfr. Giovanni Paolo II, Es. Ap. 
Christifideles laici , 30-XII-1988, n. 34;
Enc. Fides et ratio , n. 5.



[20] Cfr. Concilio Vaticano II, Dich. 
Nostra Aetate , n. 2.

[21] Cfr. Concilio Vaticano II, Cost.
Dogm. Lumen gentium , n. 16.

[22] Cfr. Giovanni Paolo II, Enc. 
Redemptoris missio , 7-XII-1990, n. 5;
Congregazione per la Dottrina della
fede, Dich. Dominus Iesus , 6-
VIII-2000, nn. 5, 13-15.

[23] Cfr. Enc. Fides et ratio , n. 34;
Benedetto XVI, Enc. Spe salvi, 30-
XI-2007, n. 5

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/tema-1-la-
esistenza-di-dio/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/tema-1-la-esistenza-di-dio/
https://opusdei.org/it-ch/article/tema-1-la-esistenza-di-dio/
https://opusdei.org/it-ch/article/tema-1-la-esistenza-di-dio/

	TEMA 1. La esistenza di Dio

