
opusdei.org

Sulla personalità di
un “Difensore della
vita”

Come aiutare coloro che
apparentemente disprezzano la
vita? Come orientare le persone
che, coinvolte in situazioni
limite, hanno scelto di uscirne
con una tragedia, decidendo
per l’aborto o per l’eutanasia?

22/02/2010

Riflessioni introduttive

Voglio ricordare una scrittrice
tedesca, Karin Struck . Siamo



diventate amiche nell’ultimo periodo
della sua vita. Se non fosse morta
prematuramente, nel 2006,
sicuramente oggi sarebbe qui con
noi, in questo grande Congresso pro-
vita.

Per molti anni Karin è stata una
romanziera famosa. Ai tempi
dell’università aveva militato nel
partito comunista; poi aveva fatto
propaganda in favore del libero
amore e dell’omosessualità. Aveva
deciso di vivere sola con i suoi
quattro figli, senza marito e senza 
compagni .

Un giorno volle abortire del suo
quinto figlio. Pur non praticando
alcuna religione e non avendo alcun
codice etico, restò profondamente
sgomenta per l’atto da lei stessa
commesso. Con la sua sensibilità di
artista, espresse la propria angoscia
nel 1992, in un libro intitolato “ Ich



seh mein Kind im Traum ” (“Vedo mio
figlio nei sogni”).

In seguito alla pubblicazione di
questo libro la sua vita cambiò
radicalmente. Le grandi case editrici
le chiusero le porte, così come le
riviste più importanti; la radio e la
televisione rifiutarono le sue
collaborazioni abituali. Karin fu
completamente emarginata,
estromessa dalla considerazione del
grande pubblico. E prese coscienza,
sempre più profondamente, di
quanto e fino a che punto la nostra
società è malata.

È stata una donna radicale e
coraggiosa. Quando si rese conto che,
indirettamente, semplicemente
pagando la previdenza sociale, stava
finanziando migliaia di aborti, si
astenne dal pagarla per sé e per i
suoi figli. Però poche settimane dopo
ebbe un gravissimo incidente
stradale insieme al più piccolo dei



figli: sia lei che il bambino finirono
in coma, ed ebbero poi bisogno di
vari interventi chirurgici e di lunghi
periodi di degenza in ospedale. Vista
la sua situazione economica, questo
significava che Karin era caduta
nell’indigenza.

Eppure non fu lasciata sola. I gruppi
“Pro Vita” della Germania, della
Svizzera e dell’Austria e molte
persone singole, che l’avevano
conosciuta attraverso il suo libro
contro l’aborto, formarono una rete
di aiuto a Karin. I soccorsi furono sia
materiali che spirituali, e le diedero
la forza di reimpostare la propria
vita dalle fondamenta, e il coraggio
di tirare avanti. In una delle sue
ultime lettere, Karin mi raccontava: “
Ora pulisco le case di altre famiglie e
prima o poi spero di terminare i miei
studi. Non sono più famosa, né voglio
esserlo. Ma finalmente sono in pace ”.



Mi piacerebbe esaminare insieme a
voi le persone che hanno aiutato
Karin. Le hanno dato l’aiuto
economico, così necessario in una
situazione precaria; però le hanno
donato molto di più: nella situazione
dolorosa in cui si trovava, le hanno
trasmesso una nuova gioia, una
nuova speranza. Si può dire che
hanno completamente risvegliato e
difeso la sua vita.

Adesso, non mi voglio soffermare su
ciò che potrebbero argomentare i “ 
difensori della vita ” – quali siamo noi
– ai gruppi di pressione o ad alcuni
politici. Non parlerò neppure dei
libelli che scrivono, né delle
manifestazioni che organizzano.
Voglio soltanto riflettere con voi sul
nostro comportamento di ogni
giorno nei confronti di alcune
persone ben precise “ dell’altra
sponda ”: cioè persone che hanno
abortito o che vogliono farlo, che



hanno richiesto l’eutanasia o che
vogliono ricorrervi.

Alcuni “ difensori ” sono organizzati
in associazioni, altri no. Di solito, per
difendere la vita, non occorre
appartenere a un gruppo, anche se
spesso è opportuno. Tuttavia non
dobbiamo dimenticare che la
potenza di un gruppo dipende dalla
personalità di ognuno dei suoi
membri. Perciò, se vogliamo
difendere la vita efficacemente, è
molto importante cominciare da noi
stessi.

I. Alcuni atteggiamenti convenienti

Tutti noi siamo molto diversi gli uni
dagli altri, e diverse sono anche le
circostanze in cui ci troviamo. È
bene, inoltre, che, diversi come
siamo, abbiamo diversi modi di
agire. Tuttavia possiamo mettere in
evidenza alcune caratteristiche
comuni che, in un modo o nell’altro,
ogni “ difensore ” dovrebbe curare.



1. Fortezza

Occorre una buona dose di coraggio
e di fortezza per lavorare a favore
della vita nella nostra era
caratterizzata da dittature occulte o
manifeste. Vi voglio raccontare
alcuni fatti che lo dimostrano con
evidenza.

Quando cadde il muro di Berlino, la
Germania orientale diventò,
all’improvviso, uno Stato libero nel
quale entrarono in vigore nuove
leggi. Furono aperti gli archivi della
polizia segreta e si scoprirono – fra
migliaia di altre vicende vergognose
– alcuni fatti di particolare
importanza che a mala pena furono
fatti conoscere ai cittadini. La polizia
segreta della Germania comunista
era stata molto attiva nella
distruzione della morale pubblica e
privata nella Germania Occidentale.
Aveva impiegato metodi ben precisi
per soffocare la difesa della dignità



umana, del matrimonio e della
famiglia. Per esempio, ogni volta che
qualcuno – in televisione, attraverso
la radio o su un giornale - si
pronunciava a favore della vita,
riceveva severe critiche in quasi tutti
i mezzi di comunicazione. Veniva
chiamato “ fascista ”, intollerante e
arrogante; veniva disprezzato,
ridicolizzato e, alla fine, messo a
tacere. Le critiche e le campagne
erano organizzate nella Germania
comunista.

Se siamo disposti a lavorare a favore
della vita, abbiamo bisogno di un
cuore libero e forte. Dobbiamo
arrivare a essere sempre più
indipendenti dai giudizi degli altri.
Un autentico “ difensore ” accetta
serenamente di essere preso per
pazzo. In realtà è più sano di una
persona considerata “normale” in
virtù del suo buon adattamento alla
nostra società, perché non rinuncia
alla sua capacità di pensare per



conto proprio, né alla sua
spontaneità; malgrado gli ostacoli,
segue la propria luce interiore e si
oppone a tutto ciò che rimpicciolisce
l’uomo, lo massifica, lo manipola e lo
inganna.

Già prima della depenalizzazione
dell’eutanasia in Olanda (1-IV-2002),
era consuetudine in molti ospedali “ 
fare sparire ” clandestinamente i
malati terminali quando qualcuno
decideva che era opportuno farlo. In
quel periodo la madre di Piet , un
mio conoscente, stava morendo per
una malattia dolorosa. Negli ultimi
giorni soffriva moltissimo e, mentre
tutta la famiglia era riunita nella sua
stanza, il medico primario entrò,
guardò tutta quella gente, chiamò
Piet nel corridoio e gli disse: “ Senti,
io ora farei a tua madre una iniezione
per provocarle una buona morte. Ma
so che tu hai altre convinzioni e perciò
ho bisogno del tuo consenso perché
poi non voglio avere grane ”. Piet non



diede il permesso e il medico non
poté applicare l’eutanasia. La madre
ebbe una lunga agonia. “ È stato
traumatico – mi disse Piet in seguito
-. Vedi morire tua madre e non puoi
aiutarla. E oltre a questo, tutta la
famiglia ti addossa la colpa delle sue
sofferenze e ti rimprovera per la
durezza di cuore dimostrata ”.

Proprio così: vi sono situazioni
straordinariamente dure. Si corre il
pericolo di vacillare, ed è possibile
che cediamo se non abbiamo delle
convinzioni forti, molto
personalizzate e radicate in una
visione completa dell’esistenza.

2. Umiltà

Il “ difensore della vita ” è disposto a
opporsi, qualunque siano gli ostacoli,
al male esistente nel mondo. Per una
causa come questa, vale la pena
perdere il prestigio sociale e
spendere fino alle ultime energie.



Eppure dobbiamo riconoscere che
tutti noi siamo deboli e possiamo
stancarci. Tutti siamo partecipi del
male. Durante la II Guerra Mondiale,
lo scrittore trappista Thomas
Merton affermò, contrito,
dall’America: “ Ognuno riconosca la
propria grande colpa, in quanto tutti
noi siamo in qualche modo colpevoli
di questa guerra... Noi siamo un
albero del quale Hitler è uno dei frutti,
che tutti noi alimentiamo ”.

Secondo uno dei suoi biografi,
Merton sapeva molto bene “ che il
peccato, il male e la violenza che
vedeva nel mondo era lo stesso
peccato, lo stesso male e la stessa
violenza che aveva scoperto nel
proprio cuore... L’impurità del mondo
era uno specchio dell’impurità del
proprio intimo ”. Nella solitudine e
nel silenzio Merton prese coscienza
che in lui viveva l’umanità intera,
con tutta la sua miseria, ma anche



con il suo anelito d’amore: individuò
il mondo nel suo cuore.

Queste esperienze ci invitano a
osservare in profondità la condizione
umana e a rendere meno radicali i
nostri giudizi su situazioni
complesse. I colori non sono soltanto
due, il bianco e il nero: il mondo non
è pieno di peccatori da una parte, e
di martiri che muoiono cantando,
dall’altra.

Questo fatto è stato ricordato da 
Giovanni Paolo II nella sua visita al
campo di concentramento di
Auschwitz. Quando il papa entrò in
quel luogo spaventoso, dove erano
morti molti suoi amici e compagni
d’infanzia, non fece nessun sermone,
non espresse nessuna riprovazione,
ma cominciò a recitare il Confiteor ,
chiedendo perdono a Dio per i propri
peccati.

Tutti siamo profondamente e
personalmente coinvolti nelle



vicende di questo nostro mondo. Se
accettiamo umilmente questo fatto e
contempliamo l’intimità più
profonda del nostro essere, potremo
migliorare almeno una piccola
porzione della società della quale
facciamo parte. Allora potremo
vedere, con occhi più limpidi, che,
malgrado tutti gli errori, negli altri
c’è molto di buono e di bello.

Si racconta che durante una riunione
il generale Robert Lee parlò in
termini straordinariamente elogiativi
di un ufficiale alle sue dipendenze.
Un altro militare che era presente
restò attonito: “ Generale – gli disse -, 
non sa che l’uomo di cui parla con
tanta ammirazione è uno dei suoi
peggiori nemici, che non perde
occasione di denigrarla? ”. “ Sì –
rispose il generale Lee - ; però
avevano chiesto la mia opinione su di
lui, non l’opinione che egli ha di me ”.



Soltanto quando lottiamo per essere
sinceramente umili si ha la
possibilità che gli altri ci aprano il
loro cuore. Certe volte conviene
parlare prima di tutto delle nostre
mancanze personali, dei nostri
errori. Venticinque secoli fa il
sapiente cinese Lao Tse disse: “ La
ragione per la quale i fiumi e i mari
ricevono l’omaggio di centinaia di
torrenti della montagna è che si
mantengono sotto di loro. Così sono
capaci di regnare su tutti i torrenti
della montagna ”. In modo simile
dovrebbe comportarsi chi desidera
trasmettere una verità: deve
collocarsi al di sotto degli altri. Così
gli altri non sentiranno il suo peso e
non prenderanno le sue parole per
un insulto.

A parte ciò, ogni persona ci è
davvero superiore in vari aspetti: da
tutti possiamo imparare.

3. Saper ascoltare



Una delle conseguenze immediate
dell’umiltà è la capacità di accogliere
e ascoltare l’altro. A volte si ha
bisogno di molto carattere e dominio
di sé per non innervosirsi
immediatamente. In ogni caso la
rabbia e le recriminazioni sono
inutili, perché mettono l’altra
persona sulla difensiva e di solito lo
inducono a cercare di giustificarsi.
Ferire l’altro con critiche pungenti
non soltanto non corregge, ma
aggrava la situazione. Le ferite
possono creare risentimenti, che a
volte durano decenni e continuano a
bruciare fino alla morte.

Quando qualcuno si sbaglia, a volte
tra sé e sé sarà costretto ad
ammetterlo. E se lo sappiamo
guidare con dolcezza e tatto, forse lo
ammetterà anche con noi. Ma questo
non accadrà se cerchiamo di
convincerlo a ogni costo che non ha
ragione.



Il segreto per agire con tranquillità
consiste nel non identificare una
persona con ciò che fa. Un esempio
eloquente ci è dato da Albert
Camus , che in una lettera aperta si
rivolge ai nazisti e parla dei crimini
da loro commessi in Francia: “ 
Malgrado voi stessi, vi continueremo
a chiamare uomini... Ci sforzeremo di
rispettare in voi ciò che voi non
rispettavate negli altri ”. Ogni
persona è al di sopra dei suoi
peggiori errori.

Quasi tutti parliamo troppo quando
cerchiamo di convincere gli altri del
nostro modo di pensare. Prima deve
parlare l’altra persona. Essa conosce
meglio di noi i propri problemi, le
proprie lotte e le proprie sofferenze.
È necessario creare un clima nel
quale essa possa parlare senza
misurare le parole, possa mostrare le
proprie debolezze senza timore
alcuno di essere censurata.



Siamo chiamati a impegnarci nella
difficile arte di entrare nell’intimità
degli altri, di non limitarci a quello
che dicono, ma di arrivare a ciò che
vogliono dire, di non ascoltare
soltanto le parole, ma anche i
messaggi. Spesso conviene assumere
la funzione di cestino della carta
straccia o di pattumiera. Può darsi
che la scarsezza di questi “ 
ascoltatori pattumiera ” sia la causa
della solitudine angosciante di tante
persone: sono piene di sentimenti
distruttivi e di esperienze orribili,
che non riescono a condividere con
nessuno.

Se ci troviamo in disaccordo con la
persona che parla, possiamo essere
tentati di interromperla. Ma è meglio
non farlo, perché così non
l’aiuteremmo. Essa non ci presterà
attenzione finché avrà ancora una
quantità di idee e di esperienze di
vita personale che vuole trasmettere.



La cosa più importante non è dare
consigli, ma stare accanto all’altro.

Dobbiamo stare ad ascoltare
tranquillamente sino alla fine. La
parola che dovesse rimanere dentro
una persona potrebbe essere quella
decisiva. È proprio questa la parola
che deve uscire. Per questo – avverte 
Guardini – dobbiamo esercitarci a “ 
vedere, ascoltare, sentire come, dietro
a un sentimento evidente, dietro a un
pensiero esplicitato, c’è molto altro
che rimane nascosto; e quando ciò che
era nascosto è finalmente conosciuto,
può darsi che dietro ci sia ancora
dell’altro ”.

I migliori conversatori non sono
quelli che parlano bene, ma le
persone che si interessano a quello
che dicono gli altri.

4. Comprensione

Ricordo una adolescente disperata,
che era rimasta incinta e subiva forti



pressioni per abortire. Per varie
settimane aveva cercato un aiuto,
però non sapeva a chi rivolgersi.
Quando le parlai, le domandai
perché non aveva detto niente alla
sua amica che collaborava con
fervore a una associazione pro vita .
“ Impossibile – mi rispose -. Non posso
parlare con lei di queste cose. Sarebbe
uno scandalo per lei. La nostra
amicizia finirebbe ”. Ma, quando uno
è caduto nelle profondità del dolore,
non è forse proprio l’amico, l’amica,
che deve lottare per lui e con lui? “ 
Sii solidale con gli altri, soprattutto se
sono colpevoli ”, recita un proverbio
francese.

In un momento di scoraggiamento, di
fallimento o di angoscia, è
straordinariamente importante
trovare una persona comprensiva,
che non rimproveri, che non
classifichi freddamente, ma sia
capace di condividere i sentimenti –
spesso contraddittori – che si trovano



nel cuore umano. Vi sono momenti
nei quali ogni uomo – anche il più
crudele assassino – ha bisogno di
essere consolato e rincuorato. Il
criminale americano Crowley ,
condannato alla sedia elettrica per
aver ucciso molta gente, poco prima
di morire scrisse: “ Sotto i vestiti ho
un cuore affaticato, un cuore buono:
un cuore che non farebbe male a
nessuno ”.

Sappiamo quello che quest’uomo ha
vissuto? Conosciamo le
manipolazioni e le pressioni alle
quali era stato esposto durante
l’infanzia, il suo vuoto interiore, la
sua noia? Che cosa ha provocato la
sua disperazione e il suo odio? C’è
una ragione nascosta per la quale
ogni persona pensa e agisce. Se
scoprissimo questa ragione,
avremmo la chiave delle sue azioni e
forse quella della sua personalità.



In un mondo pieno di situazioni
tremende, siamo chiamati a scoprire
la possibilità di compatire. Il grande
scrittore inglese Graham Greene
afferma: “ Se conoscessimo le cose
sino in fondo, avremmo compassione
persino delle stelle ”.

Naturalmente non mi riferisco
all’esercizio pubblico della giustizia o
della necessità di scontare o meno
una pena. Parlo semplicemente
dell’atteggiamento di una persona
concreta nei confronti di un’altra che
si è resa colpevole. Nella vita
quotidiana non ci compete
condannare gli altri, né esprimere
giudizi sulle loro intenzioni. Quando
questi atti avvengono “ per la strada
”, spesso non sono esenti da una gran
dose di fariseismo. Inoltre, sono
l’inizio di un nuovo ciclo di violenza
e di oppressione. L’unica vera
liberazione è quella che tocca il
cuore e induce a cambiarlo, con la
grazia di Dio.



Un commento mordace o cinico non
aiuta per niente, e anzi sprofonda
l’altro ancor più nella miseria.
Invece, se questi nota un vero
interesse, un’autentica
preoccupazione per la sua persona e
per la situazione in cui si trova, può
darsi che reagisca favorevolmente.
La comprensione ha un effetto di
guarigione.

È necessario capire che ognuno ha
bisogno di più amore di quello che “ 
merita ”, che ognuno è più
vulnerabile di quel che sembra.
Perfino la persona più violenta,
finché vive, può pentirsi dei propri
errori, può cambiare e crescere. “ 
Non c’è peccatore senza futuro, né
santo senza passato ”, dice la
sapienza popolare.

Comprendere significa avere la
ferma convinzione che ogni persona,
indipendentemente da tutto il male
che abbia fatto, è un essere umano



capace di fare il bene. Nessuno è
totalmente corrotto; in ognuno brilla
una luce. Quando lo comprendiamo,
è come se dicessimo all’altro: “ No, tu
non sei così. So chi sei. In realtà sei
assai migliore ”. Vogliamo per l’altro
tutto il bene possibile, la sua piena
crescita, la sua profonda felicità, e ci
sforziamo di amarlo dal profondo del
cuore, con grande sincerità.

Le persone che sanno dare affetto e
speranza agli altri esistono davvero.
La loro presenza genera una
sensazione di benessere. Gli altri
sanno di essere in buone mani
quando stanno con loro; sanno di
essere stimati e amati, malgrado tutti
i propri errori. Possono abbandonare
le loro angosce, riposare e scoprire
valori che forse non hanno mai
conosciuto.

II. Essere maturo per l’amicizia

Se vogliamo che l’altro si spogli
davvero dell’errore, dello sbaglio,



delle brutture o della cattiveria, e che
si apra a nuove conoscenze, è
necessario entrare con lui in una
relazione di amicizia. Si accetta un
consiglio quando c’è confidenza. Si
ascolta un amico e nessun altro.

L’amicizia conferisce nuova luce alla
nostra esistenza e rende la vita più
amabile. Goethe lo dice con
un’espressione poetica: “ Il nostro
mondo appare più vuoto – afferma – 
se lo immaginiamo solo pieno di
montagne, fiumi e città. Però
sappiamo che da qualche parte c’è
qualcuno che è in sintonia con noi,
qualcuno con il quale continuiamo a
vivere, sia pure in silenzio. Questo, e
solo questo, fa sì che la terra sia un
giardino abitabile ”.

Proprio a causa della massificazione
e dell’anonimato, tanto caratteristici
dei nostri giorni, abbiamo bisogno di
luoghi caldi, di spazi nei quali
possiamo sentirci come a casa nostra.



Dove vi sono amici sorge l’esperienza
della confidenza, il calore del
focolare domestico. Per molti nostri
contemporanei, l’amicizia costituisce
il loro focolare e la loro patria in
mezzo a una terra senza patria e
senza focolare.

Chi ha amici di partiti politici diversi
dal suo, di altre professioni, religioni
e nazionalità è una persona felice.
Sta davanti a un mare senza sponde.
Frequentando e amando la gente più
diversa, ci si amplia la mente e ci si
allarga il cuore. Riceve molto e dona
molto. È colui che meglio può
orientare chi sta in una situazione
senza via d’uscita.

Naturalmente, l’amicizia non si può
imporre a forza. È un dono che viene
dall’alto. Però possiamo acquisire la
capacità di ricevere questo dono.

1. Una condizione imprescindibile



Per avventurarmi nella vita
dell’altro, devo essere in pace con me
stesso. Devo andare d’accordo con
me stesso e devo riuscire a essere, in
qualche modo, “ amico di me stesso ”.

Conosco una donna che ha abortito
varie volte e che poi – dopo un
incredibile cambiamento – ha
lavorato con aggressività a favore
della vita. Una volta mi confessò: “ 
Francamente, mi odio. E odio tutte le
donne che abortiscono. Se una donna
ha compiuto questo crimine, le
rimangono soltanto due strade:
lottare con impeto pro o contro la vita
per mettere a tacere la voce della
propria coscienza ”.

Tuttavia non difendiamo la vita
soprattutto per superare i nostri
problemi personali, ma per aiutare
gli altri. Non potremmo farlo in
modo efficace, se non trasmettessimo
nient’altro che il nostro caos
interiore, soffocando gli altri con i



nostri sentimenti amari e deleteri; e
gli altri fuggirebbero da noi per
proteggersi.

Se non sto a mio agio con me stesso,
non starò a mio agio in nessun posto.
Se non riesco a incontrare me stesso,
non posso compiere un vero incontro
con nessun’altra persona. Se non
sono in armonia con me stesso, non
potrò seminare pace intorno a me.

C’è anche una terza possibilità per
quelle che hanno praticato l’aborto:
possono difendere la vita
serenamente se sono riuscite a
diventare “ amiche di se stesse ”. Ma
com’è possibile arrivare a tanto?
L’amicizia richiede un atteggiamento
di profonda sincerità. Non si può
costruire su una menzogna. Così, per
essere “mio amico” devo
comportarmi con rettitudine
interiore. Non devo reprimere le
grandi questioni che affiorano, più o
meno spesso, nel mio intimo. Devo



mettere ordine nella mia stessa
anima, guidarla verso il bene e
cercare il senso profondo della mia
esistenza.

Se una persona si è riconciliata con
Dio e con se stessa, ha l’opportunità
di dare al mondo la propria 
testimonianza con una particolare
convinzione. È un compito splendido,
un’occasione per riparare e,
naturalmente, è anche un metodo
per curare le proprie ferite sempre
più a fondo.

2. Il valore dell’amabilità

Vi sono due modi di mostrare la
nostra forza in una conversazione:
possiamo trascinare l’altro verso il
basso oppure spingerlo verso l’alto;
possiamo agire in modo distruttivo o
in modo costruttivo.

Un linguaggio offensivo, alcune frasi
sarcastiche, una certa arroganza, o
l’asprezza, la prepotenza e i



rimproveri, sono esempi di una
conversazione distruttiva; producono
resistenze e, certe volte, vere e
proprie ribellioni.

Non occorrono particolari capacità
per calpestare l’altro: chiunque può
farlo. A volte si ferisce di più con la
freddezza che con la rabbia. Però il
prezzo è alto. Se stiamo a discutere,
se ci contrapponiamo e
disapproviamo, creiamo distanze; se
ci lasciamo guidare dall’agitazione
interiore, finiremo con l’offendere.
Qualche volta potremo ottenere una
vittoria; ma sarà una vittoria vuota.
Una persona forzata contro la sua
volontà non cambia opinione. Non
esce dal circolo vizioso nel quale si
trova e spesso tende a sabotare gli
sforzi di chi cerca di convincerla.

È vero che la coazione, certe volte,
può evitare un male – può evitare,
per esempio, la morte di innocenti -;
ma non è un mezzo adatto a



condurre una persona verso il bene.
Un cambiamento violento, di norma,
non è profondo e non dura. Non si
può forzare nessuno a essere buono.

I cinesi dicono: “ Chi cammina con
dolcezza va lontano ”. Lo stesso
concetto è espresso dalla famosa
favola del sole e del vento. Entrambi
discutevano su chi fosse il più forte, e
il vento disse: “ Vedi quel ragazzo
avvolto in un mantello? Scommetto
che gli farò togliere il mantello più
rapidamente di te ” Cominciò a
soffiare con una forza straordinaria,
fin quasi a creare un ciclone. Ma
quanto più forte soffiava, tanto più il
ragazzo si avvolgeva nel suo
mantello. Alla fine il vento si calmò e
si dichiarò vinto. Allora uscì il sole e
sorrise benignamente sul ragazzo.
Non passò molto tempo che questi,
accalorato, si tolse il mantello.

In realtà la dolcezza è più potente
della foga. Soltanto attraverso il



cuore possiamo arrivare alla mente
di un’altra persona. Se questa ci
respinge, noi non possiamo fare
nulla. Ma se nota che le vogliamo
veramente bene, che per noi è
speciale e importante, e che
desideriamo che sia totalmente
felice, allora si apre la possibilità di
una relazione amichevole, nella
quale – come abbiamo visto – ognuno
ascolta l’altro e ognuno impara
dall’altro.

L’amicizia nasce e si accresce quando
eliminiamo l’immagine che ci
eravamo fatta dell’altra persona. È
un’esperienza delicata, che richiede
tempo, calma e molta sensibilità.

Colui che ama dà qualcosa di se
stesso, della propria vita, di quello
che c’è di vivo in lui. Condivide le sue
gioie e i suoi dolori, i suoi entusiasmi
e i suoi disinganni, le sue esperienze
e i suoi progetti, le sue riflessioni e,
non da ultimo, la verità che ha



trovato; in una parola: si dà in prima
persona. Se s’instaura questo clima,
non è difficile parlare di tutto, anche
delle proprie mancanze, per molto
gravi che siano.

3. Trasmettere la verità

Per migliorare l’altro nella
comunicazione costruttiva, conviene
consolidare la relazione positiva già
esistente fra noi. È importante
vedere nell’altro le cose buone,
perché tutti noi abbiamo la tendenza
a comportarci in base alle aspettative
degli altri. In tal senso, la sapienza
popolare consiglia: “ Se vuoi che gli
altri siano buoni, trattali come se già
lo fossero ”.

Dovremmo parlare sempre con uno
stile personale. Quando
pronunciamo frasi fatte, c’è chi
smette di ascoltare. Non dovremmo
dimenticare che le parole – e persino
i migliori esempi – si logorano con
l’uso eccessivo. Dato che gli



argomenti a favore della vita si
utilizzano spesso e in tanti contesti,
può darsi che non facciano più
impressione. Abbiamo bisogno di
una fedeltà creativa ai principi
comuni.

Chi vuole veramente bene all’altro
non attenua né nasconde il male che
questi può aver fatto. Cercherà di
trasmettere le esigenze etiche con
assoluta chiarezza, adattandole alle
circostanze del caso. Non cercherà
falsi compromessi, perché sa che essi
non possono condurre nessuno a una
pace stabile. “ Non è onesto eludere i
principi etici elementari – affermano 
Natalia Horstmann ed Enrique
Sueiro -. Vi sono cose buone e cose
cattive, e la loro bontà o la loro
cattiveria è indipendente dai consensi.
Il tabacco non uccide perché così è
scritto sul pacchetto di sigarette...; né
la violenza maschilista è aberrante
perché è condannata dal governo.
Sono realtà dannose in se stesse,



chiunque lo dica e anche se nessuno lo
dice ”.

L’altro ha il diritto di conoscere tutta
la verità, anche se a prima vista
possa apparirgli amara. Per questo
abbiamo l’obbligo grave di renderlo
partecipe della luce che abbiamo,
probabilmente grazie alla generosità
di altri.

Allo stesso modo, per essere
pienamente sinceri in qualunque
relazione umana, è conveniente e
necessario far conoscere la propria
identità. L’altro vuol sapere chi sono
io, così come io voglio sapere chi è
lui. Se soffochiamo le differenze e ci
abituiamo a tacerle del tutto, forse
potremo godere per qualche tempo
di un’armonia apparente; ma in
realtà non ci accetteremmo
reciprocamente come siamo per
davvero, e la nostra relazione
diventerebbe sempre più



superficiale, più deludente, finché
prima o poi si spezzerebbe.

Se instauriamo un rapporto di
confusione, non aiuteremo nessuno.
Per questo è necessario esporre la
verità nel modo più chiaro e
completo possibile. Quando ci
comportiamo in questo modo non
ostacoliamo l’amicizia, ma al
contrario la favoriamo, se cureremo
la delicatezza e il rispetto. “ Non
accettate come verità nulla che sia
privo d’amore. E non accettate come
amore nulla che sia privo di verità.
L’una senza l’altra si trasforma in una
menzogna distruttiva ”. Queste parole
ispirate della filosofa Edith Stein mi
sembrano particolarmente adatte
alla difesa della vita. Ogni verità
mescolata con il veleno diventa
immediatamente falsa.

4. Aiutare a uscire dalle difficoltà

Secondo Socrate , non conviene
insegnare niente a nessuno. Il grande



maestro guidava saggiamente i suoi
contemporanei alle verità che essi
stessi scoprivano. Il suo metodo
rispecchiava una conoscenza
profonda del cuore umano. Spesso,
nella realtà, siamo più convinti delle
verità che abbiamo scoperto per
conto nostro che di quelle che altri ci
servono su un piatto d’argento.

Analogamente, in psicologia si parla
della “ intenzione rubata ”: se voglio
fare una certa cosa – e ne ho anche
un gran desiderio -, e un’altra
persona mi dice che devo fare
proprio questo, può darsi che mi
passi la voglia di farla. Mi sento un
comprimario, non il protagonista
dell’opera. A nessuno piace ricevere
ordini su cose che aveva deciso di
fare.

Così, conviene appellarsi ai motivi
più nobili dell’altro e aiutarlo a far sì
che egli stesso voglia compiere il
bene o pentirsi del male. Egli stesso



può e deve decidersi a uscire dal
pozzo nel quale è caduto. Se sa di
avere vicino un amico, forse ci
riesce. Accanto all’amico, una
persona può entrare in relazione con
il proprio autentico io; può percepire
ciò che di sincero e di autentico c’è
nel proprio cuore. Si può sentire
avvolto d’aria fresca, grazie alla
quale può respirare in modo diverso
dal solito; e quest’aria lo indurrà a
entrare in contatto con quello che di
più sublime ed elevato c’è in lui.

Il nostro compito consiste soprattutto
nel mettere l’altro in relazione con i
propri sentimenti più intimi e
autentici, e nell’incitarlo a esprimere
i silenziosi impulsi del suo cuore.
Possiamo assicurargli la nostra
vicinanza, dargli una mano e
trasmettergli la certezza che la strada
verso la salvezza è percorribile.

Un buon amico infonde coraggio,
luce e speranza, anche se la notte è



oscura. Aiuta l’altro a uscire dalla
depressione dopo una grande caduta.
Gli dà il coraggio necessario per
rialzarsi e la forza per assumersi le
proprie colpe, con tutte le
conseguenze. E non per ultimo,
risveglia in lui l’entusiasmo di
schierarsi nuovamente per la vita.
Un proverbio giapponese afferma: “ 
Con un amico accanto a me, nessuna
strada sarà troppo lunga ”.

Nota finale

L’amore per la vita si esprime spesso
nel coraggio, nella fortezza e nella
giustizia. Nello stesso tempo, si
mostra nell’umiltà, nell’ascolto e
nella compassione. Difende sempre
la verità e, nel migliore dei casi,
riesce a costruire un’autentica
amicizia.

Vogliamo dare la vita a tutti, sia a
quelli che si trovano in pericolo
materiale di perderla, sia a quelli che
si trovano in pericolo spirituale di



rubarla. Tutti hanno bisogno della
nostra sollecitudine, e non dobbiamo
dimenticare che colui che fa il male
riceve più danno di colui che lo
subisce.

Per questo motivo abbiamo fissato la
nostra attenzione sulle vittime, forse
ancora più distrutte dei bambini che
non nasceranno o degli anziani che
muoiono anzitempo. Vogliamo dar
vita anche ai responsabili dell’aborto
e dell’eutanasia. Vogliamo offrire
loro il nostro aiuto per uscire dal loro
errore e rivedere i loro
atteggiamenti. Con ciò abbiamo ben
chiaro che “ la verità non si impone se
non con la forza della verità stessa ”.

Se un “ difensore ” si abitua a
scoprire il nucleo buono di tutti gli
uomini, e a stabilire un incontro con
chi si è comportato male, allora
migliorerà anche la propria
condizione di vita. Nel rapporto
sincero con gli altri cresce la sua



vitalità. Se gli vengono in mente altre
idee, verranno alla luce altri valori. Il
“ difensore ”, soprattutto, diventa
sempre più capace di amare, sempre
più adatto a orientare. Acquisterà, in
mezzo a un mondo caotico, sapienza
per comprendere, pazienza per
lottare e una gioia inesprimibile, che
è frutto dell’impegno di guidare altri
dall’oscurità alla luce. Il suo stile di
vita si riassume nel famoso motto di 
Antonio Machado : “Pensare alto,
sentire profondo e parlare chiaro”.

Conferenza della professoressa Jutta
Burggraf pronunciata il 6 novembre
2009 durante il IV Congresso
Internazionale pro-vita, tenutosi a
Saragozza (Spagna).

Jutta Burggraf insegna Teologia
Dogmatica ed Ecumenismo nella
Facoltà di Teologia dell’Università di
Navarra.

Jutta Burggraf



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/sulla-
personalita-di-un-difensore-della-vita/

(17/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/sulla-personalita-di-un-difensore-della-vita/
https://opusdei.org/it-ch/article/sulla-personalita-di-un-difensore-della-vita/
https://opusdei.org/it-ch/article/sulla-personalita-di-un-difensore-della-vita/

	Sulla personalità di un “Difensore della vita”

