
opusdei.org

Spunti per pregare a
casa

Può esserti utile trovare, di
tanto in tanto, un tempo
prolungato da dedicare
interamente al Signore. Per
aiutarti in questo tempo di
preghiera, ti proponiamo un
possibile schema e del
materiale pensato per il mese di
marzo. Prendi con la massima
libertà questa proposta: l’unico
obiettivo è stare in
raccoglimento in compagnia del
Signore.



01/03/2021

In questo articolo segnaliamo dei 
contenuti utili per la preghiera
personale di ogni giorno presenti sul
nostro sito.

Spunti per pregare a casa (marzo
2021) ► Scarica la guida in formato
pdf

Spunti per pregare a casa, indice
dei contenuti

Invocazione allo Spirito Santo

Meditazione personale, San Giuseppe

Lettura spirituale

Esame di coscienza

Visita al Santissimo Sacramento

Comunione spirituale

https://opusdei.org/it/article/spunti-per-la-preghiera-di-ogni-giorno-dal-mattino-alla-sera/
https://opusdei.org/it/article/spunti-per-la-preghiera-di-ogni-giorno-dal-mattino-alla-sera/
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Spunti%20per%20pregare%20a%20casa%20%28marzo%202021%2920210301-125407.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Spunti%20per%20pregare%20a%20casa%20%28marzo%202021%2920210301-125407.pdf


Preghiera finale

Dedicare del tempo esclusivo alla
preghiera

È difficile, nei ritmi intensi delle
nostre giornate, riuscire a dedicare
un po’ di tempo al Signore. Alla fine
rimaniamo sempre con il rammarico
di lasciare troppo poco spazio alla
preghiera.

Per questo è di grande aiuto la
pratica del ritiro mensile: un tempo
prolungato, una volta al mese,
dedicato interamente al Signore. Se
puoi partecipare ad un ritiro mensile
organizzato, non farti sfuggire
l’opportunità, anche se ti richiedesse
un po’ di sforzo liberarti da altri
impegni.

Se non puoi, prova almeno a
raccoglierti per un tempo consistente



(un’ora o due). Meglio se in una
chiesa, in modo da poter stare alla
presenza del Signore nell’eucaristia.
Evitando le distrazioni distrazioni,
magari con il cellulare/tablet in
modalità “uso in aereo”.

Per aiutarti in questo tempo di
preghiera, ti proponiamo un
possibile schema e del materiale.
Soffermati a pregare liberamente tra
un’attività e l’altra. Ovviamente
l’unico obiettivo è stare in
raccoglimento in compagnia del
Signore, quindi prendi con la
massima libertà questa proposta e
utilizza il materiale che segue come
meglio credi.

Se puoi dedicare un po' più di tempo
a questo appuntamento, ti
consigliamo di includere la recita del
Rosario, magari come prima cosa,
per chiedere l'aiuto di Maria.

Inoltre, specialmente durante la
Quaresima, può essere molto

https://opusdei.org/it/article/preghiere-online-santo-rosario/
https://opusdei.org/it/article/preghiere-online-santo-rosario/


fruttuoso praticare la devozione
della Via Crucis.

Invocazione allo Spirito Santo

Nel nome del Padre e del Figlio e
dello Spirito Santo.

Vieni, Santo Spirito, riempi il cuore
dei tuoi fedeli e accendi in essi il
fuoco del tuo amore. Concedimi la
tua grazia per questo tempo di
preghiera che sto iniziando.

Padre nostro. Ave Maria. Gloria al
Padre.

Leggi il brano del Vangelo. Se ti aiuta,
leggilo più volte, facendo attenzione
ai dettagli e provando a immaginarti
la scena. Chiediti che cosa vuol dire

https://opusdei.org/it-it/article/via-crucis-con-san-josemaria/
https://opusdei.org/it-it/article/via-crucis-con-san-josemaria/


l'insegnamento di Gesù; poi chiediti
come si applica questo insegnamento
alla tua vita. Cerca sempre di
dialogare con il Signore.

Dal Vangelo di Matteo (1,18-25)

Così fu generato Gesù Cristo: sua
madre Maria, essendo promessa
sposa di Giuseppe, prima che
andassero a vivere insieme si trovò
incinta per opera dello Spirito Santo.
Giuseppe suo sposo, poiché era uomo
giusto e non voleva accusarla
pubblicamente, pensò di ripudiarla
in segreto. Mentre però stava
considerando queste cose, ecco, gli
apparve in sogno un angelo del
Signore e gli disse: «Giuseppe, figlio
di Davide, non temere di prendere
con te Maria, tua sposa. Infatti il
bambino che è generato in lei viene
dallo Spirito Santo; ella darà alla luce
un figlio e tu lo chiamerai Gesù: egli
infatti salverà il suo popolo dai suoi
peccati».



Tutto questo è avvenuto perché si
compisse ciò che era stato detto dal
Signore per mezzo del profeta:

Ecco, la vergine concepirà e darà alla
luce un figlio:

a lui sarà dato il nome di
Emmanuele,

che significa Dio con noi. Quando si
destò dal sonno, Giuseppe fece come
gli aveva ordinato l’angelo del
Signore e prese con sé la sua sposa;
senza che egli la conoscesse, ella
diede alla luce un figlio ed egli lo
chiamò Gesù.

* * * * *

Meditazione personale, San
Giuseppe

Di seguito vengono alcuni testi, che
possono arricchire la tua
meditazione su questo brano del
Vangelo. Soffermati con calma su



ciascuno, lascia che ispirino il tuo
dialogo con Dio.

San Giuseppe e l’Opus Dei

«Celebriamo la festa di san Giuseppe,
Nostro Padre e Signore, protettore e
patrono della Chiesa universale e di
questa famiglia di figlie e figli di Dio
che è l’Opus Dei. Talvolta penso che
vi sarete chiesti: com’è possibile che
la devozione a San Giuseppe sia così
radicata nell’Opera, così profonda,
visto che si tratta di una devozione
relativamente recente, poiché ha
cominciato a fiorire in Occidente
soltanto attorno al XVI secolo? Vi
risponderò allora che l’affetto, la
venerazione, la devozione per san
Giuseppe sono una conseguenza
della nostra vita contemplativa.
Perché tutti, nell’Opera, siamo tenuti
ad avere un dialogo assiduo con Gesù
e con la Santissima Vergine; e non
possiamo avere un rapporto intimo
con il Signore e con sua Madre, con



la nostra Madre benedetta, senza
avere molta familiarità con il Santo
Patriarca, che era il capo della
Famiglia di Nazareth.

D’altra parte, figli miei, la Chiesa ce
l’ha proposto, giustamente, come
Patrono della vita interiore. Chi ha
avuto più vita interiore di Giuseppe?
Quale creatura ebbe un più intimo
rapporto con Gesù e con Maria? Chi è
stato più umile di Giuseppe, che è
passato totalmente inavvertito?».

San Josemaría Escrivá, «San
Giuseppe, Padre e Signore nostro» 1, 
In dialogo con il Signore, p. 261.

Padre nell’accoglienza

«Giuseppe accoglie Maria senza
mettere condizioni preventive. Si
fida delle parole dell’Angelo. “La
nobiltà del suo cuore gli fa
subordinare alla carità quanto ha
imparato per legge; e oggi, in questo
mondo nel quale la violenza



psicologica, verbale e fisica sulla
donna è evidente, Giuseppe si
presenta come figura di uomo
rispettoso, delicato che, pur non
possedendo tutte le informazioni, si
decide per la reputazione, la dignità
e la vita di Maria. E nel suo dubbio su
come agire nel modo migliore, Dio lo
ha aiutato a scegliere illuminando il
suo giudizio” (Omelia a Villavicencio,
Colombia, 8 settembre 2017).

Tante volte, nella nostra vita,
accadono avvenimenti di cui non
comprendiamo il significato. La
nostra prima reazione è spesso di
delusione e ribellione. Giuseppe
lascia da parte i suoi ragionamenti
per fare spazio a ciò che accade e,
per quanto possa apparire ai suoi
occhi misterioso, egli lo accoglie, se
ne assume la responsabilità e si
riconcilia con la propria storia. Se
non ci riconciliamo con la nostra
storia, non riusciremo nemmeno a
fare un passo successivo, perché



rimarremo sempre in ostaggio delle
nostre aspettative e delle conseguenti
delusioni.

La vita spirituale che Giuseppe ci
mostra non è una via che spiega, ma
una via che accoglie. Solo a partire
da questa accoglienza, da questa
riconciliazione, si può anche intuire
una storia più grande, un significato
più profondo. Sembrano
riecheggiare le ardenti parole di
Giobbe, che all’invito della moglie a
ribellarsi per tutto il male che gli
accade risponde: “Se da Dio
accettiamo il bene, perché non
dovremmo accettare il male?” (Gb
2,10)».

Francesco, Patris Corde 4.

Il patrocinio di San Giuseppe

«Presi per avvocato e patrono il
glorioso san Giuseppe,
raccomandandomi molto a lui. Vidi
chiaramente che questo mio padre e



patrono mi trasse fuori sia da quella
situazione, sia da altre più gravi in
cui erano in gioco il mio onore e la
salvezza dell’anima mia, meglio di
quanto io non sapessi chiedergli.
Finora non mi ricordo di averlo mai
pregato di un favore che egli non mi
abbia concesso. È cosa che riempie di
stupore pensare alle straordinarie
grazie elargitemi da Dio e ai pericoli
da cui mi ha liberato, sia materiali
sia spirituali, per l’intercessione di
questo santo benedetto. Mentre ad
altri santi sembra che il Signore
abbia concesso di soccorrerci in una
singola necessità, ho sperimentato
che il glorioso san Giuseppe ci
soccorre in tutte. Pertanto, il Signore
vuol farci capire che allo stesso modo
in cui fu a lui soggetto in terra – dove
san Giuseppe, che gli faceva le veci di
padre, avendone la custodia, poteva
dargli ordini – anche in cielo fa
quanto gli chiede. Lo hanno costatato
alla prova dei fatti anche altre
persone, alle quali io dicevo di



raccomandarsi a lui, e ce ne sono ora
molte ad essergli diventate devote,
per aver sperimentato questa
verità».

Santa Teresa di Gesù, Vita 6. 6.

Lettura spirituale

Sulle orme del Signore (San
Josemaria, Amici di Dio, punti dal 127
al 141)

127. Ego sum via, veritas et vita (Gv
14, 6). Io sono la via, la verità e la
vita. Con queste inequivocabili
parole il Signore ci ha indicato qual è
il sentiero autentico che conduce alla
felicità eterna. Ego sum via: Egli è
l'unico cammino che congiunge Cielo
e terra. Lo proclama a tutti gli
uomini, ma lo ricorda soprattutto a
noi, a te e a me, che gli abbiamo detto
di essere decisi a prendere sul serio



la vocazione di cristiani, in modo che
Dio si trovi sempre presente nei
nostri pensieri, sulle nostre labbra e
in tutte le nostre azioni, anche le più
umili e consuete.

Gesù è la via. Egli ha lasciato su
questa terra le chiare impronte dei
suoi passi, tracce indelebili che né il
logorio del tempo né la perfidia del
nemico sono riusciti a cancellare.
Iesus Christus heri et hodie; ipse et in
saecula (Eb 13, 8). Come mi piace
ricordarlo! Gesù Cristo, lo stesso che
ieri fu per gli Apostoli e le folle che
accorrevano a lui, vive oggi per noi, e
vivrà nei secoli. Siamo noi uomini,
talvolta, a non riuscire a scoprire il
suo volto, perennemente attuale,
perché guardiamo con occhi stanchi
od offuscati. Adesso, all'inizio di
questo tempo di orazione accanto al
Tabernacolo, chiedigli come il cieco
di cui parla il Vangelo: Domine, ut
videam! (Lc 18, 41), Signore, che io
veda! Fa' che la mia intelligenza si



riempia di luce per consentire alla
tua parola di penetrare nella mia
mente; fa' che la tua Vita metta radici
nella mia anima, per trasformarmi in
vista della gloria eterna.

128. Come sono trasparenti gli
insegnamenti di Cristo! Ancora una
volta apriamo il Nuovo Testamento,
per soffermarci sul capitolo
undicesimo di san Matteo: Imparate
da me che sono mite e umile di cuore
(Mt 11, 29).

Vedi? Dobbiamo imparare da lui, da
Gesù, nostro unico modello. Se vuoi
andare avanti al riparo da inciampi e
da smarrimenti, non devi far altro
che passare dove Egli è passato,
posare i tuoi piedi sulle sue orme,
addentrarti nel suo Cuore umile e
paziente, bere alla fonte dei suoi
comandamenti e dei suoi sentimenti;
in una parola, devi identificarti con
Gesù Cristo, devi cercare di diventare



davvero un altro Cristo in mezzo agli
uomini, tuoi fratelli.

Ma, perché nessuno sia tratto in
inganno, leggiamo un altro brano del
Vangelo di san Matteo. Nel capitolo
sedicesimo, il Signore precisa
ulteriormente la sua dottrina: Se
qualcuno vuol venire dietro a me,
rinneghi se stesso, prenda la sua
croce e mi segua (Mt 16, 24). Il
cammino di Dio è cammino di
rinuncia, di mortificazione, di
dedizione, ma non di tristezza o di
pusillanimità.

Ripercorri l'esempio di Cristo, dalla
culla di Betlemme al trono del
Calvario. Considera la sua
abnegazione, le sue privazioni: fame,
sete, fatica, caldo, sonno,
maltrattamenti, incomprensioni,
lacrime... (cfr Mt 4, 1-11; Mt 8, 20; Mt
8, 24; Mt 12, 1; Mt 21, 18-19; Lc 2, 6-7;
Lc 4, 16-30; Lc 11, 53-54; Gv 4, 6; Gv
11, 33-35; ecc.); e la sua gioia di



salvare l'umanità tutta. Vorrei ora
incidere profondamente nella tua
mente e nel tuo cuore — perché tu lo
possa meditare molto spesso,
traendone conseguenze pratiche —
l'invito riassuntivo a seguire senza
tentennamenti i passi del Signore,
rivolto da san Paolo agli Efesini:
Fatevi dunque imitatori di Dio, quali
figli carissimi, e camminate nella
carità, nel modo che anche Cristo vi
ha amato e ha dato se stesso per noi,
offrendosi a Dio in sacrificio di soave
odore (Ef 5, 1-2).

129. Gesù ha dato se stesso,
offrendosi in olocausto per amore. E
tu, discepolo di Cristo; tu, figlio
prediletto di Dio; tu, che sei stato
riscattato al prezzo della Croce;
anche tu devi essere disposto a
rinunciare a te stesso. Pertanto, in
qualunque circostanza concreta ci
veniamo a trovare, né tu né io
possiamo comportarci da egoisti, da
imborghesiti, da pigri, da dissipati...



— perdona la chiarezza — da stolti!
Se ambisci alla stima degli uomini, se
brami deferenza e apprezzamenti, e
non cerchi altro che una vita
piacevole, sei fuori strada... Nella
città dei santi è consentito entrare,
riposare e regnare col Re per
l'eternità dei secoli, soltanto a chi ha
percorso la via difficile, angusta e
stretta delle tribolazioni (PSEUDO-
MACARIO, Homiliae 12, 5 [PG 34,
559]). È necessario che ti decida a
prendere la croce sulle spalle.
Altrimenti dirai a parole di imitare
Cristo, ma sarai smentito dai fatti;
così non entrerai nell'intimità del
Maestro, e non lo amerai davvero. È
urgente per noi cristiani convincerci
bene di questa verità: non
camminiamo accanto al Signore se
non sappiamo privarci
spontaneamente di tante cose
richieste dal capriccio, dalla vanità,
dalla comodità, dall'interesse...
Neppure una giornata deve
trascorrere senza il condimento della



grazia e del sale della mortificazione.
E devi respingere l'idea che tutto ciò
rende infelice. Meschina felicità sarà
la tua se non impari a vincere te
stesso, se ti lasci schiacciare e
dominare dalle tue passioni e dalle
tue velleità, invece di prendere con
coraggio la tua croce.

130. Mi torna alla memoria — e di
certo qualcuno di voi avrà già sentito
questa riflessione in altre
meditazioni — il sogno narrato da
uno scrittore castigliano del secolo
d'oro. Davanti a lui si aprono due
strade. Una appare ampia e agevole,
facile, fornita di luoghi di ristoro e di
locande, e di altri alloggi comodi e
allegri. È percorsa da gente a cavallo
o in carrozza, in mezzo a musiche e
risate — pazze sghignazzate —; si
vede una folla ubriaca di gioia
apparente, effimera, perché il
cammino sbocca su un precipizio
senza fondo. È la via dei mondani,
degli eterni borghesi: ostentano



un'allegria che in realtà non hanno;
cercano insaziabilmente ogni sorta di
comodità e di piaceri...; hanno orrore
per il dolore, la rinuncia, il sacrificio.
Non vogliono saperne della Croce di
Cristo, la ritengono una follia.

Ma sono loro i pazzi: schiavi
dell'invidia, della gola, della
sensualità, alla fine soffrono di più, e
troppo tardi si rendono conto di aver
fatto un cattivo affare barattando la
felicità terrena e quella eterna con
una bagatella insipida. Il Signore ci
previene: Chi vorrà salvare la
propria vita, la perderà; ma chi
perderà la propria vita per causa
mia, la troverà. Qual vantaggio
infatti avrà l'uomo se guadagnerà il
mondo intero, e poi perderà la
propria anima? (Mt 16, 25-26).

In quel sogno, un altro sentiero si
apre in diversa direzione: è così
stretto e ripido, che è impossibile
percorrerlo a dorso di mulo. Chi lo



affronta, procede a piedi, a zigzag,
sereno in volto, in mezzo a cardi
pungenti e schivando dirupi. In certi
passaggi, i viandanti lasciano
brandelli delle loro vesti e anche
della propria carne. Ma, alla fine, li
accoglie un giardino delizioso, la
felicità eterna, il Paradiso. È la via
delle anime sante che si umiliano,
che volentieri, per amore a Cristo, si
sacrificano per gli altri; è il percorso
di chi non ha paura di andare in
salita, addossandosi con amore la
croce, per quanto pesante, perché
sanno che, se il peso li fa vacillare,
potranno rialzarsi e continuare a
salire: Cristo è la forza di questi
viandanti.

131. Che importa inciampare, se nel
dolore della caduta ritroviamo
l'energia che ci raddrizza di nuovo e
ci spinge a proseguire con slancio
rinnovato? Non dimenticate che
santo non è chi non cade, ma chi si
rialza sempre, con umiltà, con santa



ostinazione. Se nel libro dei Proverbi
si legge che il giusto cade sette volte
al giorno (cfr Pro 24, 16), tu e io —
povere creature come siamo — non
dobbiamo né meravigliarci né
scoraggiarci di fronte alle nostre
miserie personali, ai nostri inciampi,
perché potremo sempre proseguire
se cerchiamo la forza in Colui che ci
ha promesso: Venite a me, voi tutti
che siete affaticati e oppressi, e io vi
ristorerò (Mt 11, 28). Grazie, Signore,
quia tu es, Deus, fortitudo mea (Sal
42, 2), perché sei sempre stato Tu, e
soltanto Tu, Dio mio, la mia fortezza,
il mio rifugio, il mio sostegno.

Se davvero vuoi progredire nella vita
interiore, sii umile. Ricorri con
costanza, con fiducia, all'aiuto del
Signore e della sua Madre benedetta,
che è anche tua Madre. Con serenità,
tranquillamente, per quanto possa
farti male la ferita ancora non
rimarginata del tuo ultimo scivolone,
abbraccia di nuovo la croce e ripeti:



«Signore, con il tuo aiuto, lotterò per
non fermarmi, risponderò
fedelmente ai tuoi inviti, senza paura
dei ripidi pendii, né dell'apparente
monotonia del lavoro abituale, né dei
cardi e dei rovi del sentiero. Sono
certo che la tua misericordia mi
assiste, e che al termine del cammino
troverò la felicità eterna, la gioia e
l'amore per l'infinità dei secoli».

Poi, sempre in quel sogno, lo scrittore
scopriva un terzo itinerario: angusto,
anch'esso costellato di asperità e di
dure salite come il secondo. Era
percorso da alcune persone che
procedevano fra mille sofferenze, ma
con aria solenne e maestosa. Eppure,
finivano nello stesso orribile
precipizio al quale conduceva il
primo sentiero. È il cammino degli
ipocriti, di coloro che sono privi di
rettitudine di intenzione, che sono
mossi da un falso zelo, e pervertono
le opere divine mescolandole con
egoismi temporali. È stolto



intraprendere un'impresa difficile
per essere ammirati; osservare i
comandamenti di Dio con molto
sforzo, ma aspirare a una
ricompensa terrena. Chi si
ripromette benefici umani
dall'esercizio delle virtù è come chi
svende un oggetto prezioso per pochi
spiccioli: poteva conquistare il Cielo,
e invece si accontenta di un'effimera
lode... Per questo si dice che le
speranze degli ipocriti sono come
una ragnatela: tanta fatica per
tesserla, e alla fine il vento della
morte se la prende in un soffio (SAN
GREGORIO MAGNO, Moralia, 2, 8,
43-44 [PL 75, 844-845]).

132. Se vi richiamo queste forti
verità, è per invitarvi ad esaminare
attentamente i moventi del vostro
comportamento, per rettificare ciò
che deve essere rettificato,
indirizzando tutto al servizio di Dio e
degli uomini vostri fratelli. Badate
che il Signore ci è passato accanto, ci



ha guardato con affetto e ci ha
chiamati con una vocazione santa,
non già in base alle nostre opere, ma
secondo il suo proposito e la sua
grazia; grazia che ci è stata data in
Gesù Cristo fin dall'eternità (2 Tm
1-9).

Purificate l'intenzione, svolgendo
tutte le vostre occupazioni per amore
verso Dio, abbracciando con gioia la
croce di ogni giorno. L'ho ripetuto
mille volte, perché ritengo che queste
idee devono restare scolpite nel
cuore dei cristiani: quando non ci
limitiamo a tollerare e, invece,
amiamo le contrarietà, il dolore fisico
o morale, e lo offriamo a Dio in
riparazione per i nostri peccati
personali e per i peccati di tutti gli
uomini, vi assicuro che allora la pena
non opprime.

In questo caso non si porta una croce
qualsiasi, si scopre la Croce di Cristo,
con la consolazione di costatare che è



il Redentore ad offrirsi di portarne il
peso. Noi collaboriamo come Simone
di Cirene che, mentre rientrava dal
lavoro dei campi pensando al
meritato riposo, si trovò costretto a
porgere la spalla per aiutare Gesù
(cfr Mc 15, 21). Essere il volontario
Cireneo di Cristo, accompagnare così
da vicino la sua dolente Umanità,
ridotta a un cencio, per un'anima
innamorata non è una disgrazia,
comporta la certezza che Dio è
vicino, e ci benedice con la sua
chiamata.

Molto spesso parecchia gente mi ha
commentato con stupore l'allegria
che, grazie a Dio, i miei figli nell'Opus
Dei hanno e diffondono. Dinanzi a
questa evidenza, do sempre la stessa
spiegazione, perché non ne conosco
un'altra: il fondamento della loro
felicità consiste nel non aver paura
né della vita né della morte, nel non
abbattersi nelle afflizioni, nello
sforzo quotidiano di vivere con



spirito di sacrificio, sempre disposti
— nonostante la miseria e la
debolezza personali — a non
concedere nulla a se stessi, per
rendere più agevole e gradevole agli
altri il vivere da cristiani.

133. Mentre vi parlo, so che voi, alla
presenza di Dio, cercate di esaminare
la vostra condotta. Non è vero che la
maggior parte dei dispiaceri che
hanno inquietato la tua anima, delle
tue mancanze di pace, derivano dal
non aver corrisposto agli inviti
divini; o meglio, derivano dal fatto
che forse stavi percorrendo il
sentiero degli ipocriti, perché
ricercavi te stesso? Nel tristo
tentativo di mantenere davanti a chi
ti sta accanto la mera apparenza di
un comportamento cristiano, nel tuo
intimo rifiutavi di accettare la
rinuncia, di mortificare le tue
contorte passioni, di darti senza
condizioni, con abnegazione, come
Gesù Cristo.



Guardate che in questi momenti di
meditazione davanti al Tabernacolo,
non vi potete limitare ad ascoltare le
parole che il sacerdote pronuncia
come per materializzare l'orazione
intima di ciascuno. Io ti porgo delle
considerazioni, ti segnalo alcuni
spunti, perché tu possa raccoglierli
attivamente, rifletterci per tuo conto,
e trasformarli in argomento di
colloquio personalissimo e silenzioso
fra Dio e te, in modo da applicarli poi
alla tua attuale situazione e, con le
luci che il Signore ti offre, poter
distinguere nella tua condotta ciò che
va dritto e ciò che ha preso una
brutta strada, per rettificare con la
sua grazia.

Ringrazia il Signore per tante opere
buone che hai compiuto,
disinteressatamente, perché puoi
cantare con il salmista: Mi ha tratto
dalla fossa della morte, dal fango
della palude; i miei piedi ha stabilito
sulla roccia, ha reso sicuri i miei



passi (Sal 39, 3). Chiedigli inoltre
perdono per le tue omissioni o per
aver messo i piedi in fallo, quando ti
sei cacciato nel deplorevole labirinto
dell'ipocrisia, affermando di volere la
gloria di Dio e il bene del tuo
prossimo mentre in realtà onoravi te
stesso... Sii audace, sii generoso, e
digli... Mai più: mai più defraudare
ulteriormente il Signore e l'umanità.

134. È il momento di ricorrere alla
Madonna, tua Madre celeste, perché
ti accolga fra le sue braccia e ti
ottenga da suo Figlio uno sguardo di
misericordia. E cerca subito di
formulare propositi concreti: taglia
finalmente, anche se fa male,
quell'ostacolo piccolo che Dio e tu
ben conoscete. La superbia, la
sensualità, la mancanza di senso
soprannaturale, faranno combutta
per sussurrarti: «Proprio quello? Ma
se è una sciocchezza, una cosa di
poco conto!». Tu rispondi, senza
dialogare con la tentazione: «Mi



piegherò obbedendo anche a questa
richiesta divina». Non te ne
mancheranno i motivi: l'amore si
dimostra in modo particolare nelle
piccole cose. Normalmente, i sacrifici
che il Signore ci chiede, i più
impegnativi, sono piccoli, ma
continui e preziosi come il battito del
cuore.

Quante madri hai tu conosciuto che
siano state protagoniste di un
episodio eroico, straordinario?
Poche, pochissime. Eppure, di madri
eroiche, veramente eroiche, che non
figurano in nessuna cronaca
spettacolare, che non faranno mai
notizia — come si dice —, tu e io ne
conosciamo molte: vivono in
continua abnegazione, sacrificando
con gioia i loro gusti e le loro
inclinazioni, il loro tempo, le loro
possibilità di affermazione o di
successo, per tappezzare di felicità i
giorni dei loro figli.



135. Continuiamo negli esempi, tratti
sempre dalla vita quotidiana. San
Paolo ricorda: Ogni atleta è
temperante in tutto; essi lo fanno per
ottenere una corona corruttibile, noi
invece una incorruttibile (1 Cor 9,
25). Guardatevi intorno. Osservate a
quanti sacrifici si sottomettono, di
buon grado o controvoglia, uomini e
donne per curare il loro corpo, per
proteggere la salute, per essere
apprezzati... E noi non ci lasceremo
scuotere dall'immenso amore di Dio,
così mal corrisposto dall'umanità,
per mortificare ciò che deve essere
mortificato, affinché la nostra mente
e il nostro cuore siano più solleciti ai
cenni del Signore?

Il senso cristiano è stato talmente
stravolto in molte coscienze che, a
sentir parlare di mortificazione e di
penitenza, si pensa solo ai grandi
digiuni e ai cilici che vengono
menzionati nelle mirabolanti
biografie di certi santi. All'inizio di



questa meditazione abbiamo posto la
chiara premessa di dover imitare
Gesù Cristo, prendendolo a modello
della nostra condotta. Di certo, Egli
preparò l'esordio della sua
predicazione con un ritiro nel
deserto, digiunando per quaranta
giorni e quaranta notti (cfr Mt 4,
1-11), ma prima e dopo praticò la
virtù della temperanza con tanta
naturalezza che i suoi nemici ne
approfittarono per calunniarlo
tacciandolo di mangione e beone,
amico dei pubblicani e dei peccatori
(Lc 7, 34).

136. Desidero che scopriate in tutta la
sua profondità la semplicità del
Maestro, che non fa sfoggio della sua
vita penitente, e a te chiede la stessa
cosa: Quando digiunate, non
assumete aria malinconica come gli
ipocriti, che si sfigurano la faccia per
far vedere agli uomini che
digiunano. In verità vi dico: hanno
già ricevuto la loro ricompensa. Tu



invece, quando digiuni, profumati la
testa e lavati il volto, perché la gente
non veda che tu digiuni, ma solo tuo
Padre che è nel segreto; e il Padre
tuo, che vede nel segreto, ti
ricompenserà (Mt 6, 16-18).

È così che ti devi esercitare nello
spirito di penitenza: al cospetto di
Dio e come un figlio, come il
bambino che dimostra quanto vuol
bene a suo padre rinunciando ai suoi
piccoli tesori di nessun valore — un
rocchetto, un soldatino senza testa,
un tappo di bottiglia —; gli costa
decidersi, ma alla fine l'affetto
prevale, e apre la mano soddisfatto.

137. Consentitemi di ribadirvi ancora
una volta il cammino che Dio si
attende che ciascuno di noi percorra,
avendoci chiamato a servirlo in
mezzo al mondo, per santificare e
santificarci per mezzo delle
occupazioni abituali. Con un
formidabile buon senso, ma pieno di



fede, san Paolo ricordava che nella
legge di Mosè sta scritto: Non
metterai la museruola al bue che
trebbia (Dt 25, 4). E si domandava:
Forse Dio si dà pensiero dei buoi?
Oppure lo dice proprio per noi?
Certamente fu scritto per noi. Perché
colui che ara deve arare nella
speranza di avere la sua parte, come
il trebbiatore trebbiare nella stessa
speranza (1 Cor 9, 9-10).

La vita cristiana non va mai ridotta a
un opprimente intrico di doveri, che
sottopone l'anima a un'esasperata
tensione; si modella sulle circostanze
personali come il guanto sulla mano,
e richiede che nelle nostre
occupazioni abituali, grandi o piccole
che siano, per mezzo dell'orazione e
della mortificazione, non si perda
mai il punto di mira soprannaturale.
Ricordate che Dio ama
appassionatamente le sue creature, e
come potrà l'asinello lavorare se non
gli si dà da mangiare, se non può



disporre di un po' di tempo per
ritemprare le forze, o se si spezza il
suo vigore con troppe bastonate? Il
tuo corpo è come un asinello — e un
asinello è stato il trono di Dio
nell'ingresso a Gerusalemme — che ti
porta in groppa per i cammini divini
della terra: bisogna moderarlo
perché non ci porti fuori del sentiero
di Dio, e incoraggiarlo perché il suo
trotto abbia tutta l'allegria e tutto il
brio di cui un giumento è capace.

138. Ti stai risolvendo a formulare
propositi sinceri? Chiedi al Signore
che ti aiuti a incomodarti per amor
suo; a mettere in tutto, con
naturalezza, il profumo della
mortificazione che purifica; a
spenderti al suo servizio senza
spettacolo, silenziosamente, come si
consuma la lampada che palpita
accanto al Tabernacolo. E se per caso
in questo momento non ti riesce di
vedere come rispondere
concretamente alle divine richieste



che bussano al tuo cuore, ascoltami
bene.

Penitenza è osservare esattamente
l'orario che ti sei prefisso, anche se il
corpo oppone resistenza o la mente
chiede di evadere in sogni chimerici.
Penitenza è alzarsi all'ora giusta. È
anche non rimandare, senza
giustificato motivo, quella certa cosa
che ti riesce più difficile o più
pesante delle altre.

La penitenza è saper compaginare i
tuoi doveri verso Dio, verso gli altri e
verso te stesso, essendo esigente con
te stesso per riuscire a trovare il
tempo che occorre per ogni cosa. Sei
penitente quando segui
amorosamente il tuo piano di
orazione, anche se sei stanco,
svogliato o freddo.

Penitenza è trattare sempre con la
massima carità il prossimo, a
cominciare dai tuoi cari. È prendersi
cura con la massima delicatezza di



coloro che sono sofferenti, malati,
afflitti. È rispondere pazientemente
alle persone noiose e importune. È
interrompere o modificare i nostri
programmi quando le circostanze —
gli interessi buoni e giusti degli altri,
soprattutto — lo richiedono.

La penitenza consiste nel sopportare
con buonumore le mille piccole
contrarietà della giornata; nel non
interrompere la tua occupazione
anche se, in qualche momento, viene
meno lo slancio con cui l'avevi
incominciata; nel mangiare
volentieri ciò che viene servito, senza
importunare con capricci.

Penitenza, per i genitori e, in genere,
per chi ha un compito di direzione o
educativo, è correggere quando è
necessario, secondo il tipo di errore e
le condizioni di chi deve essere
aiutato, passando sopra ai
soggettivismi sciocchi e sentimentali.



Lo spirito di penitenza induce a non
attaccarsi disordinatamente al
monumentale abbozzo di progetti
futuri, nel quale abbiamo già
previsto quali saranno le nostre
mosse e le nostre pennellate da
maestro. Com'è contento il Signore
quando sappiamo rinunciare ai
nostri sgorbi e alle nostre macchie
pseudomagistrali, e consentiamo a
Lui di aggiungere i tratti e i colori che
preferisce!

139. Potrei continuare a segnalarti
una quantità di particolari — ti ho
elencato solo quelli che mi sono
venuti in mente sul momento — che
puoi mettere a frutto lungo la
giornata per avvicinarti sempre più a
Dio e sempre più al prossimo. E se ti
ho ricordato questi esempi, ripeto,
non è perché io disprezzi le grandi
penitenze; al contrario, esse si
rivelano sante e buone, e anche
necessarie, quando il Signore chiama
le anime per questa strada, purché



abbiano l'approvazione di chi le
dirige. Ma ti avverto che le grandi
penitenze sono compatibili anche
con le cadute spettacolari provocate
dalla superbia. Invece, con il
continuo desiderio di piacere a Dio
nelle piccole battaglie personali — ad
esempio, sorridere quando non se ne
ha voglia; e vi posso assicurare che,
talvolta, un sorriso costa più di
un'ora di cilicio —, è difficile dar
spago all'orgoglio, alla ridicola
ingenuità di considerarci eroi illustri:
ci vediamo come bambini capaci di
offrire al loro padre soltanto delle
cose da nulla, che però sono ricevute
con immensa gioia. Allora il cristiano
deve sempre essere mortificato? Sì,
ma per amore. Perché il tesoro della
nostra vocazione lo portiamo in vasi
di creta, perché appaia che la
potenza straordinaria viene da Dio e
non da noi. Siamo infatti tribolati da
ogni parte, ma non schiacciati; siamo
sconvolti, ma non disperati;
perseguitati, ma non abbandonati;



colpiti, ma non uccisi, portando
sempre e dovunque nel nostro corpo
la morte di Gesù, perché anche la
vita di Gesù si manifesti nel nostro
corpo (2 Cor 4, 7-10).

140. Forse fino a questo momento
non ci eravamo sentiti spinti a
seguire così da vicino le orme di
Cristo. Forse non ci eravamo resi
conto che possiamo unire al suo
sacrificio redentore le nostre piccole
rinunce: per i nostri peccati, per i
peccati degli uomini di ogni tempo,
per il malvagio lavoro di Lucifero
che continua ad opporre a Dio il suo
non serviam! Come oseremo dire
senza ipocrisia: «Signore, mi fanno
male le offese che feriscono il tuo
amabilissimo Cuore», se non saremo
decisi a privarci di una piccola cosa,
o ad offrire un piccolo sacrificio a
lode del suo Amore? La penitenza —
vera riparazione — ci lancia sul
cammino della dedizione, della
carità. Dedizione per riparare, e



carità per aiutare gli altri, come
Cristo ha aiutato noi.

Da ora in poi, abbiate fretta di
amare. L'amore impedirà di
lamentarci, di protestare. Perché
spesso sopportiamo le contrarietà, è
vero; però ci lamentiamo, e allora,
oltre a sprecare la grazia di Dio, gli
impediamo, in futuro, di esigerci
ancora. Hilarem enim datorem diligit
Deus (2 Cor 9, 7). Dio ama chi dona
con gioia, con la spontaneità che
nasce da un cuore innamorato, senza
le smancerie di chi si dona come per
fare un piacere.

141. Rivolgi nuovamente lo sguardo
alla tua vita, e chiedi perdono per
questo e quel particolare che
immediatamente saltano agli occhi
della tua coscienza; per il cattivo uso
che fai della lingua; per quei pensieri
che girano continuamente intorno a
te stesso; per il giudizio critico a cui
acconsenti e che scioccamente ti



preoccupa, provocandoti una
perenne inquietudine, una continua
agitazione... Convincetevi che potete
essere molto felici! Il Signore ci vuole
contenti, ebbri di gioia, camminando
sugli stessi avventurosi sentieri da
Lui percorsi. Ci sentiamo infelici
soltanto quando ci impegniamo ad
andare fuori strada, e imbocchiamo
la via dell'egoismo e della sensualità;
e avviene di peggio se ci immettiamo
sul sentiero degli ipocriti.

Il cristiano deve mostrarsi autentico,
verace, sincero in tutte le sue opere.
Il suo comportamento deve lasciar
trasparire uno spirito: quello di
Cristo. Se al mondo c'è qualcuno che
deve mostrarsi coerente, questi è il
cristiano, perché ha ricevuto in
deposito, per farlo fruttificare (cfr Lc
19, 13), il dono della verità che libera,
che salva (cfr Gv 8, 32). Forse
qualcuno mi domanderà: «Padre, ma
come riuscirò a ottenere questa
sincerità di vita?». Gesù Cristo ha



consegnato alla sua Chiesa tutti i
mezzi necessari: ci ha insegnato a
pregare, a entrare in rapporto con il
Padre suo che è nei Cieli; ci ha
mandato il suo Spirito, il Grande
Sconosciuto, che agisce nella nostra
anima; e ci ha lasciato quei segni
visibili della grazia che sono i
sacramenti. Usali. Intensifica la tua
vita di pietà. Fa' orazione tutti i
giorni. E non sottrarre mai la tua
spalla al dolce peso della Croce del
Signore.

È stato Gesù a invitarti a seguirlo da
buon discepolo, perché tu possa
compiere il tuo passaggio sulla terra
seminando la pace e la gioia che il
mondo non può dare. Per questo —
ripeto — dobbiamo camminare
senza paura della vita e senza paura
della morte, senza rifuggire a ogni
costo dal dolore, che per il cristiano è
sempre mezzo di purificazione e
occasione per amare davvero i



fratelli, utilizzando le mille occasioni
della vita quotidiana.

Il tempo della meditazione è
terminato. Devo concludere queste
considerazioni, con le quali ho
cercato di toccare la tua anima
perché tu reagissi con alcuni
propositi concreti, pochi ma ben
precisi. Pensa che Dio ti vuole
contento e che, se da parte tua farai
tutto il possibile, sarai felice, molto
felice, felicissimo, anche se in nessun
momento ti mancherà la Croce.

Ma la Croce non è più un patibolo, è
il trono dal quale Cristo regna. E,
accanto, c'è sua Madre, che è anche
Madre nostra. La Vergine santa ti
otterrà la fortezza di cui hai bisogno
per camminare con decisione sulle
orme di suo Figlio.

Esame di coscienza



Soffermati un momento per metterti
alla presenza di Dio e chiedere luci
allo Spirito Santo.

1. «Andate da Giuseppe, fate quello
che vi dirà» (Gn 41,55). Cerco di
accrescere la mia devozione a san
Giuseppe, sapendo che lui mi porterà
a Gesù?

2. Come preparazione alla Pasqua, la
Chiesa ci propone ogni anno la
Quaresima, tempo di preghiera e
penitenza. In quali aspetti della mia
vita il Signore mi chiede una
conversione del cuore?

3. «Se il chicco di grano caduto in
terra non muore, rimane solo; se
invece muore, produce molto
frutto» (Gv 12,24). «Lo spirito di
penitenza consiste principalmente
nel mettere a frutto tutte le
numerose minuzie - azioni, rinunce,
sacrifici, servizi... - in cui ci
imbattiamo ogni giorno lungo la
strada […] facendone un mazzolino



di fiori alla fine della giornata: un bel
mazzetto, che offriamo a
Dio!» (Forgia, n. 408). Come va il mio
spirito di penitenza?

4. «La vita cristiana è un continuo
cominciare e ricominciare, un
rinnovarsi di ogni giorno. Cristo
risuscita in noi se diveniamo
compartecipi della sua Croce e della
sua Morte» (È Gesù che passa, 114).
Come potrei tener compagnia al
Signore in questa Quaresima? Pratico
il digiuno e l’astinenza, come aiuto a
ricordarmi che il cibo che sazia
l’uomo non è quello materiale bensì
Dio stesso?

5. «Quando era ancora lontano il
padre lo vide e commosso gli corse
incontro, gli si gettò al collo e lo
baciò» (Lc 15,20). Dio ci attende
continuamente. Attingo con speranza
alla misericordia del Signore,
sapendo che la confessione riempie
di gioia e di forza?



Concludi l’esame ringraziando il
Signore e formulando un atto di
dolore.

Visita al Santissimo Sacramento

Sia lodato e ringraziato in ogni
momento, il santissimo e divinissimo
Sacramento.

Padre nostro. Ave Maria. Gloria al
Padre.

(si ripete tutto tre volte, concludendo
di nuovo con “Sia lodato e
ringraziato...”)

Comunione spirituale. Vorrei,
Signore, riceverti con la purezza,
l’umiltà e la devozione con cui ti
ricevette la tua santissima Madre.
Con lo spirito e il fervore dei santi.

Comunione spirituale



Si può aggiungere la Comunione
spirituale di Sant’Alfonso Maria de’
Liguori:

Signor mio Gesù Cristo, che per
l’amore che portate agli uomini ve ne
state notte e giorno in questo
Sacramento tutto pieno di pietà e
d’amore, aspettando, chiamando ed
accogliendo tutti coloro che vengono
a visitarvi; io vi credo presente nel
Sacramento dell’altare; vi adoro
dall’abisso del mio niente, e vi
ringrazio di quante grazie mi avete
fatte, specialmente di avermi donato
voi stesso in questo Sacramento,
d’avermi data per avvocata la vostra
santissima Madre Maria e d’avermi
chiamato a visitarvi in questa chiesa.

Io saluto oggi il vostro amantissimo
cuore, ed intendo salutarlo per tre
fini: prima in ringraziamento di
questo gran dono. Secondo per
compensarvi tutte le ingiurie che
avete ricevute da tutti i vostri nemici



in questo Sacramento. Terzo intendo
con questa visita adorarvi in tutt’i
luoghi della terra, dove voi
sacramentato ve ne state meno
riverito e più abbandonato.

Gesù mio, io v’amo con tutto il cuore.
Mi pento d’avere per lo passato tante
volte disgustata la vostra bontà
infinita. Propongo colla grazia vostra
di più non offendervi per l’avvenire;
ed al presente miserabile qual sono
io mi consacro tutto a voi, vi dono e
rinunzio tutta la mia volontà, gli
affetti, i desideri e tutte le cose mie.

Da oggi avanti fate voi di me e delle
mie cose tutto quello che vi piace.
Solo vi cerco e voglio il vostro santo
amore, la perseveranza finale e
l’adempimento perfetto della vostra
volontà. Vi raccomando le anime del
purgatorio, specialmente le più
divote del SS. Sacramento e di Maria
santissima. Vi raccomando ancora
tutti i poveri peccatori.



Unisco infine, Salvatore mio caro,
tutti gli affetti miei cogli affetti del
vostro amorosissimo Cuore e così
uniti gli offerisco al vostro Eterno
Padre e lo prego in nome vostro che
per vostro amore gli accetti e gli
esaudisca.

Preghiera finale

Ti rendo grazie, Dio mio, per le
ispirazioni e i propositi che mi hai
comunicato in questo tempo di
preghiera. Dammi la grazia di
portarli a compimento.

Maria, Madre di Dio e Madre nostra,
aiutami a stare vicino a Gesù in
questo tempo di conversone.

San Giuseppe, ottienimi un amore
sempre più grande a Gesù e a Maria.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/spunti-per-
pregare-a-casa-marzo-2021/

(22/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/spunti-per-pregare-a-casa-marzo-2021/
https://opusdei.org/it-ch/article/spunti-per-pregare-a-casa-marzo-2021/
https://opusdei.org/it-ch/article/spunti-per-pregare-a-casa-marzo-2021/

	Spunti per pregare a casa

