
opusdei.org

Sinodo 2021-2023: La
voce di Dio è una
"brezza leggera"

In occasione di un incontro con
i fedeli della diocesi di Roma,
papa Francesco ha voluto
parlare dell'inizio del Sinodo
che avrà a tema proprio la
sinodalità della Chiesa: "la
sinodalità esprime la natura
della Chiesa, la sua forma, il suo
stile, la sua missione".

08/10/2021



Come sapete – non è una novità! –,
sta per iniziare un processo sinodale,
un cammino in cui tutta la Chiesa si
trova impegnata intorno al tema:
«Per un Chiesa sinodale: comunione,
partecipazione, missione»: tre
pilastri. Sono previste tre fasi, che si
svolgeranno tra ottobre 2021 e
ottobre 2023. Questo itinerario è
stato pensato come dinamismo di
ascolto reciproco, voglio sottolineare
questo: un dinamismo di ascolto
reciproco, condotto a tutti i livelli di
Chiesa, coinvolgendo tutto il popolo
di Dio. Il Cardinale vicario e i Vescovi
ausiliari devono ascoltarsi, i preti
devono ascoltarsi, i religiosi devono
ascoltarsi, i laici devono ascoltarsi. E
poi, inter-ascoltarsi tutti. Ascoltarsi;
parlarsi e ascoltarsi. Non si tratta di
raccogliere opinioni, no. Non è
un’inchiesta, questa; ma si tratta di
ascoltare lo Spirito Santo, come
troviamo nel libro dell’Apocalisse:
«Chi ha orecchi, ascolti ciò che lo
Spirito dice alle Chiese» (2,7). Avere



orecchi, ascoltare, è il primo
impegno. Si tratta di sentire la voce
di Dio, cogliere la sua presenza,
intercettare il suo passaggio e soffio
di vita. Capitò al profeta Elia di
scoprire che Dio è sempre un Dio
delle sorprese, anche nel modo in cui
passa e si fa sentire:

«Ci fu un vento impetuoso e
gagliardo da spaccare i monti e
spezzare le rocce […], ma il Signore
non era nel vento. Dopo il vento, un
terremoto, ma il Signore non era nel
terremoto. Dopo il terremoto, un
fuoco, ma il Signore non era nel
fuoco. Dopo il fuoco, il sussurro di
una brezza leggera. Come l’udì, Elia
si coprì il volto con il mantello» (1Re
19, 11-13).

Ecco come ci parla Dio. Ed è per
questa “brezza leggera” – che gli
esegeti traducono anche “voce sottile
di silenzio” e qualcun altro “un filo di
silenzio sonoro” – che dobbiamo



rendere pronte le nostre orecchie,
per sentire questa brezza di Dio.

La prima tappa del processo (ottobre
2021 - aprile 2022) è quella che
riguarda le singole Chiese diocesane.
Ed è per questo che sono qui, come
vostro Vescovo, a condividere,
perché è molto importante che la
Diocesi di Roma si impegni con
convinzione in questo cammino.
Sarebbe una figuraccia che la Diocesi
del Papa non si impegnasse in
questo, no? Una figuraccia per il
Papa e anche per voi.

Il tema della sinodalità non è il
capitolo di un trattato di
ecclesiologia, e tanto meno una
moda, uno slogan o il nuovo termine
da usare o strumentalizzare nei
nostri incontri. No! La sinodalità
esprime la natura della Chiesa, la sua
forma, il suo stile, la sua missione. E
quindi parliamo di Chiesa sinodale,
evitando, però, di considerare che sia



un titolo tra altri, un modo di
pensarla che preveda alternative.
Non lo dico sulla base di un’opinione
teologica, neanche come un pensiero
personale, ma seguendo quello che
possiamo considerare il primo e il
più importante “manuale” di
ecclesiologia, che è il libro degli Atti
degli Apostoli.

La parola “sinodo” contiene tutto
quello che ci serve per capire:
“camminare insieme”. Il libro degli 
Atti è la storia di un cammino che
parte da Gerusalemme e,
attraversando la Samaria e la Giudea,
proseguendo nelle regioni della Siria
e dell’Asia Minore e quindi nella
Grecia, si conclude a Roma. Questa
strada racconta la storia in cui
camminano insieme la Parola di Dio
e le persone che a quella Parola
rivolgono l’attenzione e fede. La
Parola di Dio cammina con noi. Tutti
sono protagonisti, nessuno può
essere considerato semplice



comparsa. Questo bisogna capirlo
bene: tutti sono protagonisti. Non è
più protagonista il Papa, il Cardinale
vicario, i Vescovi ausiliari; no: tutti
siamo protagonisti, e nessuno può
essere considerato una semplice
comparsa. I ministeri, allora, erano
ancora considerati autentici servizi.
E l’autorità nasceva dall’ascolto della
voce di Dio e della gente – mai
separarli – che tratteneva “in basso”
coloro che la ricevevano. Il “basso”
della vita, a cui bisognava rendere il
servizio della carità e della fede. Ma
quella storia non è in movimento
soltanto per i luoghi geografici che
attraversa. Esprime una continua 
inquietudine interiore: questa è una
parola chiave, la inquietudine
interiore. Se un cristiano non sente
questa inquietudine interiore, se non
la vive, qualcosa gli manca; e questa 
inquietudine interiore nasce dalla
propria fede e ci invita a valutare
cosa sia meglio fare, cosa si deve
mantenere o cambiare. Quella storia



ci insegna che stare fermi non può
essere una buona condizione per la
Chiesa (cfr Evangelii gaudium, 23). E
il movimento è conseguenza della
docilità allo Spirito Santo, che è il
regista di questa storia in cui tutti
sono protagonisti inquieti, mai fermi.

Pietro e Paolo, non sono solo due
persone con i loro caratteri, sono
visioni inserite in orizzonti più
grandi di loro, capaci di ripensarsi in
relazione a quanto accade, testimoni
di un impulso che li mette in crisi –
un’altra espressione da ricordare
sempre: mettere in crisi –, che li
spinge a osare, domandare,
ricredersi, sbagliare e imparare dagli
errori, soprattutto di sperare
nonostante le difficoltà. Sono
discepoli dello Spirito Santo, che fa
scoprire loro la geografia della
salvezza divina, aprendo porte e
finestre, abbattendo muri, spezzando
catene, liberando confini. Allora può
essere necessario partire, cambiare

https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#I._Una_Chiesa_in_uscita


strada, superare convinzioni che
trattengono e ci impediscono di
muoverci e camminare insieme.

Possiamo vederelo Spirito che spinge
Pietro ad andare nella casa di
Cornelio, il centurione pagano,
nonostante le sue esitazioni.
Ricordate: Pietro aveva avuto una
visione che l’aveva turbato, nella
quale gli veniva chiesto di mangiare
cose considerate impure, e,
nonostante la rassicurazione che
quanto Dio purifica non va più
ritenuto immondo, restava
perplesso. Stava cercando di capire,
ed ecco arrivare gli uomini mandati
da Cornelio. Anche lui aveva ricevuto
una visione e un messaggio. Era un
ufficiale romano, pio, simpatizzante
per il giudaismo, ma non era ancora
abbastanza per essere pienamente
giudeo o cristiano: nessuna “dogana”
religiosa lo avrebbe fatto passare.
Era un pagano, eppure, gli viene
rivelato che le sue preghiere sono



giunte a Dio, e che deve mandare
qualcuno a dire a Pietro di recarsi a
casa sua. In questa sospensione, da
una parte Pietro con i suoi dubbi, e
dall’altra Cornelio che aspetta in
quella zona d’ombra, è lo Spirito a
sciogliere le resistenze di Pietro e
aprire una nuova pagina della
missione. Così si muove lo Spirito:
così. L’incontro tra i due sigilla una
delle frasi più belle del cristianesimo.
Cornelio gli era andato incontro, si
era gettato ai suoi piedi, ma Pietro
rialzandolo gli dice: «Alzati: anch’io
sono un uomo!» (At 10,26), e questo
lo diciamo tutti: “Io sono un uomo, io
sono una donna, siamo umani”, e
dovremmo dirlo tutti, anche i
Vescovi, tutti noi: “alzati: anche io
sono un uomo”. E il testo sottolinea
che conversò con lui in maniera
familiare (cfr v. 27). Il cristianesimo
dev’essere sempre umano,
umanizzante, riconciliare differenze
e distanze trasformandole in
familiarità, in prossimità. Uno dei



mali della Chiesa, anzi una
perversione, è questo clericalismo
che stacca il prete, il Vescovo dalla
gente. Il Vescovo e il prete staccato
dalla gente è un funzionario, non è
un pastore. San Paolo VI amava
citare la massima di Terenzio: «Sono
uomo, niente di ciò ch’è umano lo
stimo a me estraneo». L’incontro tra
Pietro e Cornelio risolse un
problema, favorì la decisione di
sentirsi liberi di predicare
direttamente ai pagani, nella
convinzione – sono le parole di Pietro
– «che Dio non fa preferenza di
persone» (At 10,34). In nome di Dio
non si può discriminare. E la
discriminazione è un peccato anche
fra noi: “noi siamo i puri, noi siamo
gli eletti, noi siamo di questo
movimento che sa tutto, noi
siamo…”. No. Noi siamo Chiesa, tutti
insieme.

E vedete, non possiamo capire la
“cattolicità” senza riferirci a questo



campo largo, ospitale, che non segna
mai i confini. Essere Chiesa è un
cammino per entrare in questa
ampiezza di Dio. Poi, tornando agli 
Atti degli Apostoli, ci sono i problemi
che nascono riguardo
all’organizzazione del crescente
numero dei cristiani, e soprattutto
per provvedere ai bisogni dei poveri.
Alcuni segnalano il fatto che le
vedove vengono trascurate. Il modo
con cui si troverà la soluzione sarà
radunare l’assemblea dei discepoli,
prendendo insieme la decisione di
designare quei sette uomini che si
sarebbero impegnati a tempo pieno
nella diakonia, nel servizio alle
mense (At 6,1-7). E così, con il
discernimento, con le necessità, con
la realtà della vita e la forza dello
Spirito, la Chiesa va avanti, cammina
insieme, è sinodale. Ma sempre c’è lo
Spirito come grande protagonista
della Chiesa.



Inoltre, c’è anche il confronto tra
visioni e attese differenti. Non
dobbiamo temere che questo accada
ancora oggi. Magari si potesse
discutere così! Sono segni della
docilità e apertura allo Spirito.
Possono anche determinarsi scontri
che raggiungono punte
drammatiche, come capitò di fronte
al problema della circoncisione dei
pagani, fino alla deliberazione di
quello che chiamiamo il Concilio di
Gerusalemme, il primo Concilio.
Come accade anche oggi, c’è un modo
rigido di considerare le circostanze,
che mortifica la makrothymía di Dio,
cioè quella pazienza dello sguardo
che si nutre di visioni profonde,
visioni larghe, visioni lunghe: Dio
vede lontano, Dio non ha fretta. La
rigidità è un’altra perversione che è
un peccato contro la pazienza di Dio,
è un peccato contro questa sovranità
di Dio. Anche oggi succede questo.



Era capitato allora: alcuni, convertiti
dal giudaismo, ritenevano nella loro
autoreferenzialità che non ci potesse
essere salvezza senza sottomettersi
alla Legge di Mosè. In questo modo si
contestava Paolo, il quale
proclamava la salvezza direttamente
nel nome di Gesù. Contrastare la sua
azione avrebbe compromesso
l’accoglienza dei pagani, che nel
frattempo si stavano convertendo.
Paolo e Barnaba furono mandati a
Gerusalemme dagli Apostoli e dagli
anziani. Non fu facile: davanti a
questo problema le posizioni
sembravano inconciliabili, si
discusse a lungo. Si trattava di
riconoscere la libertà dell’azione di
Dio, e che non c’erano ostacoli che
potessero impedirgli di raggiungere
il cuore delle persone, qualsiasi fosse
la condizione di provenienza, morale
o religiosa. A sbloccare la situazione
fu l’adesione all’evidenza che «Dio,
che conosce i cuori», il cardiognosta,
conosce i cuori, Lui stesso sosteneva



la causa in favore della possibilità
che i pagani potessero essere
ammessi alla salvezza, «concedendo
anche a loro lo Spirito Santo, come a
noi» (At 15,8), concedendo così anche
ai pagani lo Spirito Santo, come a
noi. In tal modo prevalse il rispetto di
tutte le sensibilità, temperando gli
eccessi; si fece tesoro dell’esperienza
avuta da Pietro con Cornelio: così,
nel documento finale, troviamo la
testimonianza del protagonismo
dello Spirito in questo cammino di
decisioni, e della sapienza che è
sempre capace di ispirare: «È parso
bene, allo Spirito Santo e a noi, di
non imporvi altro obbligo» eccetto
quello necessario (At 15,28). “Noi”: In
questo Sinodo andiamo sulla strada
di poter dire “è parso allo Spirito
Santo e a noi”, perché sarete in
dialogo continuo tra voi sotto
l’azione dello Spirito Santo, anche in
dialogo con lo Spirito Santo. Non
dimenticatevi di questa formula: “È
parso bene allo Spirito Santo e a noi



di non imporvi altro obbligo”: è
parso bene allo Spirito Santo e a noi.
Così dovrete cercare di esprimervi, in
questa strada sinodale, in questo
cammino sinodale. Se non ci sarà lo
Spirito, sarà un parlamento
diocesano, ma non un Sinodo. Noi
non stiamo facendo un parlamento
diocesano, non stiamo facendo uno
studio su questo o l’altro, no: stiamo
facendo un cammino di ascoltarsi e
ascoltare lo Spirito Santo, di
discutere e anche discutere con lo
Spirito Santo, che è un modo di
pregare.

“Lo Spirito santo e noi”. C’è sempre,
invece, la tentazione di fare da soli,
esprimendo una ecclesiologia
sostitutiva – ce ne sono tante, di
ecclesiologie sostitutive – come se,
asceso al Cielo, il Signore avesse
lasciato un vuoto da riempire, e lo
riempiamo noi. No, il Signore ci ha
lasciato lo Spirito! Ma le parole di
Gesù sono chiare: «Io pregherò il



Padre ed egli vi darà un altro
Paràclito perché rimanga con voi per
sempre. […] Non vi lascerò
orfani» (Gv 14,16.18). Per l’attuazione
di questa promessa la Chiesa è 
sacramento, come affermato in 
Lumen gentium 1: «La Chiesa è, in
Cristo, in qualche modo il
sacramento, ossia il segno e lo
strumento dell’intima unione con Dio
e dell’unità di tutto il genere umano».
In questa frase, che raccoglie la
testimonianza del Concilio di
Gerusalemme, c’è la smentita di chi
si ostina a prendere il posto di Dio,
pretendendo di modellare la Chiesa
sulle proprie convinzioni culturali,
storiche, costringendola a frontiere
armate, a dogane colpevolizzanti, a
spiritualità che bestemmiano la
gratuità dell’azione coinvolgente di
Dio. Quando la Chiesa è testimone, in
parole e fatti, dell’amore
incondizionato di Dio, della sua
larghezza ospitale, esprime
veramente la propria cattolicità. Ed è

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html


spinta, interiormente ed
esteriormente, ad attraversare gli
spazi e i tempi. L’impulso e la
capacità vengono dallo
Spirito:«Riceverete la forza dallo
Spirito Santo che scenderà su di voi,
e di me sarete testimoni a
Gerusalemme, in tutta la Giudea e
Samaria e fino ai confini della
terra» (At 1,8). Ricevere la forza dello
Spirito Santo per essere testimoni:
questa è la strada di noi Chiesa, e noi
saremo Chiesa se andremo su questa
strada.

Chiesa sinodale significa Chiesa
sacramento di questa promessa - cioè
che lo Spirito sarà con noi - che si
manifesta coltivando l’intimità con lo
Spirito e con il mondo che verrà. Ci
saranno sempre discussioni, grazie a
Dio, ma le soluzioni vanno ricercate
dando la parola a Dio e alle sue voci
in mezzo a noi; pregando e aprendo
gli occhi a tutto ciò che ci circonda;
praticando una vita fedele al



Vangelo; interrogando la Rivelazione
secondo un’ermeneutica pellegrina
che sa custodire il cammino
cominciato negli Atti degli Apostoli. E
questo è importante: il modo di
capire, di interpretare.
Un’ermeneutica pellegrina, cioè che è
in cammino. Il cammino che è
incominciato dopo il Concilio? No. È
incominciato con i primi Apostoli, e
continua. Quando la Chiesa si ferma,
non è più Chiesa, ma una bella
associazione pia perché ingabbia lo
Spirito Santo. Ermeneutica pellegrina
che sa custodire il cammino
incominciato negli Atti degli Apostoli.
Diversamente si umilierebbe lo
Spirito Santo. Gustav Mahler – questo
l’ho detto altre volte – sosteneva che
la fedeltà alla tradizione non consiste
nell’adorare le ceneri ma nel
custodire il fuoco. Io domando a voi:
“Prima di incominciare questo
cammino sinodale, a che cosa siete
più inclini: a custodire le ceneri della
Chiesa, cioè della vostra associazione,



del vostro gruppo, o a custodire il
fuoco? Siete più inclini ad adorare le
vostre cose, che vi chiudono – io sono
di Pietro, io sono di Paolo, io sono di
questa associazione, voi dell’altra, io
sono prete, io sono Vescovo – o vi
sentite chiamati a custodire il fuoco
dello Spirito? È stato un grande
compositore, questo Gustav Mahler,
ma è anche maestro di saggezza con
questa riflessione. Dei Verbum (n. 8),
citando la Lettera agli Ebrei, afferma:
«“Dio, che molte volte e in diversi
modi nei tempi antichi aveva parlato
ai padri” (Eb 1,1), non cessa di
parlare con la Sposa del suo Figlio».
C’è una felice formula di San
Vincenzo di Lérins che, mettendo a
confronto l’essere umano in crescita
e la Tradizione che si trasmette da
una generazione all’altra, afferma
che non si può conservare il
“deposito della fede” senza farlo
progredire: «consolidandosi con gli
anni, sviluppandosi col tempo,
approfondendosi con

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_it.html


l’età» (Commonitorium primum, 23,9)
– “ut annis consolidetur, dilatetur
tempore, sublimetur aetate”. Questo è
lo stile del nostro cammino: le realtà,
se non camminano, sono come le
acque. Le realtà teologiche sono
come l’acqua: se l’acqua non scorre
ed è stantia è la prima a entrare in
putrefazione. Una Chiesa stantia
incomincia a essere putrefatta.

Vedete come la nostra Tradizione è
una pasta lievitata, una realtà in
fermento dove possiamo riconoscere
la crescita, e nell’impasto una
comunione che si attua in
movimento: camminare insieme
realizza la vera comunione. È ancora
il libro degli Atti degli Apostoli ad
aiutarci, mostrandoci che la
comunione non sopprime le
differenze. È la sorpresa della
Pentecoste, quando le lingue diverse
non sono ostacoli: nonostante fossero
stranieri gli uni per gli altri, grazie
all’azione dello Spirito «ciascuno



sente parlare nella propria lingua
nativa» (At 2,8). Sentirsi a casa,
differenti ma solidali nel cammino.
Scusatemi la lunghezza, ma il Sinodo
è una cosa seria, e per questo io mi
sono permesso di parlare…

Tornando al processo sinodale, la
fase diocesana è molto importante,
perché realizza l’ascolto della totalità
dei battezzati, soggetto del sensus
fidei infallibile in credendo. Ci sono
molte resistenze a superare
l’immagine di una Chiesa
rigidamente distinta tra capi e
subalterni, tra chi insegna e chi deve
imparare, dimenticando che a Dio
piace ribaltare le posizioni: «Ha
rovesciato i potenti dai troni, ha
innalzato gli umili» (Lc 1,52), ha detto
Maria. Camminare insieme scopre
come sua linea piuttosto
l’orizzontalità che la verticalità. La
Chiesa sinodale ripristina l’orizzonte
da cui sorge il sole Cristo: innalzare
monumenti gerarchici vuol dire



coprirlo. I pastori camminano con il
popolo: noi pastori camminiamo con
il popolo, a volte davanti, a volte in
mezzo, a volte dietro. Il buon pastore
deve muoversi così: davanti per
guidare, in mezzo per incoraggiare e
non dimenticare l’odore del gregge,
dietro perché il popolo ha anche
“fiuto”. Ha fiuto nel trovare nuove
vie per il cammino, o per ritrovare la
strada smarrita. Questo voglio
sottolinearlo, e anche ai Vescovi e ai
preti della diocesi. Nel loro cammino
sinodale si domandino: “Ma io sono
capace di camminare, di muovermi,
davanti, in mezzo e dietro, o sono
soltanto nella cattedra, mitra e
baculo?”. Pastori immischiati, ma
pastori, non gregge: il gregge sa che
siamo pastori, il gregge sa la
differenza. Davanti per indicare la
strada, in mezzo per sentire cosa
sente il popolo e dietro per aiutare
coloro che rimangono un po’ indietro
e per lasciare un po’ che il popolo



veda con il suo fiuto dove sono le
erbe più buone.

Il sensus fidei qualifica tutti nella
dignità della funzione profetica di
Gesù Cristo (cfr Lumen gentium,
34-35), così da poter discernere quali
sono le vie del Vangelo nel presente.
È il “fiuto” delle pecore, ma stiamo
attenti che, nella storia della
salvezza, tutti siamo pecore rispetto
al Pastore che è il Signore.
L’immagine ci aiuta a capire le due
dimensioni che contribuiscono a
questo “fiuto”. Una personale e l’altra
comunitaria: siamo pecore e siamo
parte del gregge, che in questo caso
rappresenta la Chiesa. Stiamo
leggendo nel Breviario, Ufficio delle
Letture, il “De pastoribus” di
Agostino, e lì ci dice: “Con voi sono
pecora, per voi sono pastore”. Questi
due aspetti, personale ed ecclesiale,
sono inseparabili: non può esserci 
sensus fidei senza partecipazione alla
vita della Chiesa, che non è solo

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html


l’attivismo cattolico, ci dev’essere
soprattutto quel “sentire” che si
nutre dei «sentimenti di Cristo» (Fil
2,5).

L’esercizio del sensus fidei non può
essere ridotto alla comunicazione e
al confronto tra opinioni che
possiamo avere riguardo a questo o
quel tema, a quel singolo aspetto
della dottrina, o a quella regola della
disciplina. No, quelli sono strumenti,
sono verbalizzazioni, sono
espressioni dogmatiche o
disciplinari. Ma non deve prevalere
l’idea di distinguere maggioranze e
minoranze: questo lo fa un
parlamento. Quante volte gli “scarti”
sono diventati “pietra angolare” (cfr 
Sal 118,22; Mt 21,42), i «lontani» sono
diventati «vicini» (Ef 2,13). Gli
emarginati, i poveri, i senza speranza
sono stati eletti a sacramento di
Cristo (cfr Mt 25,31-46). La Chiesa è
così. E quando alcuni gruppi
volevano distinguersi di più, questi



gruppi sono finiti sempre male,
anche nella negazione della Salvezza,
nelle eresie. Pensiamo a queste
eresie che pretendevano di portare
avanti la Chiesa, come il
pelagianesimo, poi il giansenismo.
Ogni eresia è finita male. Lo
gnosticismo e il pelagianesimo sono
tentazioni continue della Chiesa. Ci
preoccupiamo tanto, giustamente,
che tutto possa onorare le
celebrazioni liturgiche, e questo è
buono – anche se spesso finiamo per
confortare solo noi stessi – ma San
Giovanni Crisostomo ci ammonisce:
«Vuoi onorare il corpo di Cristo? Non
permettere che sia oggetto di
disprezzo nelle sue membra cioè nei
poveri, privi di panni per coprirsi.
Non onorarlo qui in chiesa con stoffe
di seta, mentre fuori lo trascuri
quando soffre per il freddo e la
nudità. Colui che ha detto: “Questo è
il mio corpo”, confermando il fatto
con la parola, ha detto anche “Mi
avete visto affamato e non mi avete



dato da mangiare” e: “Ogni volta che
non avete fatto queste cose a uno dei
più piccoli tra questi, non l’avete
fatto neppure a me”» (Omelie sul
Vangelo di Matteo, 50, 3). “Ma, Padre,
cosa sta dicendo? I poveri, i
mendicanti, i giovani
tossicodipendenti, tutti questi che la
società scarta, sono parte del
Sinodo?”. Sì, caro, sì, cara: non lo
dico io, lo dice il Signore: sono parte
della Chiesa. Al punto tale che se tu
non li chiami, si vedrà il modo, o se
non vai da loro per stare un po’ con
loro, per sentire non cosa dicono ma
cosa sentono, anche gli insulti che ti
danno, non stai facendo bene il
Sinodo. Il Sinodo è fino ai limiti,
comprende tutti. Il Sinodo è anche
fare spazio al dialogo sulle nostre
miserie, le miserie che ho io come
Vescovo vostro, le miserie che hanno
i Vescovi ausiliari, le miserie che
hanno i preti e i laici e quelli che
appartengono alle associazioni;
prendere tutta questa miseria! Ma se



noi non includiamo i miserabili – tra
virgolette – della società, quelli
scartati, mai potremo farci carico
delle nostre miserie. E questo è
importante: che nel dialogo possano
emergere le proprie miserie, senza
giustificazioni. Non abbiate paura!

Bisogna sentirsi parte di un unico
grande popolo destinatario delle
divine promesse, aperte a un futuro
che attende che ognuno possa
partecipare al banchetto preparato
da Dio per tutti i popoli (cfr Is 25,6). E
qui vorrei precisare che anche sul
concetto di “popolo di Dio” ci
possono essere ermeneutiche rigide e
antagoniste, rimanendo intrappolati
nell’idea di una esclusività, di un
privilegio, come accadde per
l’interpretazione del concetto di
“elezione” che i profeti hanno
corretto, indicando come dovesse
essere rettamente inteso. Non si
tratta di un privilegio – essere popolo
di Dio –, ma di un dono che qualcuno



riceve … per sé? No: per tutti, il dono
è per donarlo: questa è la vocazione.
È un dono che qualcuno riceve per
tutti, che noi abbiamo ricevuto per
gli altri, è un dono che è anche una
responsabilità. La responsabilità di
testimoniare nei fatti e non solo a
parole le meraviglie di Dio, che, se
conosciute, aiutano le persone a
scoprire la sua esistenza e ad
accogliere la sua salvezza. L’elezione
è un dono, e la domanda è: il mio
essere cristiano, la mia confessione
cristiana, come lo regalo, come lo
dono? La volontà salvifica universale
di Dio si offre alla storia, a tutta
l’umanità attraverso l’incarnazione
del Figlio, perché tutti, attraverso la
mediazione della Chiesa, possano
diventare figli suoi e fratelli e sorelle
tra loro. È in questo modo che si
realizza la riconciliazione universale
tra Dio e l’umanità, quell’unità di
tutto il genere umano di cui la Chiesa
è segno e strumento (cfr Lumen
gentium, 1). Già prima del Concilio

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html


Vaticano II era maturata la
riflessione, elaborata sullo studio
attento dei Padri, che il popolo di Dio
è proteso verso la realizzazione del
Regno, verso l’unità del genere
umano creato e amato da Dio. E la
Chiesa come noi la conosciamo e
sperimentiamo, nella successione
apostolica, questa Chiesa deve
sentirsi in rapporto con questa
elezione universale e per questo
svolgere la sua missione. Con questo
spirito ho scritto Fratelli tutti. La
Chiesa, come diceva San Paolo VI, è
maestra di umanità che oggi ha lo
scopo di diventare scuola di
fraternità.

Perché vi dico queste cose? Perché
nel cammino sinodale, l’ascolto deve
tener conto del sensus fidei, ma non
deve trascurare tutti quei
“presentimenti” incarnati dove non
ce l’aspetteremmo: ci può essere un 
“fiuto senza cittadinanza”, ma non
meno efficace. Lo Spirito Santo nella

https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html


sua libertà non conosce confini, e
non si lascia nemmeno limitare dalle
appartenenze. Se la parrocchia è la
casa di tutti nel quartiere, non un
club esclusivo, mi raccomando:
lasciate aperte porte e finestre, non
vi limitate a prendere in
considerazione solo chi frequenta o
la pensa come voi – che saranno il 3,
4 o 5%, non di più. Permettete a tutti
di entrare… Permettete a voi stessi di
andare incontro e lasciarsi
interrogare, che le loro domande
siano le vostre domande, permettete
di camminare insieme: lo Spirito vi
condurrà, abbiate fiducia nello
Spirito. Non abbiate paura di entrare
in dialogo e lasciatevi sconvolgere
dal dialogo: è il dialogo della
salvezza.

Non siate disincantati, preparatevi
alle sorprese. C’è un episodio nel
libro dei Numeri (cap. 22) che
racconta di un’asina che diventerà
profetessa di Dio. Gli ebrei stanno



concludendo il lungo viaggio che li
condurrà alla terra promessa. Il loro
passaggio spaventa il re Balak di
Moab, che si affida ai poteri del mago
Balaam per bloccare quella gente,
sperando di evitare una guerra. Il
mago, a suo modo credente,
domanda a Dio che fare. Dio gli dice
di non assecondare il re, che però
insiste, e allora lui cede e sale su
un’asina per adempiere il comando
ricevuto. Ma l’asina cambia strada
perché vede un angelo con la spada
sguainata che sta lì a rappresentare
la contrarietà di Dio. Balaam la tira,
la percuote, senza riuscire a farla
tornare sulla via. Finché l’asina si
mette a parlare avviando un dialogo
che aprirà gli occhi al mago,
trasformando la sua missione di
maledizione e morte in missione di
benedizione e vita.

Questa storia ci insegna ad avere
fiducia che lo Spirito farà sentire
sempre la sua voce. Anche un’asina



può diventare la voce di Dio, aprirci
gli occhi e convertire le nostre
direzioni sbagliate. Se lo può fare
un’asina, quanto più un battezzato,
una battezzata, un prete, un Vescovo,
un Papa. Basta affidarsi allo Spirito
Santo che usa tutte le creature per
parlarci: soltanto ci chiede di pulire
le orecchie per sentire bene.

Sono venuto qui per incoraggiarvi a
prendere sul serio questo processo
sinodale e a dirvi che lo Spirito Santo
ha bisogno di voi. E questo è vero: lo
Spirito Santo ha bisogno di noi.
Ascoltatelo ascoltandovi. Non
lasciate fuori o indietro nessuno.
Farà bene alla Diocesi di Roma e a
tutta la Chiesa, che non si rafforza
solo riformando le strutture – questo
è il grande inganno! –, dando
istruzioni, offrendo ritiri e
conferenze, o a forza di direttive e
programmi - questo è buono, ma
come parte di altro - ma se riscoprirà
di essere popolo che vuole



camminare insieme, tra di noi e con
l’umanità. Un popolo, quello di
Roma, che contiene la varietà di tutti
i popoli e di tutte le condizioni: che
straordinaria ricchezza, nella sua
complessità! Ma occorre uscire dal
3-4% che rappresenta i più vicini, e
andare oltre per ascoltare gli altri, i
quali a volte vi insulteranno, vi
cacceranno via, ma è necessario
sentire cosa pensano, senza volere
imporre le nostre cose: lasciare che
lo Spirito ci parli.

In questo tempo di pandemia, il
Signore spinge la missione di una
Chiesa che sia sacramento di cura. Il
mondo ha elevato il suo grido, ha
manifestato la sua vulnerabilità: il
mondo ha bisogno di cura.

Coraggio e avanti! Grazie!

Copyright © Dicastero per la
Comunicazione - Libreria Editrice
Vaticana



Clicca qui per conoscere i dettagli del
Sinodo 2021 - 2023

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/
sinodo-2021-2023-la-voce-di-dio-e-una-

brezza-leggera/ (31/01/2026)

https://www.synod.va/it.html
https://www.synod.va/it.html
https://opusdei.org/it-ch/article/sinodo-2021-2023-la-voce-di-dio-e-una-brezza-leggera/
https://opusdei.org/it-ch/article/sinodo-2021-2023-la-voce-di-dio-e-una-brezza-leggera/
https://opusdei.org/it-ch/article/sinodo-2021-2023-la-voce-di-dio-e-una-brezza-leggera/
https://opusdei.org/it-ch/article/sinodo-2021-2023-la-voce-di-dio-e-una-brezza-leggera/

	Sinodo 2021-2023: La voce di Dio è una "brezza leggera"

