
opusdei.org

Saranno creati cuori
nuovi. Matrimonio e
celibato apostolico I

Come amare Cristo, una
persona viva che non vediamo?
E come amare gli altri come Lui
ci ha amati? Nel matrimonio e
nel celibato, lo Spirito Santo
trasforma i nostri sentimenti
per rendere il nostro cuore
simile al suo.

30/06/2025

Chissà se coloro che vissero con Gesù
durante il suo passaggio sulla terra,



si saranno mai immaginati, in quegli
anni, che un giorno avrebbero
dovuto vivere senza di Lui? Nel
vederlo morire sulla croce, avranno
provato a immaginare come andare
avanti, in sua assenza, per gli anni a
venire? Prima o poi, hanno dovuto
affrontare questi pensieri. Forse è
per questo che si preoccupano di
custodire ogni particolare di quel
momento. Veronica cerca di fissare
in un telo i lineamenti di Cristo; la
Vergine Maria, la Maddalena e,
accanto a loro, san Giovanni,
imprimono nel cuore ogni gesto e
ogni parola del Signore. Altri apostoli
forse cercarono anch’essi di
preservare il ricordo di quei
momenti, contemplando Gesù da
lontano, per paura di essere
riconosciuti. In ogni caso, la
separazione fu dolorosa, perché non
è mai facile dire addio a chi si ama.

Tre giorni dopo la sua morte, però,
Gesù ritorna. Possiamo immaginare



la gioia degli apostoli. Ritrovano la
speranza - questa volta più forte - di
poter restare accanto al Maestro per
sempre, sicuri che non sarebbe
andato più via. Gli incontri con i
discepoli di Emmaus, con Maria
Maddalena e con gli altri discepoli
sembrano indicare proprio questo.
«Resta con noi» (Lc 24,29), lo
supplicano quelli che lo avevano
incontrato mentre si allontanavano
da Gerusalemme. Il Signore chiede,
agli uni e agli altri, in modi diversi, di
non trattenerlo. «Non mi
trattenere» (Gv 20,17), dice a Maria
Maddalena. «Sparì» (Lc 24,31) dalla
presenza dei discepoli di Emmaus. E
dopo aver trasmesso i suoi ultimi
insegnamenti agli apostoli, sembra
che - questa volta sì - se ne vada via
davvero per sempre: «Si staccò da
loro e veniva portato su, in cielo» (Lc
24,51).

Come comprendere quella
separazione annunciata e voluta



dallo stesso Gesù? E ancora, come
comprenderla, sapendo che ormai
non era più soggetto ai limiti del
tempo e dello spazio? Il Gesù risorto
poteva apparire in una casa a porte
chiuse, camminare accanto ai
discepoli senza essere riconosciuto e
scomparire in un istante. Non
c’erano più distanze che lo
separassero dai suoi, né muri che
impedissero la sua presenza. Poteva
essere dove voleva, con chi voleva,
quando voleva. Eppure, sceglie di
andarsene. Proprio quando nulla lo
trattiene, proprio quando lo vediamo
manifestarsi senza restrizioni, decide
di salire al cielo. Questa scelta, così
inattesa, ci parla di un mistero
ancora più profondo: il suo desiderio
di insegnarci ad amare in un modo
nuovo.

Amare in un modo nuovo

Forse anche noi, qualche volta,
abbiamo immaginato quanto dovesse



essere entusiasmante vedere e
ascoltare Gesù direttamente, vivere
ai suoi tempi, sentirlo fisicamente
più vicino. In qualche occasione,
come accadde a san Josemaría, ci
sarà venuto in mente un pensiero
come questo: «Signore, voglio
abbracciarti!»[1]. Come i discepoli di
Gesù quel giorno dell’ascensione,
anche noi desideriamo comprendere
il senso di quella separazione. Forse,
proprio quel giorno, tornarono alla
loro mente alcune parole che Cristo
aveva pronunciato tempo prima:
«Quando sarò andato e vi avrò
preparato un posto, verrò di nuovo e
vi prenderò con me, perché dove
sono io siate anche voi» (Gv 14,3).
Gesù stesso aveva detto loro che
quella separazione era per condurci
verso un luogo migliore e, questa
volta sì, definitivo. Egli «ci precede
presso il Padre, sale all’altezza di Dio
e ci invita a seguirlo»[2]. Anche se può
sembrare sorprendente, la sua
assenza attrarrà come una calamita,



in quanto non stiamo qui per
sempre, ma ci avviciniamo
progressivamente alla nostra meta:
l’incontro definitivo con Gesù.

I primi uomini e le prime donne che
seguirono il Signore risorto dovettero
imparare qualcosa di davvero nuovo,
qualcosa che nessuno aveva mai
dovuto fare prima: imparare ad
amare una persona viva senza averla
fisicamente vicina, relazionarsi
realmente con questa persona al 
presente. Dovettero scoprire modi
diversi di comunicare e di esprimere
l’affetto. L’ascesa di Gesù al cielo
inaugura, per tutti, un nuovo modo
di amare. I discepoli furono i primi a
dover scoprire la realtà che oggi
viviamo tutti noi cristiani: non
possiamo amare Gesù esattamente
nello stesso modo in cui amiamo
un’altra persona. Per esempio,
davanti alla sua presenza reale
nell’Eucaristia, i nostri sensi restano
disorientati: «la vista, il tatto, il gusto



in Te si ingannano»[3], ci ricorda san
Tommaso d’Aquino. Che modo
singolare di entrare in intimità con
qualcuno! Può sembrarci, a un primo
momento, insufficiente, e proprio
per questo richiede una nuova
educazione dei sensi; un processo
che non sarà immediato, né privo di
fatica. «Ah, chi potrà guarirmi!» -
diceva san Giovanni della Croce, che,
come tutti, visse costantemente
questo cammino di apprendimento.
«Donati ormai davvero; non volermi
più inviare messaggeri, perché non
sanno dirmi ciò che desidero»[4].

Imparare a relazionarsi con un Dio
che si manifesta e al tempo stesso si
nasconde non è questione di un
giorno, né un compito che dipende
solo dal nostro ingegno. Fin
dall’inizio, gli stessi apostoli hanno
avuto bisogno di un aiuto speciale
per accedere a questo nuovo modo di
conoscere e di amare. Gesù promise
loro l’aiuto dello Spirito Santo,



perché è Lui che «Manifesta loro il
Signore risorto, ricorda loro la sua
parola, apre il loro spirito
all'intelligenza della sua morte e
risurrezione. Rende loro presente il
mistero di Cristo (…) al fine di
riconciliarli e di metterli in
comunione con Dio»[5]. Per questo, in
un famoso inno della tradizione
cristiana, chiediamo allo Spirito
Santo di risvegliare in noi i sensi
spirituali: «Vieni, o Spirito creatore,
visita le nostre menti, riempi della
tua grazia i cuori che hai creato (…)
Sii luce all'intelletto, fiamma ardente
nel cuore; sana le nostre ferite col
balsamo del tuo amore»[6].

I santi, sposati e celibi, l’hanno
imparato.

Tutti i cristiani - celibi e sposati,
giovani e anziani, sacerdoti e laici -
hanno bisogno di imparare il gioco
spirituale di un Dio che ci attrae, che
si manifesta e allo stesso tempo si



nasconde in modo del tutto
particolare. Forse questa necessità di
imparare ad amare nella fede si può
cogliere con maggiore chiarezza in
coloro che hanno ricevuto il dono del
celibato o nelle persone non sposate,
poiché la loro vita, anch’essa
chiamata a dare e ricevere amore,
non è accompagnata dalla presenza
fisica di una persona con cui
condividere l’esistenza e l’intimità.
Tuttavia, anche nella vita
matrimoniale è Gesù Cristo l’unico
che colma pienamente il bisogno di
amore di ciascun coniuge. Negli uni e
negli altri, come avvenne per i primi
discepoli, è lo Spirito Santo a rendere
possibile questa trasformazione.

Eduardo Ortiz de Landázuri[7],
medico soprannumerario dell’Opus
Dei, sposato con Laura Busca,
raccontava di aver imparato
soprattutto due cose da san
Josemaría: amare tutte le persone,
con i loro normali difetti e limiti,



perché in ciascuna vedeva un figlio
di Dio; e inoltre, scoprire nelle
attività ordinarie di ogni giorno una
profondità soprannaturale,
spirituale, divina. Entrambe le cose
implicano il saper guardare oltre la
superficie, oltre ciò che appare ai
nostri occhi, per cogliere il vero
valore delle persone e persino delle
cose più piccole. «La gente ha una
visione piatta, attaccata alla terra, a
due dimensioni – scriveva san
Josemaría –. Quando vivrai la vita
soprannaturale – aggiunge – otterrai
da Dio la terza dimensione: l'altezza
e, con essa, il rilievo, il peso e il
volume»[8]. Questo modo nuovo di
guardare la realtà è particolarmente
importante nei momenti difficili.
Anni dopo, Eduardo raccontava su
un giornale come stava vivendo la
sua malattia, dopo aver ricevuto la
diagnosi di un cancro. Di fronte alla
sua testimonianza, un altro malato
gli scrisse una lettera di
ringraziamento, dicendogli quanto



fosse stata per lui fonte di
ispirazione, pur essendo ateo. A
questo, Eduardo rispose: «Puoi essere
certo che, come medico, sono
pienamente convinto che il Signore si
accampa sempre accanto al malato.
Fa loro molto bene. La loro capacità
di ascolto è molto più sensibile e la
loro visione molto più profonda»[9].

I santi sono i maestri dei segni
discreti di Dio e coloro che meglio
hanno imparato a guardare,
comprendere e amare in questo
modo nuovo. San Josemaría imparò
a riconoscere la presenza di Dio in
ciò che potrebbe sembrare più
banale. Ancora adolescente, alla vista
delle impronte di alcuni carmelitani
sulla neve, in lui si accese la scintilla
della vocazione; nei suoi primi anni
di sacerdozio, vivendo con pochi
mezzi, ebbe il coraggio di chiedere al
suo angelo custode di svegliarlo al
mattino; più avanti, durante la
guerra civile spagnola, uscì da una



profonda inquietudine interiore
quando, trovando una rosa di legno -
parte di un altare distrutto -
comprese che doveva continuare a
camminare sulla strada intrapresa; e
successivamente, durante la sua vita
e come frutto di
quell’apprendimento, amava
decorare la casa in cui viveva con
oggetti che risvegliassero il senso
della presenza di Dio, questo nuovo
modo di comunicarsi con Gesù. I
santi hanno imparato a lasciarsi
guidare e ad amare attraverso i sensi
spirituali. Il loro compito ora è
«risvegliare il desiderio di Dio, in
coloro che hanno la felicità di
avvicinarsi a loro»[10].

Un processo che non prescinde
dalle nostre debolezze

Quando Gesù ascende al cielo ci invia
il suo Spirito per essere così accanto
a ciascuno di noi in un modo nuovo,
«tutti i giorni, fino alla fine del



mondo» (Mt 28,20). Cosa voleva
donarci esattamente? Cosa continua
ad offrirci? Gesù conosce le nostre
difficoltà nel conoscerlo e
nell’amarlo. «Non abbiamo un
sommo sacerdote che non sappia
prendere parte alle nostre
debolezze» (Eb 4,15), dice san Paolo.

Gesù sa che il desiderio di
comunione che abita in noi è stato
ferito dal peccato, e questo fa sì che
spesso agiamo a tentoni, con
aspettative sbagliate, con una
coscienza distorta del nostro stesso
valore. E lo Spirito Santo viene a
guarire, in tutti — celibi e sposati —,
quel desiderio di dare e ricevere
amore. Dio viene per aiutarci a
trovare la vera fonte della vita, che è
Lui stesso: «Dio ha sete che noi
abbiamo sete di lui»[11].

Lo Spirito inviato da Cristo viene a
riscattare la capacità dei discepoli di
conoscerlo e amarlo, servendosi



persino, in alcune occasioni, dei loro
stessi peccati. Pietro, ad esempio,
impara che il suo tradimento non ha
l’ultima parola, e che quel gesto non
deve offuscare né la sua vista né il
suo cuore. È lo stesso Gesù ad
accendere di nuovo la sua vita,
chiedendogli del vero amore che sta
nel profondo del suo cuore, per
rilanciarlo nella missione: «Pasci le
mie pecore» (v. 17). La risurrezione
di Cristo e il dono dello Spirito Santo
a Pentecoste ci ricordano che
possiamo ricevere un fuoco per
conoscere e amare in modo nuovo,
qualunque sia la nostra età e
qualunque cosa possa accadere.

Ernesto Cofiño[12], superati ormai i
cinquant’anni, decise di aprirsi in
modo più intenso a quest’opera dello
Spirito Santo. Sua moglie si rese
conto che stava accadendo qualcosa
di nuovo e, forse per incoraggiare
quello slancio, disse a chi
accompagnava spiritualmente



Ernesto: «Non so cosa abbiate fatto
con mio marito (…) ma è una
meraviglia!»[13]. Questa offerta del
Signore – questa grazia – può essere
accolta «da tutti coloro che hanno un
cuore grande, anche se le loro
debolezze sono state maggiori»[14].

Una forza che possiamo modellare
insieme a Dio

Una volta colmi dello Spirito Santo, il
Signore ci spinge alla missione in
modi molto diversi. A Maria
Maddalena affida l’annuncio della
sua risurrezione agli apostoli; gli
apostoli vengono inviati a
proclamare il Vangelo a tutto il
mondo; possiamo immaginare Marta,
Maria e Lazzaro come un modello di
accoglienza di Cristo nella propria
casa; e così, ogni santo è una
manifestazione dell’amore, spinto
dall’amore di Dio. Questa
malleabilità o flessibilità della nostra
capacità di amare è una



caratteristica naturale della persona
umana che il Signore rafforza. Grazie
alla libertà, non siamo
necessariamente schiavi dei nostri
impulsi, come accade nella vita
animale, ma siamo capaci di
scegliere che cosa amare, quanto
amare e come amare.

Nelle persone sposate, questa
flessibilità permette di dare forma
alla vita matrimoniale secondo le
diverse fasi della vita. L’amore
vissuto all’inizio del fidanzamento
assume sfumature diverse con il
tempo, oppure con la paternità e la
maternità, e può continuare a
svilupparsi affrontando i momenti di
prosperità e di crisi. Quando l’amore
di Dio è al centro di questo progetto,
il matrimonio trova un ancoraggio e
una fonte inesauribile di amore e di
vita. Tomás Alvira[15], già nella sua
maturità, durante una conferenza
rivolta ai nonni e traendo spunto
dalla propria esperienza, diceva loro:



«Che cosa sono settanta o ottant’anni
rispetto all’eternità? Nulla. Si è detto
che, paragonato all’eternità, ogni
uomo è sempre giovane (…). Un
ragazzo di sedici o diciotto anni, con
muscoli ben sviluppati, si sente
giovane quando aiuta una persona
anziana ad alzarsi, o ad esempio nel
trasportare un oggetto pesante. Una
persona anziana non ha più i
muscoli tesi per compiere queste
operazioni, ma può avere lo spirito in
tensione, sentirsi giovane
spiritualmente, e aiutare i ragazzi
più giovani, i nipoti, aprendo loro
strade, indicando percorsi solidi che
conosce grazie alla propria
esperienza»[16]. Così, gli uni e gli altri
scoprono a poco a poco il modo di
amare proprio della loro età, sospinti
dallo Spirito Santo, che conserva un
amore sempre giovane, scaturito dal
cuore eterno e infinito di Dio.

La flessibilità di questa forza, di
questo amore, si manifesta anche



quando appare il suo carattere
“erratico”, cioè quando si presenta
con vigore ma non riusciamo a
incanalarlo come vorremmo. Lo
vediamo, ad esempio, nelle infedeltà,
così come in chi coltiva desideri
mondani o genera relazioni tossiche
o abusive. Questi casi sono spesso
l’espressione di una forma
incontrollata del desiderio di amare
e di essere amati, che mostra fino a
che punto il peccato originale ha
indebolito la condizione umana. «Mi
sento capace di tutti gli orrori e di
tutti gli errori commessi dalle
persone più abiette»[17], diceva san
Josemaría. Per questo possiamo
concludere con sant’Agostino: «Quale
abisso l'uomo medesimo, Signore, (...)
Eppure è più facile contarne i capelli
che i sentimenti e i moti del
cuore»[18].

Tuttavia, la vita di Cristo ci ricorda
che la grandezza racchiusa in questa
capacità di amare può non solo



essere recuperata, ma anche
meravigliosamente plasmata dallo
Spirito Santo. E questo vale anche
per le situazioni in cui un progetto di
vita matrimoniale è fallito, o in tante
circostanze di particolare difficoltà.
Vediamo come l’amore di Gesù
accoglie con tenerezza tutti, sia i
bambini che le persone anziane più
bisognose. Rafforza gli apostoli più
giovani e quelli che sembrano avere
già una vita stabilizzata; offre la sua
amicizia a chi porterà il seme del
Vangelo lontano dalla propria terra e
a chi evangelizzerà dalla propria
famiglia. Dedica inoltre grande
attenzione anche a coloro che si
considerano suoi avversari, tra
farisei, sadducei e maestri della
legge, e cerca perfino di attirare fino
all’ultimo colui che finirà per
tradirlo: Giuda Iscariota. In
definitiva, il suo amore non si rivolge
solo alla famiglia di Nazaret, ai suoi
amici più stretti o ai suoi
compaesani, ma a chiunque desideri



aprirsi all’amore di Dio, qualunque
sia la sua condizione: quella è la sua
famiglia (cfr. Mc 3,35).

Questa grande flessibilità della
capacità di amare, che Cristo
desidera far sorgere anche in noi è
sostenuta, potenziata e modellata
dallo Spirito Santo. È ciò che rende
possibile la grandezza tanto del
matrimonio quanto del celibato, sia
nei coniugati, sia nei celibi. Il
torrente d’amore che sgorga dal
cuore umano può rivolgersi al
coniuge e alla propria famiglia,
oppure - a immagine di Gesù - può
essere riversato nella grande famiglia
del Signore, vivendo come Egli stesso
ha vissuto. Lo Spirito Santo abita la
nostra capacità di amare ed eleva
ogni cammino umano. Per questo,
seguendo gli insegnamenti di san
Josemaría, il prelato dell’Opus Dei,
mons. Fernando Ocáriz, ricorda che
«il matrimonio è un “cammino
divino sulla terra”» e che, allo stesso



tempo, il celibato è «una chiamata a
una speciale identificazione con Gesù
Cristo, che comporta anche, già sul
piano umano, ma soprattutto su
quello soprannaturale, una maggiore
capacità di voler bene a tutti. Il
celibato, che prescinde dalla
paternità e dalla maternità fisiche,
rende possibili una maternità o una
paternità spirituali molto più
grandi»[19]. Per questo l’orazione
tradizionale allo Spirito Santo prega
così: «Vieni, Santo Spirito, riempi i
cuori dei tuoi fedeli e accendi in essi
il fuoco del tuo amore. Manda il tuo
Spirito e sarà una nuova creazione, e
rinnoverai la faccia della terra».
Allora, nei celibi, negli sposati, nei
vedovi, saranno creati cuori nuovi.

Con l’assenza fisica di Cristo e con
l’effusione dello Spirito Santo a
Pentecoste, gli apostoli iniziavano
una fase nuova. Tutto sembrava
uguale e, allo stesso tempo, tutto
cambiava. In un certo senso, la



missione era ora più nelle loro mani.
Avrebbero continuato a fare le stesse
cose, ma con un’autonomia
particolare. Questo fatto mostra fino
a che punto il Signore apprezza e si
fida della nostra libertà, perché
possiamo continuare a cercarlo, a
comprenderlo e a decidere il
cammino della nostra missione. Per
questo, in qualunque via Dio ci
chiami, crescere come apostoli
significa formare davvero una 
squadra con lo Spirito Santo. Anche
se la felicità su questa terra può
essere un po’ sfuggente, chi vive
nello Spirito Santo dimostra che,
tanto nei successi quanto nei
fallimenti, il Signore continua a
essere presente e continua ad
attrarci a sé. Con la sua grazia
trasforma progressivamente i nostri
sensi, affinché non ci fermiamo e
possiamo scoprire fino a che punto
desidera che cresciamo nel suo
amore, per poi abbracciarci
definitivamente in Cielo.



Gerard Jiménez Clopés y Andrés
Cárdenas Matute

[1] Pilar Urbano, L’uomo di Villa
Tevere, Rialp, Madrid 1986, p. 207.

[2] Benedetto XVI, Omelia, 26 maggio
2005.

[3] San Tommaso d’Aquino, Inno 
Adoro te devote.

[4] San Giovanni della Croce, Cantico
Spirituale, Canzoni 6-7.

[5] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 737.

[6] Inno Veni Creator Spiritus.

[7] Eduardo Ortiz de Landázuri
(1910-1985) fu un medico spagnolo
specializzato in medicina interna,
noto per il suo lavoro presso la
Clinica Universitaria di Navarra. Si



distinse per la profonda
consapevolezza della vocazione
cristiana e per la dedizione nella
cura dei pazienti, ed è stato
dichiarato venerabile dalla Chiesa
Cattolica nel 2020.

[8] San Josemaría, Cammino, n. 279.

[9] Juan Antonio Narváez Sánchez, El
doctor Ortiz de Landázuri. Un hombre
de ciencia al encuentro con Dios,
Palabra, Madrid 1997, 177.

[10]San Giovanni Paolo II, Omelia, 18
ottobre 1991

[11] Sant’Agostino, De diversis
quaestionibus octoginta tribus, 64, 4.
Citato nel Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2560.

[12] Ernesto Cofiño (1899-1991) fu un
medico e pediatra guatemalteco,
pioniere della salute infantile nel suo
Paese. Dedicò la sua vita alla cura dei
bambini e all’insegnamento,



influenzando con la sua vita cristiana
numerose iniziative sociali. Fu
membro dell’Opus Dei e la sua causa
di beatificazione è in corso.

[13] José Luis Cofiño, José Miguel
Cejas Arroyo, Ernesto Cofiño, Rialp,
Madrid 2003, 122.

[14] San Josemaría, Istruzione, 1
aprile 1934, n. 66. Citato in Andrés
Vázquez de Prada, Il Fondatore
dell’Opus Dei, vol. I, Rialp, Madrid
2010, p. 577.

[15] Tomás Alvira (1906-1992) fu un
educatore e scienziato spagnolo,
dottore in Scienze e docente liceale.
Membro dell’Opus Dei, si distinse per
l’impegno nella formazione dei
giovani e per l’esempio di vita
cristiana vissuta nel matrimonio e in
famiglia. La sua causa di
beatificazione è in corso.



[16] Alfredo Méndiz, Tomás Alvira.
Vida de un educador (1906-1992),
Rialp, Madrid 2023, 289-290.

[17] San Josemaría, Via Crucis,
capitolo XIV.

[18] Sant’Agostino, Le Confessioni,
Libro IV, XIV, 2.

[19] Mons. Fernando Ocáriz, Lettera
pastorale, 20 ottobre 2020, n. 22. La
citazione interna è di san Josemaría,
riportata in Colloqui, n. 92.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/saranno-creati-
cuori-nuovi-matrimonio-e-celibato-

apostolico-i/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/saranno-creati-cuori-nuovi-matrimonio-e-celibato-apostolico-i/
https://opusdei.org/it-ch/article/saranno-creati-cuori-nuovi-matrimonio-e-celibato-apostolico-i/
https://opusdei.org/it-ch/article/saranno-creati-cuori-nuovi-matrimonio-e-celibato-apostolico-i/
https://opusdei.org/it-ch/article/saranno-creati-cuori-nuovi-matrimonio-e-celibato-apostolico-i/

	Saranno creati cuori nuovi. Matrimonio e celibato apostolico I

