
opusdei.org

San Josemaría, etica
cattolica e lavoro
che si fa orazione

In un'epoca di crisi come quella
che stiamo vivendo non è
strano riflettere sul senso del
capitalismo che continua ad
essere materia di dibattito
soprattutto a causa di segnali
preoccupanti che da più parti
sembrano mostrarne margini di
fragilità.

30/05/2012



E' interessante riprendere la tesi
weberiana che individua nel
protestantesimo (nella sua
declinazione calvinista) la radice
culturale che ha favorito la nascita
del capitalismo moderno, per
metterla alla prova di fronte alla
proposta cattolica che attraverso la
dottrina sociale ha saputo proporre
molte valide risposte. In questo senso
assume un certo rilievo il messaggio
di san Josemaría Escrivá, fondatore
dell'Opus Dei, che nella riscoperta
della santità nella vita ordinaria e
specialmente nel lavoro
professionale fu un precursore di
molti degli insegnamenti del Concilio
Vaticano II di cui si celebra
quest'anno il 50esimo anniversario.

Max Weber con L'etica protestante e
la nascita del capitalismo moderno
giunse a individuare nel puritano
inglese colui che più rigorosamente
credendo di applicare la teoria di
Calvino ha innescato, sia pure



inconsapevolmente, il processo
economico definito "capitalismo
moderno".

La dottrina calvinista, infatti, si
potrebbe sintetizzare come la ricerca
di un "segno" visibile per eliminare
l'angoscia di fronte all'insicurezza sul
destino eterno che il luteranesimo
portava con sé.

Calvino parte dal presupposto di un
Dio che lavora, come si legge nelle
prime pagine della Genesi (la
Creazione) e da qui arriva all'idea
che il profitto del lavoro umano è il
segno "psicologico" della
benevolenza divina e quindi della
predestinazione.

Allo stesso tempo chi lavora bene è
pagato bene: il denaro guadagnato
lavorando onestamente, e con
iniziativa, è dunque segno della
grazia divina; mentre chi fallisce nel
lavoro e si ritrova in miseria, o non
riesce a modificare tale stato, rischia



la dannazione. Questa dinamica, poi,
si apre a cercare una stabilità anche
per il futuro: bisogna ampliare e
diversificare sempre di più le attività,
guadagnare sempre di più,
cautelandosi contro i rovesci della
vita: ovvero la miseria. E tutto ciò
reinvestendo continuamente il
denaro guadagnato e trattenendo
solo lo stretto necessario per vivere.

Per questo il puritano inglese è il
modello: un carattere stoico,
ordinato, capace di sopportare ogni
difficoltà e fatica nel lavoro; uno che
vive dello stretto necessario e che
tutto il denaro che guadagna dalle
sue attività lo reinveste per ampliarle
sempre più: il continuo
reinvestimento degli utili. Più
diventa ricco, più si conferma nella
predestinazione.

L'iter di questo cammino che ha
un'origine religiosa trova il suo
compimento nell'etica del risultato



che è in fondo la versione
secolarizzata della dottrina della
predestinazione, cui si aggiunge il
cinismo di un illuminista come
Bernard de Mandeville, su cui Weber
non si è soffermato, vero padre del
capitalismo moderno nel senso più
deteriore del termine (sfruttamento
della povertà e negazione
dell'istruzione e di uno sviluppo per i
poveri, come affermato nella Favola
delle Api: sono loro, e tali devono
rimanere, il vero motore del
progresso).

La tesi di Max Weber, vagliata negli
anni da parecchi studiosi, risulta
tuttora attuale e profonda. Tuttavia
ha suscitato grande interesse la
critica sollevata da M. Novak in
“L'etica cattolica e lo spirito del
capitalismo”. In queste pagine Novak
ammira l'intuizione mostrata da
Weber nel sottolineare la dimensione
culturale del capitalismo,



intravedendo nella storia economica
una dimensione religiosa e morale.

D'altronde il vero obiettivo dell'opera
di Novak non è tanto una polemica
anti-weberiana, ma piuttosto
"spiegare come l'etica cattolica possa
abbracciare, correggere ed emendare
lo spirito del capitalismo", come lui
stesso dichiara esplicitamente
nell'Introduzione. Novak individua
una conciliazione tra cattolicesimo e
capitalismo, in cui l'utilitarismo
ottimizzante economico di un
capitalismo intrinsecamente
"disumano" viene emendato
dall'etica cattolica, l'unica ad esser
capace di coniugare insieme "etica e
persona".

D'altra parte questa prospettiva è
rintracciabile in alcuni positivi
giudizi contenuti nel Magistero, in
particolar modo nella “Centesimus
Annus” del beato Giovanni Paolo II,
in cui si riconosce che l'economia



d'impresa possiede qualcosa di
positivo e creativo che non va
demonizzato.

Di fatto, la dottrina sociale della
Chiesa colloca una "economia di
mercato" equa nel più ampio ambito
della società, delineandone i limiti
all'interno di un ordine giuridico che
la regola e in istituzioni morali, come
la famiglia, che interagiscono con
essa.

Giovanni Paolo II scrive, infatti, che
"la libertà nel settore dell'economia
deve inquadrarsi in un solido
contesto giuridico che la metta al
servizio della libertà umana
integrale, una libertà responsabile il
cui centro è etico e religioso".
Benedetto XVI nella “Caritas in
veritate” indica che "la gestione
dell'impresa non può tenere conto
degli interessi dei soli proprietari
della stessa, ma deve anche farsi
carico di tutte le altre categorie di



soggetti che contribuiscono alla vita
dell'impresa".

Il lavoro dunque non è solo segno di
predestinazione né nella versione
secolarizzata del calvinismo fonte di
benessere, ma la dimensione
"quotidiana" in cui il cristiano è
chiamato a vivere la giustizia e la
carità.

All'inizio del secolo scorso il
fondatore dell'Opus Dei ha
contribuito efficacemente a
segnalare che la principale materia
di santificazione del cristiano è la
vita ordinaria e specialmente il
lavoro professionale. E questo
avveniva ben prima che il Concilio
Vaticano II recuperasse queste
dimensioni, presenti sin dal
primitivo cristianesimo (almeno fino
al IV sec.).

San Josemaría ha riportato in primo
piano la consapevolezza che nel
messaggio cristiano il lavoro è per



l'uomo il modo di proseguire e
collaborare all'opera creatrice e
redentrice di Dio. È Dio che dopo
aver creato il mondo lo ha affidato
all'uomo, dandogli il compito di
coltivarlo, conoscerlo e prendersene
cura. II lavoro, inteso non solo come
attività professionale ma come
l'insieme delle attività ordinarie che
caratterizzano la vita di ciascuno, è il
principale mezzo attraverso cui
incontrarsi con Dio, stare con Lui,
fare la sua volontà.

Il lavoro quindi, come ogni attività
del cristiano (sociale, familiare,
sportiva, ecc.), deve trasformarsi in
orazione, cioè in dialogo con Dio.
Escrivá scrisse: "l'arma dell'Opus Dei
non è il lavoro: è l'orazione. Per
questo trasformiamo il lavoro in
orazione ed abbiamo anima
contemplativa".

Invitava "a svolgere il lavoro di
Marta, ma con il cuore di Maria", ad



essere "contemplativi in mezzo al
mondo". Egli equiparava il tavolo di
lavoro, o la scrivania del laico,
all'altare su cui il sacerdote celebra
ogni giorno la santa Messa.

In quest'ottica il lavoro non è più
concepibile come un'etica del
risultato o un'etica del successo,
come lo stesso fondatore ha chiarito:
"potete pure ottenere i successi più
spettacolari in campo sociale, nella
vita pubblica, nella professione, ma
se trascurate la vostra vita interiore e
vi allontanate dal Signore, avrete
fallito clamorosamente. Al cospetto
di Dio è vittorioso colui che lotta per
comportarsi da cristiano autentico:
non ci può essere una soluzione
intermedia".

La via indicata da san Josemaría sta
dunque nel coniugare perfezione
umana e perfezione divina: "quel che
ho sempre insegnato - da
quarant'anni a questa parte - è che



ogni lavoro umano onesto, sia
intellettuale che manuale, deve
essere realizzato dal cristiano con la
massima perfezione possibile: vale a
dire con perfezione umana e con
perfezione cristiana. Infatti, svolto in
questo modo, quel lavoro umano,
anche quando può sembrare umile e
insignificante, contribuisce a
ordinare in senso cristiano le realtà
temporali - manifestando la loro
dimensione divina - e viene assunto e
incorporato all'opera mirabile della
Creazione e della Redenzione del
mondo. In tal modo il lavoro viene
elevato all'ordine della grazia e si
santifica: diventa opera di Dio,
operatio Dei, opus Dei".

Giorgio Faro è Docente di Filosofia
alla Pontificia Università Santa Croce

Giorgio Faro // Caravella.eu



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/san-josemaria-
etica-cattolica-e-lavoro-che-si-fa-

orazione/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/san-josemaria-etica-cattolica-e-lavoro-che-si-fa-orazione/
https://opusdei.org/it-ch/article/san-josemaria-etica-cattolica-e-lavoro-che-si-fa-orazione/
https://opusdei.org/it-ch/article/san-josemaria-etica-cattolica-e-lavoro-che-si-fa-orazione/
https://opusdei.org/it-ch/article/san-josemaria-etica-cattolica-e-lavoro-che-si-fa-orazione/

	San Josemaría, etica cattolica e lavoro che si fa orazione

