
opusdei.org

San Josemaría e
l’amore per la
creazione

Che cosa diceva san Josemaría
sull’amore per la creazione?
Ecco un articolo del teologo
Guillaume Derville.

26/06/2015

Nell’enciclica Laudato si’ [LS], papa
Francesco parlava dell’impegno nella
cura dell’ambiente in cui viviamo.
Ma che cosa diceva san Josemaría
sull’amore per la creazione? Prima di
tentare di dare una risposta, è bene



chiarire che l’enciclica sviluppa
ampiamente temi e prospettive che il
fondatore dell’Opus Dei non ebbe
l’occasione di trattare, almeno con
l’ampiezza, il percorso e le
metodologie (cfr. LS 15-16) di un
documento attuale del magistero
sociale.

Cominciamo con alcuni punti di
contatto. Il Santo Padre si riferisce
alla “cura della casa comune”[1], un
termine che si può applicare a varie
realtà. Per esempio, san Josemaría
applicò l’espressione “casa comune”
all’università. Nel contesto delle
ingiustizie e delle oppressioni
politiche o sociali degli anni ’60,
diceva: “L’università è il luogo in cui 
ci si prepara a risolvere questi
problemi; è la casa comune, il luogo
di studio e di amicizia; il luogo in cui
debbono convivere in pace persone di
diverse tendenze che esprimono in
ogni momento il legittimo pluralismo
esistente nella società”[2].



Da parte sua, anche san Giovanni
Paolo II, nell’enciclica Evangelium
vitae, utilizzava questa espressione
quando affermava che con la
negazione del diritto originario e
inalienabile alla vita, “lo Stato non è
più la casa comune dove tutti
possono vivere secondo i principi di
uguaglianza sostanziale”[3].

Se prima “casa comune”ci faceva
pensare alla pace e all’uguaglianza
nella società, papa Francesco ci
invita ad ampliare questo concetto,
fino a comprendere il mondo intero
in chiave ecologica (una parola
creata alla fine del XIX secolo a
partire dal greco “casa”). È
necessario portare avanti un lavoro
di riorientamento del mondo (cfr. LS,
cap. III) e sradicare da esso i “peccati
contro la creazione” (LS, n. 8).

L’amore appassionato per la
Creazione



San Josemaría invitava ad “amare il
mondo appassionatamente”, titolo di
una sua nota omelia che comprende
anche, senza dar adito a dubbi, le
cose più materiali. Non c’è amore
senza rispetto. “Il mondo è buono –
diceva – perché le opere di Dio sono
sempre perfette”; e proseguiva:
“siamo noi uomini che rendiamo il
mondo cattivo con il peccato”[4]. È
una convinzione che nasce dallo
sguardo di fede e di amore rivolto
alla Creazione. È lo stesso sguardo
che papa Francesco per tutta
l’enciclica ci chiede insistentemente
di continuare ad avere (cfr., per
esempio, LS, nn. 96-100):
dall’originaria donazione (cfr. LS, n.
5) fino all’apertura allo stupore e alla
meraviglia (LS, n. 11), insieme con
l’amara constatazione della povertà e
delle disuguaglianze.

A tal riguardo san Josemaría cercava
di metterci di fronte alla realtà: “I
beni della terra divisi tra pochi e i



beni della cultura chiusi in cenacoli
ristretti. Fuori, c’è fame di pane e di
dottrina; e le vite umane, che sono
sante perché vengono da Dio, sono
trattate come cose, come numeri
statistici. Comprendo e condivido
questa impazienza: essa mi spinge a
guardare a Cristo che continua a
invitarci a mettere in pratica il
comandamento nuovo
dell’amore”[5].

San Josemaría, scomparso nel 1975,
non si occupò esplicitamente della
questione ecologica, della quale
abbiamo preso maggiore coscienza
in seguito. Tuttavia, i suoi
insegnamenti sull’amore cristiano
per il mondo, e il compito umano di
santificarlo, rispettandone le leggi e
sviluppando pienamente le sue
potenzialità, ci offrono un ricco
patrimonio in base al quale riflettere
intorno alla cura che dobbiamo
avere dell’ambiente in cui viviamo,



alla luce delle prospettive e delle
proposte della Laudato si’.

Il rapporto che abbiamo con
l’ambiente ha una grande influenza
su di noi e il ritorno in certi luoghi
geografici conferma la nostra
identità (cfr. LS, n. 84). Josemaría
Escrivá amava la sua terra,
l’Aragona; condivideva il suo amore
per la natura, per le piante e i fiori, e
anche per quelle bellezze della
natura che egli aveva conosciuto da
bambino nei romanzi di Giulio
Verne[6]. In terra spagnola seppe
ascoltare il canto dell’acqua che
irrora le piante e contemplare l’orto
che rinverdisce mentre l’asinello,
giorno dopo giorno, anno dopo anno,
consuma la sua vita nei giri della
noria. Dichiarava la sua predilezione
per questo animale, docile, umile e
lavoratore, e affermava con
decisione, per esempio, che “un bel
cavallo m’incanta, ma anche un
uccello, un fiore, un cane”[7].



Dobbiamo essere amministratori,
e non sperperatori

Come comportarsi con i beni di
quella casa comune che è il mondo?
Il fondatore dell’Opus Dei –
commentava il beato Álvaro del
Portillo – invitava “a essere
assolutamente distaccati dalle cose
umane – siamo soltanto degli
amministratori –, e a comportarsi
con buon senso, senza sprecare,
senza sciupare, amministrando il
meglio possibile quel che abbiamo
tra le mani”[8]. Si tratta, prima di
ogni altra cosa, di una disposizione
spirituale più che di una questione
economica. Nella sua enciclica papa
Francesco propone alcune idee
concrete, che confermano
l’autenticità della sua vita distaccata:
non sciupare la carta (cfr. LS, nn. 22,
211), risparmiare l’energia elettrica
(cfr. LS, n. 211), per citare adesso
soltanto qualche esempio.



Come tanti santi, anche san
Josemaría era concreto e ricorreva a
questo tipo di esempi che erano
frutto della sua esperienza di vita. Il
suo primo successore ricorda che
“usava sempre dei fogli già usati da
un lato per scrivervi sul retro
appunti o minute; diceva scherzando
che se fosse stato possibile, avrebbe
scritto perfino sul bordo”[9], per non
sciupare altra carta. In quanto
all’energia elettrica, dava spesso
consigli: “Vedi, lì hanno acceso le luci
per aprire le finestre, e quando la
stanza è stata invasa dalla luce
naturale, hanno dimenticato di
spegnerle. [...] Per favore, sali e di’
loro con delicatezza di spegnere,
perché si sta sciupando luce
inutilmente”[10]. Inoltre invitava a
stare attenti alle piccole cose per un
motivo di carità, e in questo
includeva alcuni dettagli che aiutano
a risparmiare e a evitare lo spreco di
risorse che si sarebbero potute



impiegare meglio per alleviare le
necessità nei nostri simili.

Lavoro, filiazione e lode
eucaristica

San Josemaría non aveva intenzione
di fornire un programma di azione
sociale corporativo per l’Opus Dei,
perché non faceva parte della
missione di questa prelatura, ma
s’impegnò nel diffondere la chiamata
evangelica alla santità e
all’apostolato nel lavoro
professionale e nella vita quotidiana,
nel rispetto della natura e nel
compimento dei doveri civici. Poi
diceva che ognuno deve unirsi agli
altri, cristiani o meno, per affrontare
insieme i problemi della società (cfr. 
LS, n. 219), facendo nel miglior modo
possibile tutto ciò che fa: “Il lavoro
costante e ordinario ci è congenito a
tal punto, che il nostro hobby è anche
lavoro: con un dato lavoro ci
riposiamo da un altro”[11].



Il tema del lavoro è un altro cardine
dell’enciclica di papa Francesco
(cfr.LS, nn. 98, 124-129). Com’è noto,
questo è un tratto essenziale anche
nello spirito dell’Opus Dei, insieme
con la affermazione della filiazione
divina su cui tutto si fonda, e con la
centralità dell’Eucaristia, mistero che
in qualche modo corona la Laudato
si’ (cfr. nn. 236-237).

Dalla bellezza della Creazione o dalla
contemplazione di Cristo, san
Josemaría arriva alla “pazzia
d’Amore della Santa Eucaristia”[12].
Diceva: “Quando dico Dominus
vobiscum, anche se sono da solo con
chi mi serve la Messa, lo dico a tutta
la Chiesa, a tutte le creature della
terra, alla creazione intera, anche
agli uccelli e ai pesci”[13].

Nel mistero, il frumento e le uve
simbolizzano la natura e il mondo;
sono diventati pane e vino, e così si
offre il lavoro e la coltura per



trasformare tutto in Cristo, Figlio di
Dio e di santa Maria, come lode di
Dio. Questa azione liturgica, che fa
entrare la terra nel Cielo e ha una
dimensione cosmica, annuncia la
ricapitolazione di tutte le cose in
Cristo (cfr. LS, 100): come dice san
Tommaso d’Aquino, “ogni creatura
sensibile riceverà una certa novità di
gloria”[14].

Ecco perché, dopo aver celebrato
l’Eucaristia, il fondatore dell’Opus
Dei amava recitare un inno preso dal
libro di Daniele (3, 57 ss.) in unione
con il Salmo Laudate (Sal 150), il 
Trium puerorum o Benedicite, il cui
uso rimonta almeno al terzo secolo.
Invita tutta la creazione a benedire il
Signore: lo sguardo si rivolge al sole,
alla luna, alle stelle; raggiunge
l’immensa estensione delle acque;
s’innalza verso i monti, contempla le
più diverse situazioni atmosferiche,
passa dal freddo al caldo, dalla luce
alle tenebre; prende in



considerazione il mondo minerale e
quello vegetale; si sofferma sulle
differenti specie animali; termina
con l’uomo.

Tutti gli esseri, solo perché esistono,
benedicono Dio e gli danno gloria
(cfr. LS, 69). Come insegna la 
Gaudium et spes, “Unità di anima e di
corpo, l’uomo sintetizza in sé, per la
sua stessa condizione corporale, gli
elementi del mondo materiale, così
che questi attraverso di lui toccano il
loro vertice e prendono voce per
lodare in libertà il Creatore”[15].

A questa stessa lode ci invita papa
Francesco, facendo eco al Cantico
delle creature di san Francesco
d’Assisi. È un canto che loda il
Creatore nelle sue creature, in modo
analogo a come è Dio che lodiamo
nella vita dei santi perché,
coronando i loro meriti, corona i
propri doni[16]. Non tutto è Dio,
neppure il mondo è Dio, né il



divenire del mondo è il divenire di
Dio; però, insegna il Catechismo, “le
varie creature, volute nel loro
proprio essere, riflettono, ognuna a
suo modo, un raggio dell’infinita
sapienza e bontà di Dio”[17].

Con un profondo senso della sua
filiazione divina, l’autore di 
Cammino non aveva ancora 30 anni
quando scriveva nei suoi Appunti
intimi: “Bambino: abìtuati a
innalzare il cuore a Dio, in
rendimento di grazie, molte volte al
giorno. Perché ti dà questo e
quest’altro. Perché ti hanno
disprezzato. Perché non hai ciò di cui
hai bisogno o perché lo hai. Perché
ha fatto così bella sua Madre, che è
anche Madre tua. Perché ha creato il
sole e la luna e quell’animale e quella
pianta. Perché ha fatto eloquente
quell’uomo, e te impacciato nel
parlare... Ringrazialo di tutto, perché
tutto è buono”[18].



Un ringraziamento che non è
passivo, ma ci porta a prendere
iniziative, come ci invita papa
Francesco nella sua enciclica (cfr, per
esempio, LS, nn. 13, 19, 189, 217). Se,
come scrive il teologo Fernando
Ocáriz, “la creazione è una realtà
attuale e permanente, e non solo né
essenzialmente un inizio temporale
assoluto”[19], dalla nostra condizione
radicale di figli di Dio troviamo nella
bellezza dell’opera divina un luogo
comune di dialogo e di lavoro dove
“ci uniamo per farci carico di questa
casa che ci è stata affidata” (LS, n.
244).

Guillaume Derville

[1] Papa Francesco, Enciclica Laudato
si’, 24-V-2015, titolo e cfr. nn. 1, 3, 13,
17, 53, 61, 155, 232, 243.



[2] San Josemaría, Colloqui, ed.
critico-storica (José Luis Illanes),
Rialp, Madrid 2012, nn. 76-77.

[3] San Giovanni Paolo II, Enciclica 
Evangelium vitae, n. 20.

[4] San Josemaría, Colloqui, nn. 70.

[5] San Josemaría, È Gesù che passa,
ed. critico-storica (Antonio Aranda),
Rialp, Madrid 2013, n. 111.

[6] Cfr. san Josemaría, Note di un
incontro informale, 1-IV-1973 (AGP,
biblioteca, P01).

[7] San Josemaría, Note di un incontro
informale a Buenos Aires, 23-VI-1974
(AGP, biblioteca, P04).

[8] Beato Álvaro del Portillo, nota 94
a san Josemaría, Instrucción,
V-1935/14-IX-1950, n. 56.

[9] Beato Álvaro del Portillo, 
Intervista sul Fondatore dell’Opus Dei,
11, p. 212.



[10] San Josemaría, AGP, biblioteca,
P01.

[11] San Josemaría, Lettera 29-
IX-1957, n. 73.

[12] San Josemaría, Cammino, ed.
critico-storica (Pedro Rodríguez),
Rialp, Madrid 20043, n. 432; cfr. n.
533.

[13] San Josemaría, Note di una
meditazione, in Crónica, 1969, p. 63
(AGP, biblioteca, P01).

[14] San Tommaso d’Aquino, In Epist.
ad Romanos, c. 8, lect. 4, citato in F.
Ocáriz, Naturaleza, gracia y gloria,
EUNSA, Pamplona 2000, p. 353. Cfr. 
Rm 8, 19; Col 1, 20; Ap 21, 1.

[15] Concilio Vaticano II, Cost. past. 
Gaudium et spes, n. 14.

[16] Cfr. Missale romanum, Prefatio I 
de sanctis.



[17] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 339.

[18] San Josemaría, Appunti intimi,
28-XII-1931, cit. in Cammino, ed. crit.,
commento al n. 268, pp. 441-443.

[19] Fernando Ocáriz, La Chiesa,
mondo riconciliato, Ares, Milano
2014, p. 43.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/san-josemaria-
e-lamore-per-la-creazione/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/san-josemaria-e-lamore-per-la-creazione/
https://opusdei.org/it-ch/article/san-josemaria-e-lamore-per-la-creazione/
https://opusdei.org/it-ch/article/san-josemaria-e-lamore-per-la-creazione/

	San Josemaría e l’amore per la creazione

