
opusdei.org

Rendimi la gioia di
essere salvato

Per poter dare misericordia,
abbiamo bisogno di riceverla
da Dio: dobbiamo mostrargli le
nostre ferite, lasciarci curare,
lasciarci amare. In un mondo
«che troppe volte è duro con il
peccatore e molle con il
peccato», il salmo miserere –
abbi misericordia di me – è la
grande preghiera del perdono
che libera l’anima e ci
restituisce la gioia di abitare
nella casa del Padre.



24/02/2017

Miserere mei, Deus, secundum
misericordiam tuam - «Pietà di me, o
Dio, secondo la tua misericordia» (Sal
50 [51], 3). Da tre millenni il
salmomiserere alimenta l’orazione di
ogni generazione del Popolo di Dio.
Nelle Lodi della Liturgia delle ore è
inserito tutte le settimane, il venerdì.
San Josemaría e i suoi successori alla
guida dell’Opus Dei lo recitano ogni
sera prostrati per terra[i],
esprimendo con il corpo il significato
delle parole che compongono questo
«Magnificat della misericordia»,
come lo ha definito recentemente il
Papa: « il Magnificat di un cuore
contrito e umiliato che, nel suo
peccato, ha la grandezza di
confessare il Dio fedele, che è più
grande del peccato»[ii].



Il salmo miserere ci immerge nella
«più profonda meditazione sulla
colpa e la grazia»[iii]. La tradizione
di Israele lo pone sulle labbra di
Davide, quando il profeta Nathan lo
rimproverò, da parte di Dio, per
l’adulterio con Betsabea e l’assassinio
di Uria[iv]. Il profeta non rinfacciò
direttamente al re il suo peccato: si
servì di una parabola[v], perché
fosse lo stesso Davide a riconoscerlo. 
Peccavi Domino, «Ho peccato contro
il Signore» (2 Sam 12, 13): il miserere
– abbi misericordia di me – che esce
dal cuore di Davide è anche
l’espressione della sua desolazione
interiore e la consapevolezza del
dolore che ha seminato attorno a sé.
La percezione della portata del
proprio peccato – Dio, gli altri, se
stesso – lo porta a cercare rifugio e
rimedio nel Signore, l’unico che può
sistemare le cose: «davanti a lui
rassicureremo il nostro cuore
qualunque cosa esso ci rimproveri.



Dio è più grande del nostro cuore e
conosce ogni cosa» (1 Gv 3, 19-20).

Perché non sanno quello che fanno

Del peccato vediamo soprattutto, in
un primo momento, la liberazione
che sembra promettere: emanciparsi
da Dio per essere veramente noi
stessi. Ma l’apparente liberazione –
illusione – si trasforma ben presto in
un peso insopportabile. L’uomo forte
e autonomo, che credeva di poter
mettere a tacere la propria coscienza,
arriva prima o poi a un momento in
cui si arrende: l’anima non ne può
più; «non le bastano le spiegazioni
abituali, non la soddisfano più le
menzogne dei falsi profeti»[vi]. È
l’inizio della conversione, o di una
delle «conversioni successive» della
nostra vita, che sono «ancora più
importanti e difficili»[vii].

Il processo non è sempre così rapido
come nella storia del re Davide. La
cecità che precede e accompagna il



peccato, e che cresce con il peccato
stesso, può prolungarsi ancora; ci
inganniamo con giustificazioni,
diciamo a noi stessi che la cosa non è
così importante… È una situazione
nella quale spesso anche noi ci
imbattiamo attorno a noi, «in un
mondo che troppe volte è duro con il
peccatore e molle con il
peccato»[viii]: duro con il peccatore
perché nella sua condotta si
percepisce chiaramente quanto sia
corrosivo il peccato; ma molle con il
peccato, perché riconoscerlo come
tale significherebbe proibire a se
stesso certe «libertà». Tutti siamo
esposti a questo rischio: vedere negli
altri quanto sia brutto il peccato, ma
non condannare il peccato in noi
stessi. Allora, non soltanto
manchiamo di misericordia:
diventiamo anche incapaci di
riceverla.

Lasciarsi offuscare dal peccato e
dalla tiepidezza sa di auto-inganno,



di cecità voluta – vogliamo non
vedere, facciamo finta di non vedere
– , e perciò richiede il perdono di Dio.
Gesù vede così il peccato quando dice
dalla Croce: «Padre, perdonali,
perché non sanno quello che
fanno» (Lc 23, 34). Perderemmo la
profondità di questa parola del
Signore se la considerassimo
semplicemente un’amabile
giustificazione, che nasconde il
peccato. Quando ci allontaniamo da
Dio, sappiamo o non sappiamo quello
che facciamo? Ci rendiamo conto che
non ci comportiamo bene, ma
dimentichiamo che così non andiamo
da nessuna parte. Il Signore si
impietosisce di entrambe le cose e
anche della profonda tristezza nella
quale sprofondiamo
successivamente. San Pietro sapeva o
non sapeva ciò che faceva, mentre
rinnegava l’Amico? Poi «pianse
amaramente» (Mt 26, 75) e le lacrime
gli restituirono uno sguardo più
limpido e più lucido.



«La misericordia di Cristo non è una
grazia a buon mercato, non suppone
la banalizzazione del male. Cristo
porta nel suo corpo e sulla sua anima
tutto il peso del male, tutta la sua
forza distruttiva. Egli brucia e
trasforma il male nella sofferenza,
nel fuoco del suo amore
sofferente»[ix]. La sua parola di
perdono dalla Croce - «non sanno
quello che fanno» - lascia intravedere
il suo progetto misericordioso:
possiamo tornare alla casa del Padre.
Anche per questo dalla Croce ci
affida alla protezione di sua Madre.

La nostalgia della casa del Padre

«La vita umana, in un certo modo, è
un continuo ritorno alla casa del
Padre»[x]. La conversione, e le
conversioni, cominciano e
ricominciano con la costatazione che
siamo rimasti in qualche modo senza
casa. Il figlio prodigo sente la
«nostalgia del pane appena sfornato



che i domestici a casa, a casa di suo
padre, mangiano per colazione. La
nostalgia è un sentimento potente.
Ha a che fare con la misericordia
perché ci allarga l’anima […]. In
questo ampio orizzonte della
nostalgia, questo giovane – dice il
Vangelo – rientrò in sé stesso e si
sentì miserabile. E ognuno di noi può
cercare o lasciarsi portare a quel
punto dove si sente più miserabile.
Ognuno di noi ha il suo segreto di
miseria dentro… Bisogna chiedere la
grazia di trovarlo»[xi].

Fuori dalla casa del padre – riflette il
figlio prodigo – egli si trova in realtà
fuori dalla sua stessa casa. La
riscopre: il luogo che gli appariva
come un ostacolo per la sua
realizzazione personale, si rivela
come il focolare che non avrebbe
mai dovuto abbandonare. Anche
coloro che stanno nella casa del
padre possono stare con il cuore
altrove. Questo succede al fratello



maggiore della parabola: pur non
essendo andato via, il suo cuore era
lontano. Anche per lui sono valide le
parole del profeta Isaia alle quali
Gesù si riferiva nella sua
predicazione: «Questo popolo […] mi
onora con le labbra, ma il suo cuore è
lontano da me» (Is 29,13)[xii]. Il
fratello maggiore «non dice mai
“padre”, non dice mai “fratello”,
pensa soltanto a sé stesso, si vanta di
essere rimasto sempre accanto al
padre e di averlo servito […]. Povero
padre! Un figlio se n’era andato, e
l’altro non gli è mai stato davvero
vicino! La sofferenza del padre è
come la sofferenza di Dio, la
sofferenza di Gesù quando noi ci
allontaniamo o perché andiamo
lontano o perché siamo vicini ma
senza essere vicini»[xiii]. Vi saranno
momenti della nostra vita nei quali,
anche se non ci siamo allontanati
come il figlio minore, sentiremo più
fortemente fino a che punto siamo
come il figlio maggiore. Sono



momenti nei quali Dio ci dà più luce:
ci vuole più vicini al suo cuore. Sono
i momenti di una nuova conversione.

Nella conversazione tra il fratello
maggiore e il padre[xiv] salta agli
occhi, a fronte della tenerezza del
cuore del padre, la durezza di cuore
del figlio: la sua risposta amara lascia
indovinare che aveva perduto la
gioia di stare nella casa di suo padre.
Proprio per questo aveva perduto la
capacità di rallegrarsi con lui e con il
fratello. Per l’uno e per l’altro aveva
soltanto rimproveri: vedeva soltanto
i loro errori. «Quando la vita
interiore si chiude nei propri
interessi, non vi è più spazio per gli
altri […], non si ascolta più la voce di
Dio, non si gode più della dolce gioia
del suo amore, non palpita più
l’entusiasmo di fare il bene. Anche i
credenti corrono questo rischio,
certo e permanente»[xv].



Anche il padre resta sorpreso da
questa durezza, e tenta di
ammorbidire il cuore di quel figlio
che, pur essendo rimasto con lui,
ambiva – magari senza esserne
perfettamente cosciente – l’egoismo
sventato del fratello piccolo; il suo
era un egoismo più «ragionevole»,
più sottile, e forse più pericoloso. Il
padre cerca di dargli qualche
spiegazione: «bisognava far festa e
rallegrarsi perché questo tuo fratello
era morto ed è tornato in vita» (Lc 15,
32). Con fortezza di padre e
tenerezza di madre, lo rimprovera,
come per dirgli: Figlio mio, dovresti
rallegrarti: che cosa ti succede nel
cuore? «Anche lui ha bisogno di
scoprire la misericordia del
padre»[xvi]: ha bisogno di scoprire
quella nostalgia della casa del Padre,
quel dolore soave che ci fa ritornare.

Rendimi la gioia di essere salvato



Tibi, tibi soli peccavi et malum coram
te feci. - «contro di Te, contro te solo
ho peccato, quello che è male ai tuoi
occhi, io l’ho fatto» (Sal 50[51], 6). Lo
Spirito Santo, che «convincerà il
mondo quanto al peccato»[xvii], è
colui che ci fa vedere che questa
nostalgia, questo malessere, non è
dovuto soltanto a uno squilibrio
interiore, ma ha un’origine più
profonda in una relazione ferita: ci
siamo allontanati da Dio, lo abbiamo
lasciato solo, e siamo rimasti soli. «In
multa defluximus»[xviii], scrive
sant’Agostino: quando ci
allontaniamo da Dio, ci disperdiamo
in molte cose, e la nostra casa rimane
deserta[xix]. È lo Spirito Santo che ci
induce a ritornare a Dio, l’unico che
può perdonare i peccati[xx]. Come
aleggiava sulle acque all’inizio della
creazione[xxi], così aleggia ora sulle
anime. Egli ha mosso la donna
peccatrice ad avvicinarsi a Gesù,
senza parlare; e la misericordia di
Dio l’ha accolta senza che i



commensali capissero il perché delle
lacrime, del profumo, dei
capelli[xxii]: Gesù, raggiante, dice di
lei che le era stato perdonato molto
perché molto aveva amato[xxiii].

La nostalgia della casa del Padre è
nostalgia di vicinanza, di
misericordia divina; è necessità di
rimettere «il cuore in carne viva,
umanamente e sopranaturalmente
pervaso da un amore forte, abnegato,
generoso»[xxiv]. Se, come il figlio
minore, ci avviciniamo al grembo del
Padre, a quel punto comprenderemo
che la medicina per le nostre ferite è
Lui stesso, Dio stesso. Entra allora in
scena un «terzo figlio»: Gesù che ci
lava i piedi, Gesù che si è fatto servo
per noi. «È quello che “pur essendo
di natura divina, non ritenne un
privilegio l’essere come [il Padre], ma
svuotò sé stesso, assumendo una
condizione di servo” (Fil 2,6-7).
Questo Figlio-Servo è Gesù! È
l’estensione delle braccia e del cuore



del Padre: Egli ha accolto il prodigo e
ha lavato i suoi piedi sporchi; Lui ha
preparato il banchetto per la festa
del perdono»[xxv].

Cor mundum crea in me, Deus - «Crea
in me, o Dio, un cuore puro» (Sal 50
[51], 12). Il Salmo ritorna ancora una
volta sulla purezza del cuore[xxvi].
Non è una questione di narcisismo o
di scrupolo, perché «il cristiano non è
un collezionista fanatico di certificati
di servizio senza macchia»[xxvii]. È
una questione di amore: il peccatore
pentito è disposto a fare il necessario
per guarire il proprio cuore, per
riacquistare la gioia di vivere con
Dio. Redde mihi laetitiam salutaris tui
- «rendimi la gioia di essere
salvato» (Sal 50 [51], 14): quando le
cose si vedono in questo modo, la
confessione non è un qualcosa di
freddo, come una sorta di tramite
amministrativo. «Può farci bene
domandarci: dopo essermi
confessato, festeggio? O passo



rapidamente a un’altra cosa, come
quando, dopo essere andati dal
medico, vediamo che le analisi non
sono andate tanto male e le
rimettiamo nella busta e passiamo a
un’altra cosa»[xxviii].

Chi festeggia, apprezza: è grato del
perdono. E considera allora la
penitenza come qualcosa che va oltre
una semplice pratica per ristabilire
la giustizia: la penitenza è una
esigenza del cuore, che sente la
necessità di avallare le sue parole –
perché, Signore, perché – con la vita.
Per questo san Josemaría consigliava
a tutti di avere «spirito di
penitenza»[xxix]. «Un cuore affranto
e umiliato» (Sal 50 [51], 19)
comprende che è necessario un
percorso di ritorno, di
riconciliazione, che non si fa dalla
sera alla mattina. Dato che è l’amore
a doversi ripristinare, per acquisire
una nuova maturità, il rimedio è
l’amore stesso: «amore con amor si



paga»[xxx]. La penitenza, dunque, è
l’affetto che porta a voler soffrire –
sereni, senza darci importanza,
senza «cose strane»[xxxi] – per tutto
quello che abbiamo fatto soffrire a
Dio e agli altri. Questo è il senso di
uno dei modi che il Rituale propone
al sacerdote per congedarsi dal
penitente dopo l’assoluzione; il
confessore ci dice: «il bene che farai
e il male che dovrai sopportare ti
giovino per il perdono dei
peccati»[xxxii]. Inoltre, «è ben poco
una vita per riparare!»[xxxiii]. La
vita intera è gioiosa contrizione: con
un dolore fiducioso – senza angosce,
senza scrupoli – perché cor contritum
et humiliatum, Deus, non despicies
(Sal 50 [51], 19) - «un cuore affranto e
umiliato, tu, o Dio, non disprezzi».

Carlos Ayxelá

Foto: Santiago González Barros



 [i] Cfr. A. Vázquez de Prada, Il
Fondatore dell’Opus Dei, vol. III,
Leonardo, Milano 2004, p. 385.

 [ii] Papa Francesco, 1ª meditazione
nel Giubileo dei sacerdoti, 2-VI-2016.

 [iii] San Giovanni Paolo II, Udienza,
24-X-2001.

 [iv] Cfr. 2 Sam 11, 2 ss.

 [v] Cfr. 2 Sam 12, 2-4.

 [vi] San Josemaría, Amici di Dio, n.
260.

 [vii] San Josemaría, È Gesù che
passa, 57.

 [viii] Papa Francesco, Omelia, 24-
XII-2015.

 [ix] Card. Joseph Ratzinger, Omelia, 
Missa pro eligendo pontifice, 18-
IV-2005.



[x] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 64.

[xi] Papa Francesco, 1ª meditazione
nel Giubileo dei sacerdoti, 2-VI-2016.

[xii] Cfr. Mt 15, 8.

[xiii] Papa Francesco, Udienza, 11-
V-2016.

[xiv] Cfr. Lc 15, 28-32.

[xv] Papa Francesco, Es. ap. Evangelii
gaudium (24-XI-2013), 2.

[xvi] Papa Francesco, Udienza, 11-
V-2016.

[xvii] Cfr. Gv 16, 8. Così san Giovanni
Paolo II traduce queste parole della
preghiera sacerdotale di Gesù, sulle
quali ha meditato profondamente
nell’enciclica Dominum et
vivificantem (18-V-1986), nn. 27-48.

[xviii] Sant’Agostino, Confessioni, X.
29.40.



[xix] Cfr. Mt 23, 38.

[xx] Cfr. Lc 7, 48.

[xxi] Cfr. Gn 1, 2.

[xxii] Cfr. Lc 7, 36-50.

[xxiii] Cfr. Lc 7, 47.

[xxiv] San Josemaría, Amici di Dio, n.
232.

[xxv] Papa Francesco, Angelus, 6-
III-2016.

[xxvi] Cfr. Sal 50 [51], 4, 9, 11, 12, 19.

[xxvii] San Josemaría, È Gesù che
passa, n. 75.

[xxviii] Papa Francesco, Omelia, 24-
III-2016.

[xxix] Cfr. San Josemaría, Forgia, n.
784; Amici di Dio, nn. 138-140,
intorno allo spirito di penitenza e le
sue diverse manifestazioni.



[xxx] San Josemaría, Forgia, n. 442.

[xxxi] San Josemaría, Forgia, n. 60.

[xxxii] Rituale della Penitenza, n. 104.

[xxxiii] San Josemaría, Via Crucis,
VIII stazione.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/rendimi-la-
gioia-di-essere-salvato/ (10/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/rendimi-la-gioia-di-essere-salvato/
https://opusdei.org/it-ch/article/rendimi-la-gioia-di-essere-salvato/
https://opusdei.org/it-ch/article/rendimi-la-gioia-di-essere-salvato/

	Rendimi la gioia di essere salvato

