
opusdei.org

La luce della fede
(IV): Quel flusso
trinitario di amore

Il Mistero della Trinità cambia
profondamente la nostra
visione del mondo perché
rivela come l'Amore sia il
tessuto stesso della realtà.

26/05/2024

Noi cristiani riconosciamo l’origine
di tutto ciò che esiste nel Padre, nel
Figlio e nello Spirito Santo. Si diventa
cristiani, infatti, grazie al battesimo
nel nome delle tre Persone divine e



tutto nella nostra vita è posto sotto il
segno della Croce, nel nome del
Padre, del Figlio e dello Spirito Santo,
secondo le parole dello stesso Gesù
(cfr. Mt 28, 19). Ma, che significa per
la nostra vita questa fede nella
Trinità? Come si traduce questo nella
nostra esistenza quotidiana, nella
nostra famiglia, nel nostro lavoro,
nel nostro riposo?

Sebbene solamente in cielo capiremo
fino a che punto la Trinità è la nostra
vera casa, fino a che punto la nostra
vita è «nascosta con Cristo in
Dio» (Col 3, 3), la fede cristiana fin da
adesso ci indica il cammino verso
questo mistero, che contiene la
risposta a tutte le nostre domande: il
mistero che ci rivela chi siamo
veramente. Il mistero della Trinità
trasfigura la nostra esistenza – che,
considerata in se stessa, risulta tante
volte anodina – e cambia
profondamente il nostro sguardo sul
mondo. Qui ci soffermeremo, tra i



molti aspetti della fede nella Trinità,
su due dimensioni strettamente
interconnesse: la profondità del
Mistero e il valore divino dell’amore
umano.

Il Mistero dei misteri

Dai Padri della Chiesa a san
Tommaso, dai teologi ai santi come
san Josemaría, tutti coloro che hanno
avuto modo di vivere in profondità
un’autentica e intensa esperienza di
Dio dimostrano una particolare
predilezione per il suo Mistero, il
Mistero della Trinità (Mysterium
Trinitatis). Anche nella vita di ogni
giorno si parla spesso di mistero, nel
senso però di una realtà che è
difficile conoscere, come sapere chi è
l’assassino in un giallo o qual è la
soluzione di una equazione o di un
problema complicato. In tutti questi
casi il termine si riferisce ai limiti
delle nostre capacità conoscitive.
Invece, quando si parla di mistero di



Dio, la questione non riguarda
solamente noi, ma soprattutto Lui
stesso e la sua infinita profondità. Il
Mistero di Dio non è insondabile
perché è oscuro ma, al contrario,
perché è troppo luminoso: gli occhi
della nostra intelligenza si accecano
nel guardarlo, come accade quando
si fissa il sole in pieno giorno.

Una pia leggenda medievale,
raffigurata anche in magnifiche
opere pittoriche, narra che un giorno
sant’Agostino, mentre passeggiava
sulla spiaggia cercando di capire
com’è possibile che Dio sia uno e
trino, vide un bambino che con un
secchiello versava l’acqua del mare
in una buca scavata nella sabbia. Il
grande Padre della Chiesa cercò di
fargli capire quanto fosse impossibile
la sua pretesa; il bambino gli rispose
che ancora più assurdo era il
tentativo di capire il Mistero della
Trinità. Il Mistero di Dio è simile
all’immensità del mare, è simile alla



luce accecante del sole. Davanti
all’«oceano di amore infinito»[1],
l’unica risposta veramente
ragionevole è «immergersi» pieni di
fiducia, «nuotare in quel mare
immenso»[2].

In una delle sue catechesi, san
Josemaría lo ha spiegato con una
formula veramente efficace,
rispondendo a una domanda su
come parlare di Dio: «E quando [...] ti
dicono che non comprendono la
Trinità e l’Unità, rispondi loro che
nemmeno io la comprendo, ma che
l’amo e la venero. Se comprendessi le
grandezze di Dio, se Dio riuscisse a
stare in questa povera testa, il mio
Dio sarebbe molto piccolo..., e
tuttavia sta – vuole stare – nel mio
cuore, sta nella profondità immensa
della mia anima, che è
immortale»[3]. Un Dio totalmente
comprensibile non sarebbe mistero,
sarebbe poca cosa. Invece il
paradosso cristiano consiste nel fatto



che, pur se la Trinità infinita non può
essere compresa dalla nostra
intelligenza, nello stesso tempo abita
in noi, nel nostro cuore.

La difficoltà di comprendere il
Mistero del Padre, del Figlio e dello
Spirito Santo non è dovuta al fatto
che sia un assurdo, ma al fatto che è
un Mistero di Amore: una comunione
di Persone. Il nostro Dio è Mistero
perché è Amore: tutto in Lui è Dono
perfetto ed eterno. E il mondo creato
è espressione di tale Amore.
Attraverso il mondo e le persone che
ci stanno accanto, possiamo
comprendere perché è necessaria la
fede per accedere a questa verità,
che anche i più grandi filosofi non
hanno potuto riconoscere senza la
Rivelazione. Non si tratta di credere
nell’assurdo, ma di penetrare nella
dimensione personale, cosa che
riusciamo a fare solo aprendo il
nostro cuore. «Signore, grazie perché
sei così grande che non mi entri nella



testa e grazie anche perché mi entri
nel cuore!»[4]

Perché Dio si nasconde nel suo
mistero? In realtà, non è che si
nasconde: anche tra noi esseri umani
succede che l’intimità dell’anima di
un altro può essere conosciuta solo
attraverso un atto volontario di
rivelazione di ciò che abbiamo nel
cuore, come i ricordi, i sogni, le
preoccupazioni o le paure. Anche se
da fuori si può intuire qualcosa,
perché un altro acceda a ciò che
veramente si trova dentro di noi è
necessaria una “rivelazione” di noi
stessi; ed è necessario anche che chi
partecipa di questa “rivelazione”
riesca a comprenderla, ad
assimilarla. Non dobbiamo stupirci
che il Mistero di Dio ci appaia
grande: Dio stesso non ne resta
stupito; Egli sa che i nostri occhi
debbono abituarsi un po’ per volta
alla sua luce. Perciò, se nella vita
quotidiana è necessario imparare «a



togliersi sempre i sandali davanti alla
terra sacra dell’altro»[5], di fronte al
Mistero della Trinità, il primo
atteggiamento da assumere è quello
dell’umiltà e del profondo rispetto,
perché si entra nell’ambito della
libertà e del dono, di quella libertà e
di quel dono che sono per l’appunto
l’origine dell’Amore, di ogni amore.

L’Amore degli amori

«Non c’è altro amore che l’Amore!»,
scriveva san Josemaría nel 1931[6].
L’immersione nella profondità del
Mistero di Dio uno e trino ci porta a
interpretare il mondo e la storia sotto
la sua luce, che è la «luce vera» (Gv 1,
9): è come se passassimo dal
tentativo di decifrare un testo nella
penombra a leggerlo in pieno sole,
scoprendo che non stavamo
comprendendo praticamente nulla.
«Dio è amore» (1 Gv 4, 16) perché è
una comunione eterna di tre
Persone, che si donano



reciprocamente, senza riserve: tre
Persone unite in modo assoluto ed
eterno attraverso una relazione di
dono totale e libero di Sé. Il senso del
mondo e dell’esistenza di ogni uomo
riposa in questa libertà autentica, in
questo «flusso trinitario di
Amore»[7].

Il Padre, infatti, genera il Figlio
dandogli tutto ciò che Egli stesso è, e
non semplicemente qualcosa che
possiede. La prima Persona divina è
Padre con tutto il suo essere, Padre
senza limiti, di modo che il Figlio da
Lui generato non solo gli assomiglia,
ma è una cosa sola con Lui: è Dio
stesso nella Sua eternità e nella sua
infinitezza. Il Figlio, Immagine
perfetta del Padre, si dona di nuovo a
Lui; vale a dire, risponde al dono che
riceve dando Sé stesso totalmente al
Padre, come questi gli si è donato. E
il Dono che il Padre e il Figlio si
scambiano in eterno è lo Spirito
Santo, terza Persona della Trinità. Lo



Spirito Santo è l’Amore che unisce le
prime due Persone, ed è Dio perché è
una sola cosa con loro. In tal modo, il
nostro Dio è uno e trino proprio
perché è Amore assoluto, perché è
Dio perfetto, senza riserve, senza
condizioni: l’Amore che tutti
sogniamo.

Sant’Agostino, pur rendendosi conto
dei limiti dei nostri concetti, lo spiegò
in un modo che permette di
affacciarsi sulla vita intima della
Trinità. Nel suo trattato sulla Trinità
scrisse che l’amore richiede sempre
la presenza di un amante, di un
amato e del loro amore[8].
Analogamente, perché si possa
parlare di dono, dev’esserci qualcuno
che dà, un altro che riceve e anche
ciò che viene dato: il dono, il regalo.
Solo con questi tre termini si ha
l’Amore. Ma nel caso in cui l’Amore o
il Dono sono infiniti, e quindi si entra
nell’ambito del Mistero di Dio, questi
tre termini devono essere infiniti e



perfetti. Quindi il nostro Dio è uno e
trino proprio perché è Amore. Da
questo Amore senza limiti proviene e
si muove verso di Lui «il desiderio
che tutti noi abbiamo di infinito, la
nostalgia che tutti noi abbiamo
dell’eterno»[9].

Uno degli aggettivi che i cristiani
aggiungono al Nome della Trinità è 
beatissima: felicissima. Dio è
interamente felicità che vuole
comunicare se stessa, e per questo ha
creato tutte le cose: per introdurci
nella sua gioia infinita. Il mondo nel
quale viviamo e l’esistenza di
ciascuno di noi ha origine da questo
eterno Dono reciproco che è la Vita
del Padre, del Figlio e della Trinità.
L’uomo esiste, dunque, in quanto è
amato dalle tre Persone divine. Per
questo il suo valore è infinito. Sotto
questa luce «ci appaiono ammirabili
sia l’origine sia il fine della
creazione, che consistono nell’amore:
un amore assolutamente



disinteressato, dato che Dio non ha
alcun bisogno di noi, ma siamo noi
ad aver bisogno di Lui»[10].

Se il mondo nasce dallo straripante
Amore delle tre Persone divine, il
senso della vita di chi crede nella
Trinità è l’amore. E perciò ogni vero
amore scaturisce dalla Trinità stessa,
come ha spiegato recentemente Papa
Francesco, riprendendo gli
insegnamenti di san Giovanni Paolo
II[11]. Così, l’importanza
fondamentale della famiglia per la
fede cristiana non è legata soltanto
alla dimensione morale o a
considerazioni sociologiche. La
stessa relazione feconda degli sposi è
un’immagine che guida all’incontro
con il Mistero della Trinità: «Il Dio
Trinità è comunione d’amore, e la
famiglia è il suo riflesso vivente»[12].

Il cristiano, dunque, sa che il primo
principio di ogni cosa non è un’unità
astratta o un’idea universale, ma una



comunione di Persone: una
comunione che irradia felicità. La
realtà più profonda, ciò che è più
autentico, lo troviamo nelle relazioni
interpersonali. Che cosa sia la felicità
è un mistero che comincia a svelarsi
proprio lì; il senso della vita dovrà
giocarsi a questa profondità.
L’amicizia, il servizio agli altri, la
fraternità, l’amore in ogni sua forma
non sono solo belle parole o pratiche
positive suggerite dal buon cuore. La
cura attenta delle relazioni
interpersonali è quindi l’atto più
realista ed efficace, il miglior
investimento possibile, perché il
fondamento della realtà è trinitario.
Il peccato, invece, è essenzialmente
superficiale: non considera quello
che davvero conta e suggerisce
pessimi investimenti. Il peccato si
chiude all’altro, lo evita; denota, in
sostanza, una reale miopia
esistenziale, dalla quali tutti noi
abbiamo bisogno di guarire. La
rivelazione della Trinità e la fede che



sgorga da questo mistero è un collirio
per i nostri occhi; ci dice come
guadagnare veramente la Vita, come
portare tutti alla Vita.

Lo sguardo dei santi, che sanno di
essere peccatori come tutti, si muove
tra il Cielo e la terra; riconosce che
l’autentica realizzazione di sé
consiste nell’amore e nel servizio: lì
si dischiude l’accesso alla realtà più
autentica. Gli stessi gesti di affetto,
come gli abbracci, o i gesti di
cortesia, come darsi la mano, hanno
una radice trinitaria, perché
dimostrano il desiderio o la
disponibilità di essere l’uno
nell’altro, come le Persone divine
sono una nell’altra. «Chi ha visto me
ha visto il Padre», dice Gesù a Filippo
(Gv 14, 9). Chi vede il Figlio vede il
Padre, perché il Padre sta nel Figlio e
il Figlio nel Padre: sono Amore.
Quando santa Teresa scriveva «vivo
senza vivere in me, e spero in una
vita tanto più alta, che muoio perché



non muoio»[13], scopriva in se stessa
l’Amore eterno della Trinità: il Padre 
non vive se non per generare il Figlio,
e il Figlio non vive se non per rendere
grazie al Padre, e lo Spirito Santo è
Egli stesso quel non vivere se non per
l’Altro.

Nasce così un altro aspetto della
contemplazione del mondo alla luce
della Trinità: se il principio di tutte le
cose è il nostro Dio, allora
nell’origine e nel destino della realtà
si trova l’Amore del Padre per il
Figlio e del Figlio per il Padre.
L’aleggiare dello Spirito di Dio sulle
acque nella Genesi (cfr. Gn 1, 2)
suggerisce in tal modo che tutta la
creazione porta nella profondità di
se stessa il riferimento alla Filiazione
di Cristo: «tutto è stato fatto per
mezzo di Lui» (Gv 1, 3) e a Lui tutto è
ordinato (cfr. Ef 1, 10). Le stelle
lontane, il mare profondo, le
montagne più alte o i fiori più belli,
ogni cosa parla del dono assoluto che



il Padre riversa nella generazione del
Figlio: tutto è icona di questa
relazione eterna di amore. Tutta la
creazione parla di Cristo, come dice
la liturgia parafrasando san Paolo:
«Ora si compie il disegno del Padre:
fare di Cristo il cuore del
mondo»[14].

Da qui nasce la possibilità di
contemplare il mondo e la storia,
nelle loro dimensioni più quotidiane
e prosaiche, come luogo d’incontro
con Dio, come compito filiale affidato
all’uomo dal Padre in Cristo. Alla luce
della Trinità il cristiano si può
riconoscere come “socio” di Dio,
come erede di Cristo in ogni cosa,
collaborando con Lui per portare
tutto al Padre, con la gratitudine più
profonda per il suo dono: essendo 
tutto lui rendimento di grazie. Questa
è l’essenza di ogni Messa, l’atto
eucaristico più autentico attraverso il
quale la creazione si rimette in



relazione con la sua origine, con la
Trinità.

Maria e la Trinità

Una volta san Josemaría fece una
confidenza: «Cerco di arrivare alla
Trinità del Cielo attraverso un’altra
trinità, quella della terra: Gesù,
Maria e Giuseppe. Sono raggiungibili
più facilmente»[15]. L’amore dei tre
della Sacra Famiglia, le loro relazioni
di dono reciproco, lo guidavano alla
contemplazione della Trinità
beatissima, risalendo il fiume in
cerca della sorgente, dagli amori fino
all’Amore degli amori.

Santa Maria è colei che meglio ha
compiuto questo ritorno a Dio,
questa restituzione in Cristo del
mondo alla Trinità. L’esistenza di
Maria è trinitaria; è completamente
trasfigurata dall’amore: Maria riceve
il suo essere e lo dona nuovamente al
Padre in Cristo grazie allo Spirito
Santo, che è l’Amore stesso e l’ha



ricoperta con la sua ombra (cfr. Lc 1,
35). Maria è una creatura, Maria è
una donna della Palestina, ma tutto
in Lei è impregnato dell’Amore che
costituisce la relazione eterna tra il
Padre e il Figlio. Così Lei è Signora
del creato e della storia: tutto è stato
affidato al suo Cuore immacolato,
perché nessuno conosce meglio di lei
il mondo, nessuno lo trasforma
meglio di lei attraverso il suo dialogo
intimo e familiare con ogni persona
della Trinità. Con Lei possiamo
vivere «nel seno della Trinità [...],
addentrarci nel Padre e scoprire
nuove dimensioni che illuminano le
situazioni concrete e le
cambiano»[16], che invitano a «fare
di Cristo il cuore del mondo».

don Giulio Maspero



[1] Benedetto XVI, Enc. Spe Salvi, (30-
XI-2007), n. 12.

[2] San Josemaría, appunti presi
durante una riunione familiare, 14-
VI-1974 (AGP, Biblioteca, P04).

[3] San Josemaría, appunti presi
durante una riunione familiare, 9-
II-1975 (AGP, Biblioteca, P04).

[4]Ibidem.

[5] Papa Francesco, Es. Ap. Evangelii
Gaudium (24-XI-2013), n. 169.

[6] San Josemaría, Cammino, n. 417.
Cfr. il commento nell’edizione
critico-storica.

[7] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 85.

[8] Sant’Agostino, De Trinitate,
8.10.14.

[9] Papa Francesco, Udienza, 27-
XI-2013.



[10] Jean Daniélou, La Trinità e il
mistero dell’esistenza, Queriniana,
Brescia 1989, 44.

[11] Cfr. Papa Francesco, Es. Ap. 
Amoris Laetitia (19-III-2016), n. 63.
Cfr. San Giovanni Paolo II, Angelus,
7-VI-2008.

[12] Papa Francesco, Es. Ap. Amoris
Laetitia, n. 11.

[13] Santa Teresa di Gesù, Opere,
Postulazione Generale O.C.D., Roma 
71981.

[14] Così recita la versione italiana
dell’antifona terza nei vespri della IV
settimana del salterio del Tempo
Ordinario.

[15] “Consumados en la unidad”, in 
En diálogo con el Señor, edizione
critico-storica, Rialp, Madrid 2017, p.
422.



[16] Papa Francesco, Es. Ap. Evangelii
Gaudium, n. 283.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/quel-flusso-
trinitario-di-amore/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/quel-flusso-trinitario-di-amore/
https://opusdei.org/it-ch/article/quel-flusso-trinitario-di-amore/
https://opusdei.org/it-ch/article/quel-flusso-trinitario-di-amore/

	La luce della fede (IV): Quel flusso trinitario di amore

