
opusdei.org

Qualcosa di grande e
che sia amore (VIII):
Indovinerò?

Quando nel cuore si fa strada
l’incertezza su una strada da
percorrere, è naturale dubitare
e avere paura: Dio ci cerca e
noi, malgrado la nostra fragilità,
vogliamo vivere con Lui e per
Lui.

28/06/2019

Gli apostoli sono rimasti pensierosi
dopo aver assistito all’incontro di
Gesù con il giovane ricco e alla sua



conclusione: il giovane «se ne andò
triste» (cfr. Mt 19, 22ss).
Probabilmente sono rimasti
sconcertati dallo sguardo di Gesù,
non triste ma sicuramente
addolorato: «Difficilmente un ricco
entrerà nel regno dei cieli». Pietro,
come altre volte, si fa portavoce del
comune sentire: «Noi abbiamo
lasciato tutto e ti abbiamo seguito;
che cosa dunque ne otterremo?».
Facendo eco a queste parole e con
questa stessa familiarità di un buon
amico, san Josemaría si rivolgeva al
Signore in un momento difficile per
l’Opera: «E ora, che ne farai di noi?
Non puoi abbandonare coloro che
hanno avuto fiducia in Te!»[1].

Che ne sarà di me?

L’inizio di una vocazione, come
l’inizio di qualunque percorso, suole
essere accompagnato da una certa
esitazione. Quando Dio permette che
nel nostro cuore si faccia strada



l’incertezza, e si cominci a delineare
una specifica strada da percorrere, è
naturale domandarsi: sarà questo?

Che cosa si nasconde dietro questi
dubbi? Tanto per cominciare, un
timore abbastanza normale. Un certo
timore nei confronti della vita e delle
nostre decisioni personali: non
sappiamo che cosa accadrà in futuro,
dove ci porterà questo cammino,
perché non lo abbiamo mai percorso
prima. Il dubbio si spiega anche con
il nostro desiderio di indovinare:
vogliamo che la nostra vita serva a
qualcosa, che lasci una traccia;
inoltre, le cose grandi e belle
richiedono il meglio di noi, e noi non
vogliamo agire avventatamente. Però
il motivo più profondo è ancora più
misterioso e semplice allo stesso
tempo: Dio ci cerca e noi vogliamo
vivere con Lui. Di solito non è Dio
che ci fa paura, ma noi stessi. Ci
preoccupa la nostra fragilità nei
confronti di un Amore così immenso:



pensiamo di non poter essere
all’altezza.

Quando Pietro domanda a Gesù «che
cosa ne otterremo?»; quando san
Josemaría domanda a Gesù «che ne
farai di noi?»; quando un cristiano
domanda a Gesù «che ne sarà di me»
se prendo questa strada, che cosa
risponde Cristo? Guardando il cuore,
Gesù, con una voce piena di affetto e
di gioia, ci dice che ognuno di noi è
una scommessa di Dio, e che Dio non
perde mai le sue scommesse.

Vivere significa avventura, rischio,
limitazioni, sfide, impegno, uscire dal
piccolo mondo che controlliamo e
scoprire la bellezza di dedicare la
nostra vita a qualcosa che è più
grande di noi e che soddisfa
largamente la nostra sete di felicità.
Possiamo immaginare lo sguardo
entusiasta di Gesù mentre pronuncia
la frase che è risuonata e continuerà
a risuonare in molti cuori:



«Chiunque avrà lasciato case, o
fratelli, o sorelle, o padre, o madre, o
figli, o campi per il mio nome,
riceverà cento volte tanto e avrà in
eredità la vita eterna» (Mt 19, 29).
Dio dà senza misura.

Ad ogni modo, non si tratta di
aspettarsi una rivelazione
sensazionale o un programma
tracciato fino al più piccolo dettaglio.
Dio ha pensato a noi, ma conta anche
sulla nostra iniziativa. «Quando una
persona si dibatte nell’incertezza di
una particolare chiamata di Dio, è
sicuramente necessario chiedere allo
Spirito Santo “luci per vedere” la
propria vocazione; ma se la stessa
persona e coloro che debbono
intervenire nel discernimento
vocazionale (direzione spirituale,
ecc.) non vedono nessun dato
oggettivo contrario e la Provvidenza
[...] ha portato una persona a questa
esperienza, oltre che continuare a
chiedere a Dio “luci per vedere”, è



importante – penso che sia ancora
più importante – chiedergli “la forza
per volere”, in modo che con questa
forza che innalza la libertà nel
tempo, si delinei la stessa vocazione
eterna»[2].

Non siamo soli: la Chiesa è
cammino

In questo processo di discernimento
della propria vocazione non siamo
soli, perché ogni vocazione cristiana
nasce e cresce nella Chiesa.
Attraverso la Chiesa, Dio ci attrae a
Sé e ci chiama; ed è la Chiesa stessa
che ci accoglie e ci accompagna nel
nostro procedere verso Dio.

La Chiesa attrae. Nel corso della
storia Dio si serve di persone che
lasciano un profondo solco con la
loro esistenza; che indicano le vie per
donarsi agli altri. La loro vita, i loro
ideali, i loro insegnamenti ci
ispirano, ci scuotono: ci liberano del
nostro egoismo e ci chiamano a una



vita più piena, a una vita di amore.
Questa chiamata fa parte dei progetti
di Dio, dell’azione dello Spirito Santo
che ci prepara la strada.

La Chiesa chiama. Dio «non ci chiede
il permesso per “complicarci la vita”.
Vi entra... e basta»[3]. Per fare questo
spera che i suoi figli abbiano il
coraggio di aiutarsi l’un l’altro a
considerare sul serio la possibilità di
donargli la vita. Cristo ha paragonato
il Regno di Dio a un grande
banchetto, al quale Dio vuole che
partecipino tutti gli uomini, anche
quelli che in un primo momento
sembrava che non fossero invitati (Lc
14, 15-24). E di solito Dio si avvale di
un invito esterno per fare risuonare
la sua voce nel cuore di una persona.

Tutte le vocazioni cristiane, quando
trovano una risposta innamorata,
portano alla santità. Ecco perché la
migliore vocazione è, per ognuno, la
propria. Detto questo, non esistono



vie chiuse a priori. La vita rivolta a
Dio nel matrimonio o nel celibato è
in partenza alla portata di tutti. La
nostra biografia, la nostra storia
personale, si va facendo strada e ci
pone in un crocevia o in un altro. La
scelta dipende dalla libertà
personale; in questo consiste la
scelta. Cristo ci vuole liberi: «Se
qualcuno vuol venire dietro a
me...» (Mt 16, 24); «Se vuoi essere
perfetto...» (Mt 19, 21).

Orbene, che cosa induce a scegliere
una vocazione fra le tante possibili?
La libertà va in cerca di orizzonti
vasti, divini, di amore. Diceva
sant’Ignazio di Antiochia che «il
cristianesimo non è questione di
persuasione, ma di grandezza»[4].
Basta proporlo in tutta la sua
bellezza e semplicità, con la vita e
con le parole, perché attragga le
anime con la propria forza, sempre
che le persone si lascino interpellare
da Cristo (cfr. Mc 10, 21).



Qualcosa all’interno della persona, di
molto intimo e profondo, in parte
sconosciuto anche a lei, risuona ed
entra in sintonia con la proposta di
un percorso all’interno della Chiesa.
Lo affermavano già i greci: soltanto
chi è simile conosce il suo simile[5].
La vita autentica di altri cristiani ci
chiama ad avvicinarci a Gesù e a
donargli il cuore. Vediamo un
esempio di santità in persone che
stanno vicino a noi e pensiamo:
«Forse anch’io...». È il «vieni e vedi»
del Vangelo, che ci interpella sul
momento (Gv 1, 46).

La Chiesa accoglie e accompagna.
Qualunque persona normale può,
senza dover sottostare a particolari
chiamate, imbarcarsi in una vita di
servizio, di donazione: nel celibato o
nel matrimonio, nel sacerdozio, nello
stato religioso. Il discernimento di
quale sia la vocazione di ciascuno
avviene tenendo conto della
rettitudine d’intenzione, delle



disposizioni della persona e della sua
idoneità.

Un tale discernimento ha bisogno
dell’aiuto degli altri: in particolare,
della direzione spirituale. D’altra
parte, si richiede anche la decisione
di chi governa l’istituzione ecclesiale
di cui si tratta. Infatti, la missione di
accogliere, da parte della Chiesa,
consiste anche nell’accertarsi che
ognuno trovi il proprio posto.

Se riflettiamo, è una benedizione di
Dio che, al momento di programmare
la nostra vita, ci siano persone nelle
quali possiamo confidare e che a loro
volta confidino in noi. Che altri, con
una profonda conoscenza della
nostra persona e della nostra
situazione, possano affermare in
coscienza: «coraggio, tu puoi», hai le
condizioni o i talenti necessari per
questa missione, che probabilmente
è la tua, e che puoi accettare, se
davvero lo vuoi; o che possano dirci,



sempre in coscienza, «probabilmente
questa non è la tua strada».

La vocazione è sempre una win-win
situation, una situazione nella quale
tutti guadagnano. È la cosa migliore
per ognuna delle parti in questione:
la persona e l’istituzione ecclesiale.
Dio Padre segue ognuna di queste
storie personali con la sua
provvidenza amorevole. Lo Spirito
Santo ha fatto in modo che sorgano
nella Chiesa istituzioni e strade di
santità che servano da canale e di
aiuto alle singole persone. Ed è
sempre lo Spirito Santo che spinge
determinate persone, in momenti
precisi della loro vita, a vivificare
con la loro donazione questi canali
nella Chiesa.

Il salto della fede: confidare in Dio

Vista la folla che lo segue, Gesù
domanda a Filippo: «Dove possiamo
comprare il pane perché costoro
abbiano da mangiare?» (Gv 6, 5). Gli



apostoli sanno molto bene che essi
non possono far nulla per la fame di
tutta quella gente. Hanno soltanto
«cinque pani d’orzo e due pesci» di
un ragazzo che si trovava lì.

Gesù, avendo preso quei pani diede
da mangiare a tutti e ne avanzò tanto
da dover dire ai discepoli
«raccogliete i pezzi avanzati, perché
nulla vada perduto» (Gv 6, 12).
Soltanto Gesù può fare in modo che
non si perda nulla della nostra vita,
che sia di qualche utilità per l’intera
umanità; però siamo tenuti ad
affidargli tutto ciò che abbiamo.
Allora fa meraviglie, e i suoi primi
destinatari siamo noi stessi.

Confidare in Dio, aprirgli le porte
della nostra vita, ci induce a
intenerirci per lui vista la quantità di
persone che hanno fame di Lui, come
pecore senza pastore. E a riconoscere
che conta su di noi per portare il suo
amore a tutte loro. E, infine, a



lanciarci, perché si tratta di qualcosa
che va oltre ciò che avremmo potuto
concepire per conto nostro.

Lanciarci, ben sapendo che con
l’aiuto di Dio andremo avanti:
mettendoci nelle sue mani,
confidando completamente in Lui. E
siccome Dio non s’impone, è
indispensabile un salto di fede:
«Perché non ti dai a Dio una buona
volta..., sul serio..., adesso?»[6].

Naturalmente è necessario riflettere
sulla cose. È ciò che la Chiesa chiama
un tempo di discernimento. Tuttavia,
conviene tenere presente che «il
discernimento non è un’autoanalisi
presuntuosa, una introspezione
egoista, ma una vera uscita da noi
stessi verso il mistero di Dio, che ci
aiuta a vivere la missione alla quale
ci ha chiamato per il bene dei
fratelli»[7]. La vocazione richiede che
si esca da se stessi, che si esca dalla



zona del confort e della sicurezza
individuale.

Per lanciarsi con il paracadute è
indispensabile che il paracadute
funzioni e si apra, in modo che noi
possiamo scendere dolcemente.
Prima, però, è assolutamente
necessario saltar fuori dall’aereo
senza aprire il paracadute.

Analogamente, la vocazione richiese
che si viva confidando in Dio, non
nelle proprie sicurezze personali.
Parlando dei Magi d’Oriente, san
Giovanni Crisostomo dice che se
«stando in Persia vedevano la stella,
una volta usciti dalla Persia
contemplarono il Sole di Giustizia»;
ma che «se non fossero usciti con
decisione dal loro paese, non
avrebbero potuto neppure
continuare a vedere la stella»[8].

«Sai che il tuo cammino non è chiaro.
E che non lo è perché, non seguendo
Gesù da vicino, rimani nelle tenebre.



Che aspetti a deciderti?»[9]. Soltanto
se scelgo una strada posso
percorrerla, vivendo quello che ho
scelto.

Per vedere la stella è necessario
mettersi in cammino , perché i
progetti di Dio ci superano sempre,
vanno più in là di noi stessi. Soltanto
confidando in Lui saremo all’altezza.
All’inizio nessuno è capace: ha
bisogno di crescere. Ma per crescere
bisogna credere: «senza di me non
potete far nulla» (Gv 15, 5), con me
potete far tutto.

Da qui l’errore di chi trascorre la
gioventù aspettando una
illuminazione definitiva sulla
propria vita, senza prendere mai una
decisione. Da qui anche un limite
particolare oggi esistente: si fanno
tanti selfies, uno si vede in tante foto,
e magari pensa di conoscersi
perfettamente. E invece, per scoprire
veramente la propria identità è



necessario riscoprire ciò che non si
vede della propria vita: tutto ciò che
essa ha di mistero, di presenza e di
amore di Dio per ciascuno. Voler
vivere significa scoprire e
abbandonarsi con fiducia a questo
mistero, accettando una logica e dei
motivi che non possiamo
comprendere.

Le storie di Dio cominciano un po’
per volta; ma il cammino della
fiducia che mette tutto a repentaglio
riesce a realizzare i sogni più grandi,
i sogni di Dio. Quando, come buoni
figli di Dio, ci lasciamo guidare dallo
Spirito Santo (cfr. Rm 8, 14), la nostra
vita spicca il volo. È il cammino dei
Magi; quello di Maria, una bambina
che sarà la Madre di Dio, e quello di
Giuseppe, un falegname che Dio
adotta come padre; quello degli
Apostoli, che dalle incertezze e dagli
errori iniziali diventano alla fine le
colonne sulle quali viene edificata la
Chiesa...; e quello di tanti cristiani



che ci hanno preceduto e camminano
con noi.

Chi potrebbe riflettere su questo
mistero all’inizio della sua vita? Si
vede chiaro soltanto alla fine. Però la
fine è possibile perché all’inizio
ognuno ha saputo abbandonare le
proprie false sicurezze personali e si
è rifugiato tra le forti braccia di Dio
Padre[10].

Ecco perché, quando il
discernimento fa passi avanti e una
determinata vocazione assume
contorni definiti, appare evidente la
necessità, per continuare a fare passi
avanti, del balzo iniziale di fede: dire
sì. Il discernimento si può
completare soltanto in questo modo,
e perciò la Chiesa ha previsto, con la
sua sapienza plurisecolare, una serie
di tappe da percorrere per accertare
in modo definitivo l’idoneità delle
persone riguardo a ogni cammino
vocazionale specifico. Questo modo



di procedere dà molta pace al cuore e
rafforza la decisione di fidarsi di Dio,
che ha indotto ciascuno e ciascuna a
donarsi. Non dubitiamo di Dio, ma di
noi stessi, e per questo confidiamo in
Lui e nella Chiesa.

Da parte nostra, si tratta di
considerare tutto ciò che siamo e
valiamo, per poter offrire tutto, come
spiega la parabola dei talenti (cfr. Mt
25, 14-30); e di non rimanere con le
mani in mano senza negoziare, senza
condividere. Questa è la chiave per
una decisione matura e sincera: la
disposizione a darsi del tutto, ad
abbandonarsi del tutto nelle mani di
Dio, senza riservarsi nulla, e la
constatazione che questa donazione
ci riempie di una pace e di una gioia
che non vengono da noi. Così può
gettare radici la profonda
convinzione di aver trovato la nostra
strada.

* * *



Al momento di discernere la propria
vocazione Maria domanda all’angelo:
«Come è possibile? Non conosco
uomo» (cfr. Lc 1, 34ss). L’angelo è il
messaggero, il mediatore che parla
seguendo la voce di Dio. Maria non
mette nessuna condizione, ma
domanda per capire bene.

E l’angelo la rassicura: sarà opera
dello Spirito Santo, perché ciò che ti
ho comunicato ti supera, ma «nulla è
impossibile a Dio» (Lc 1, 37). Se
anche Maria, nostra Madre, fa una
domanda, appare logico che ogni
cristiano chieda consiglio ad altri se
ha ricevuto la mozione interiore
dell’amore di Dio: che cosa debbo
fare per donargli la mia vita? Come
pensi che entrerò nella via giusta che
porta alla mia felicità? È bello
lasciarsi consigliare per poter dire di
sì, con una libertà splendente e pieni
di fiducia in Dio; per mettere tutto
ciò che è nostro nelle sue mani:
«avvenga di me quello che hai detto»



Pablo Martí

[1] A. Vázquez de Prada, Il fondatore
dell’Opus Dei, vol. III, Leonardo
International, Milano 2004, p. 27.

[2] F. Ocáriz, «La vocazione all’Opus
Dei come vocazione nella Chiesa», in 
L’Opus Dei nella Chiesa, Piemme,
Milano 1995, p. 153.

[3] San Josemaría, Forgia, n. 902.

[4] Sant’Ignazio di Antiochia, Lettera
ai Romani, n. 3 (PG 5, c. 690).

[5] Aristotele, cfr. De Anima I, 2.

[6] San Josemaría, Cammino, n. 902.

[7] Papa Francesco, Es. ap. Gaudete et
exsultate (19-III-2018), n. 175.

[8] San Giovanni Crisostomo, Omelie
su san Matteo, VII. 5 (PG 57, c. 78).



[9] San Josemaría, Cammino, n. 797.

[10] Cfr. San Josemaría, Via Crucis,
VII Stazione.f

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/qualcosa-di-
grande-e-che-sia-amore-viii-indovinero/

(02/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/qualcosa-di-grande-e-che-sia-amore-viii-indovinero/
https://opusdei.org/it-ch/article/qualcosa-di-grande-e-che-sia-amore-viii-indovinero/
https://opusdei.org/it-ch/article/qualcosa-di-grande-e-che-sia-amore-viii-indovinero/

	Qualcosa di grande e che sia amore (VIII): Indovinerò?

