
opusdei.org

Pietro e Andrea

Riportiamo i discorsi di Papa
Francesco negli incontri
ecumenici in Turchia, culminati
con la Benedizione Ecumenica e
la firma di una Dichiarazione
Comune di Papa Francesco e del
Patriarca Ecumenico
Bartolomeo I.

30/11/2014

VIAGGIO APOSTOLICO DEL SANTO
PADRE FRANCESCO IN TURCHIA

(28-30 NOVEMBRE 2014)



PREGHIERA ECUMENICA, Chiesa
Patriarcale di San Giorgio,
Istanbul, Sabato, 29 novembre 2014

PAROLE DEL SANTO PADRE

Santità, Fratello carissimo,

la sera porta sempre con sé un
sentimento misto di gratitudine per il
giorno vissuto e di trepidante
affidamento di fronte alla notte che
scende. Questa sera il mio animo è
colmo di gratitudine a Dio, che mi
concede di trovarmi qui a pregare
insieme con Vostra Santità e con
questa Chiesa sorella, al termine di
una intensa giornata di visita
apostolica; e al tempo stesso il mio
animo è in attesa del giorno che
liturgicamente abbiamo iniziato: la
festa di sant’Andrea Apostolo, che di
questa Chiesa è il Fondatore e il
Patrono.

Attraverso le parole del profeta
Zaccaria, il Signore ci ha donato



ancora una volta, in questa preghiera
vespertina, il fondamento che sta alla
base del nostro protenderci tra un
oggi e un domani, la salda roccia su
cui possiamo muovere insieme i
nostri passi con gioia e con speranza;
questo roccioso fondamento è la
promessa del Signore: «Ecco, io salvo
il mio popolo dall’oriente e
dall’occidente … nella fedeltà e nella
giustizia» (8,7.8).

Sì, venerato e caro Fratello
Bartolomeo, mentre Le esprimo il
mio sentito “grazie” per la Sua
fraterna accoglienza, sento che la
nostra gioia è più grande perché la
sorgente è oltre, non è in noi, non è
nel nostro impegno e nei nostri
sforzi, che pure doverosamente ci
sono, ma è nel comune affidamento
alla fedeltà di Dio, che pone il
fondamento per la ricostruzione del
suo tempio che è la Chiesa (cfr Zc
8,9). «Ecco il seme della pace» (Zc
8,12); ecco il seme della gioia. Quella



pace e quella gioia che il mondo non
può dare, ma che il Signore Gesù ha
promesso ai suoi discepoli, e ha
donato loro da Risorto, nella potenza
dello Spirito Santo.

Andrea e Pietro hanno ascoltato
questa promessa, hanno ricevuto
questo dono. Erano fratelli di sangue,
ma l’incontro con Cristo li ha
trasformati in fratelli nella fede e
nella carità. E in questa sera gioiosa,
in questa preghiera vigiliare vorrei
dire soprattutto: fratelli nella
speranza - e la speranza non delude!
Quale grazia, Santità, poter essere
fratelli nella speranza del Signore
Risorto! Quale grazia – e quale
responsabilità – poter camminare
insieme in questa speranza, sorretti
dall’intercessione dei santi fratelli
Apostoli Andrea e Pietro! E sapere
che questa comune speranza non
delude, perché è fondata non su di
noi e sulle nostre povere forze, ma
sulla fedeltà di Dio.



Con questa gioiosa speranza, colma
di gratitudine e di trepidante attesa,
formulo a Vostra Santità, a tutti i
presenti, e alla Chiesa di
Costantinopoli il mio cordiale e
fraterno augurio per la festa del
Santo Patrono. E vi chiedo un favore:
di benedire me e la Chiesa di Roma.

Divina Liturgia nella Chiesa di San
Giorgio del Patriarcato Ecumenico
di Costantinopoli, Domenica 30
novembre 2014.

DISCORSO DI PAPA FRANCESCO

Santità, carissimo fratello
Bartolomeo,

molte volte, come arcivescovo di
Buenos Aires, ho partecipato alla
Divina Liturgia delle comunità
ortodosse presenti in quella città, ma
trovarmi oggi in questa Chiesa
Patriarcale di San Giorgio per la
celebrazione del santo Apostolo
Andrea, primo dei chiamati e fratello



di san Pietro, patrono del Patriarcato
Ecumenico, è davvero una grazia
singolare che il Signore mi dona.

Incontrarci, guardare il volto l’uno
dell’altro, scambiare l’abbraccio di
pace, pregare l’uno per l’altro sono
dimensioni essenziali di quel
cammino verso il ristabilimento della
piena comunione alla quale
tendiamo. Tutto ciò precede e
accompagna costantemente
quell’altra dimensione essenziale di
tale cammino che è il dialogo
teologico. Un autentico dialogo è
sempre un incontro tra persone con
un nome, un volto, una storia, e non
soltanto un confronto di idee.

Questo vale soprattutto per noi
cristiani, perché per noi la verità è la
persona di Gesù Cristo. L’esempio di
sant’Andrea, il quale insieme con un
altro discepolo accolse l’invito del
Divino Maestro: «Venite e vedrete», e
«quel giorno rimasero con lui» (Gv



1,39), ci mostra con chiarezza che la
vita cristiana è un’esperienza
personale, un incontro trasformante
con Colui che ci ama e ci vuole
salvare. Anche l’annuncio cristiano si
diffonde grazie a persone che,
innamorate di Cristo, non possono
non trasmettere la gioia di essere
amate e salvate. Ancora una volta
l’esempio dell’apostolo Andrea è
illuminante. Egli, dopo avere seguito
Gesù là dove abitava ed essersi
intrattenuto con Lui, «incontrò per
primo suo fratello Simone e gli disse:
"Abbiamo trovato il Messia" - che si
traduce Cristo - e lo condusse da
Gesù» (Gv 1,40-42). È chiaro,
pertanto, che neanche il dialogo tra
cristiani può sottrarsi a questa logica
dell’incontro personale.

Non è un caso, dunque, che il
cammino di riconciliazione e di pace
tra cattolici ed ortodossi sia stato, in
qualche modo, inaugurato da un
incontro, da un abbraccio tra i nostri



venerati predecessori, il Patriarca
Ecumenico Atenagora e Papa Paolo
VI, cinquant’anni fa, a Gerusalemme,
evento che Vostra Santità ed io
abbiamo voluto recentemente
commemorare incontrandoci di
nuovo nella città dove il Signore
Gesù Cristo è morto e risorto.

Il decreto del Concilio Vaticano II
sull'unità dei cristiani

Per una felice coincidenza, questa
mia visita avviene qualche giorno
dopo la celebrazione del
cinquantesimo anniversario della
promulgazione del Decreto del
Concilio Vaticano II sulla ricerca
dell’unità di tutti i cristiani, Unitatis
redintegratio. Si tratta di un
documento fondamentale con il
quale è stata aperta una nuova
strada per l’incontro tra i cattolici e i
fratelli di altre Chiese e Comunità
ecclesiali.



In particolare, con quel Decreto la
Chiesa cattolica riconosce che le
Chiese ortodosse «hanno veri
sacramenti e soprattutto, in forza
della successione apostolica, il
Sacerdozio e l’Eucaristia, per mezzo
dei quali restano ancora unite con
noi da strettissimi vincoli» (n. 15).
Conseguentemente, si afferma che
per custodire fedelmente la pienezza
della tradizione cristiana e per
condurre a termine la riconciliazione
dei cristiani di oriente e occidente è
di somma importanza conservare e
sostenere il ricchissimo patrimonio
delle Chiese d’Oriente, non solo per
quello che riguarda le tradizioni
liturgiche e spirituali, ma anche le
discipline canoniche, sancite dai
santi padri e dai concili, che regolano
la vita di tali Chiese (cfr nn. 15-16).

Ritengo importante ribadire il
rispetto di questo principio come
condizione essenziale e reciproca per
il ristabilimento della piena



comunione, che non significa né
sottomissione l’uno dell’altro, né
assorbimento, ma piuttosto
accoglienza di tutti i doni che Dio ha
dato a ciascuno per manifestare al
mondo intero il grande mistero della
salvezza realizzato da Cristo Signore
per mezzo dello Spirito Santo. Voglio
assicurare a ciascuno di voi che, per
giungere alla meta sospirata della
piena unità, la Chiesa cattolica non
intende imporre alcuna esigenza, se
non quella della professione della
fede comune, e che siamo pronti a
cercare insieme, alla luce
dell’insegnamento della Scrittura e
della esperienza del primo millennio,
le modalità con le quali garantire la
necessaria unità della Chiesa nelle
attuali circostanze: l’unica cosa che
la Chiesa cattolica desidera e che io
ricerco come Vescovo di Roma, "la
Chiesa che presiede nella carità", è la
comunione con le Chiese ortodosse.
Tale comunione sarà sempre frutto
dell’amore «che è stato riversato nei



nostri cuori per mezzo dello Spirito
Santo che ci è stato dato» (Rm 5,5),
amore fraterno che dà espressione al
legame spirituale e trascendente che
ci unisce in quanto discepoli del
Signore.

Nel mondo d’oggi si levano con forza
voci che non possiamo non sentire e
che domandano alle nostre Chiese di
vivere fino in fondo l’essere discepoli
del Signore Gesù Cristo.

La voce dei poveri

La prima di queste voci è quella dei
poveri. Nel mondo, ci sono troppe
donne e troppi uomini che soffrono
per grave malnutrizione, per la
crescente disoccupazione, per l’alta
percentuale di giovani senza lavoro e
per l’aumento dell’esclusione sociale,
che può indurre ad attività criminali
e perfino al reclutamento dei
terroristi. Non possiamo rimanere
indifferenti di fronte alle voci di
questi fratelli e sorelle. Essi ci



chiedono non solo di dare loro un
aiuto materiale, necessario in tante
circostanze, ma soprattutto che li
aiutiamo a difendere la loro dignità
di persone umane, in modo che
possano ritrovare le energie
spirituali per risollevarsi e tornare
ad essere protagonisti delle loro
storie. Ci chiedono inoltre di lottare,
alla luce del Vangelo, contro le cause
strutturali della povertà: la
disuguaglianza, la mancanza di un
lavoro degno, della terra e della casa,
la negazione dei diritti sociali e
lavorativi. Come cristiani siamo
chiamati a sconfiggere insieme
quella globalizzazione
dell’indifferenza che oggi sembra
avere la supremazia e a costruire
una nuova civiltà dell’amore e della
solidarietà.

La voce delle vittime dei conflitti

Una seconda voce che grida forte è
quella delle vittime dei conflitti in



tante parti del mondo. Questa voce la
sentiamo risuonare molto bene da
qui, perché alcune nazioni vicine
sono segnate da una guerra atroce e
disumana. Penso con profondo
dolore alle tante vittime del
disumano e insensato attentato, che
in questi giorni ha colpito i fedeli
musulmani, che pregavano nella
moschea di Kano, in Nigeria. Turbare
la pace di un popolo, commettere o
consentire ogni genere di violenza,
specialmente su persone deboli e
indifese, è un peccato gravissimo
contro Dio, perché significa non
rispettare l’immagine di Dio che è
nell’uomo. La voce delle vittime dei
conflitti ci spinge a procedere
speditamente nel cammino di
riconciliazione e di comunione tra i
cattolici ed ortodossi. Del resto, come
possiamo annunciare credibilmente
il Vangelo di pace che viene dal
Cristo, se tra noi continuano ad
esistere rivalità e contese? (cfr Paolo



VI, Esort. ap. Evangelii nuntiandi,
77).

La voce dei giovani

Una terza voce che ci interpella è
quella dei giovani. Oggi purtroppo
sono tanti i giovani che vivono senza
speranza, vinti dalla sfiducia e dalla
rassegnazione. Molti giovani, poi,
influenzati dalla cultura dominante,
cercano la gioia soltanto nel
possedere beni materiali e nel
soddisfare le emozioni del momento.
Le nuove generazioni non potranno
mai acquisire la vera saggezza e
mantenere viva la speranza se noi
non saremo capaci di valorizzare e
trasmettere l’autentico umanesimo,
che sgorga dal Vangelo e
dall’esperienza millenaria della
Chiesa. Sono proprio i giovani –
penso ad esempio alle moltitudini di
giovani ortodossi, cattolici e
protestanti che si incontrano nei
raduni internazionali organizzati



dalla comunità di Taizé – sono loro
che oggi ci sollecitano a fare passi in
avanti verso la piena comunione. E
ciò non perché essi ignorino il
significato delle differenze che
ancora ci separano, ma perché sanno
vedere oltre – sanno vedere oltre -
sono capaci di cogliere l’essenziale
che già ci unisce, che è tanto Santità.

Caro fratello, carissimo fratello,
siamo già in cammino, in cammino
verso la piena comunione e già
possiamo vivere segni eloquenti di
un’unità reale, anche se ancora
parziale. Questo ci conforta e ci
sostiene nel proseguire questo
cammino. Siamo sicuri che lungo
questa strada siamo sorretti
dall’intercessione dell’Apostolo
Andrea e di suo fratello Pietro,
considerati dalla tradizione i
fondatori delle Chiese di
Costantinopoli e di Roma.
Invochiamo da Dio il grande dono
della piena unità e la capacità di



accoglierlo nelle nostre vite. E non
dimentichiamoci mai di pregare gli
uni per gli altri.

Leggi anche il Discorso di
Bartolomeo I

Terminata la Celebrazione della
Divina Liturgia, il Santo Padre
Francesco e il Patriarca Ecumenico
Bartolomeo I si sono affacciati dal
balcone del Palazzo Patriarcale per
benedire contemporaneamente i
fedeli raccolti nel cortile
sottostante. Poi, nella Sala del
Trono hanno firmato la seguente:

DICHIARAZIONE COMUNE

Noi, Papa Francesco e il Patriarca
Ecumenico Bartolomeo I,
esprimiamo la nostra profonda
gratitudine a Dio per il dono di
questo nuovo incontro che ci
consente, in presenza dei membri del
Santo Sinodo, del clero e dei fedeli
del Patriarcato Ecumenico, di

https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2014/11/30/0909/01950.html#Testo%20in%20lingua%20italiana
https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2014/11/30/0909/01950.html#Testo%20in%20lingua%20italiana


celebrare insieme la festa di
Sant’Andrea, il primo chiamato ed il
fratello dell’Apostolo Pietro. Il nostro
ricordo degli Apostoli, che
proclamarono la buona novella del
Vangelo al mondo, attraverso la loro
predicazione e la testimonianza del
martirio, rafforza in noi il desiderio
di continuare a camminare insieme
al fine di superare, con amore e
fiducia, gli ostacoli che ci dividono.

In occasione dell’incontro a
Gerusalemme dello scorso maggio,
nel quale abbiamo ricordato lo
storico abbraccio tra i nostri
venerabili predecessori Papa Paolo
VI ed il Patriarca Ecumenico
Atenagora, abbiamo firmato una
dichiarazione congiunta. Oggi, nella
felice occasione di un ulteriore
fraterno incontro, vogliamo
riaffermare insieme le nostre comuni
intenzioni e preoccupazioni.



Esprimiamo la nostra sincera e
ferma intenzione, in obbedienza alla
volontà di nostro Signore Gesù
Cristo, di intensificare i nostri sforzi
per la promozione della piena unità
tra tutti i cristiani e soprattutto tra
cattolici e ortodossi. Vogliamo inoltre
sostenere il dialogo teologico
promosso dalla Commissione Mista
Internazionale, che, istituita
esattamente trentacinque anni fa dal
Patriarca Ecumenico Dimitrios e da
Papa Giovanni Paolo II qui al Fanar,
sta trattando attualmente le
questioni più difficili che hanno
segnato la storia della nostra
divisione e che richiedono uno studio
attento e approfondito. A tal fine,
assicuriamo la nostra fervente
preghiera come Pastori della Chiesa,
chiedendo ai fedeli di unirsi a noi
nella comune invocazione che «tutti
siano una sola cosa … perché il
mondo creda» (Gv 17,21).



Esprimiamo la nostra comune
preoccupazione per la situazione in
Iraq, in Siria e in tutto il Medio
Oriente. Siamo uniti nel desiderio di
pace e di stabilità e nella volontà di
promuovere la risoluzione dei
conflitti attraverso il dialogo e la
riconciliazione. Riconoscendo gli
sforzi già fatti per offrire assistenza
alla regione, ci appelliamo al
contempo a tutti coloro che hanno la
responsabilità del destino dei popoli
affinché intensifichino il loro
impegno per le comunità che
soffrono e consentano loro,
comprese quelle cristiane, di
rimanere nella loro terra natia. Non
possiamo rassegnarci a un Medio
Oriente senza i cristiani, che lì hanno
professato il nome di Gesù per
duemila anni. Molti nostri fratelli e
sorelle sono perseguitati e sono stati
costretti con la violenza a lasciare le
loro case. Sembra addirittura che si
sia perduto il valore della vita umana
e che la persona umana non abbia



più importanza e possa essere
sacrificata ad altri interessi. E tutto
questo, tragicamente, incontra
l’indifferenza di molti.

Come San Paolo ci ricorda: «Se un
membro soffre, tutte le membra
soffrono insieme; e se un membro è
onorato, tutte le membra gioiscono
con lui» (1 Cor 12,26). Questa è la
legge della vita cristiana e in questo
senso noi possiamo dire che c’è
anche un ecumenismo della
sofferenza. Come il sangue dei
martiri è stato seme di forza e di
fertilità per la Chiesa, così anche la
condivisione delle sofferenze
quotidiane può essere uno strumento
efficace di unità. La terribile
situazione dei cristiani e di tutti
coloro che soffrono in Medio Oriente
richiede non solo una costante
preghiera, ma anche una risposta
appropriata da parte della comunità
internazionale.



Le grandi sfide che ha di fronte il
mondo nella situazione attuale,
richiedono la solidarietà di tutte le
persone di buona volontà. Pertanto,
riconosciamo l’importanza anche
della promozione di un dialogo
costruttivo con l’Islam, basato sul
mutuo rispetto e sull’amicizia.
Ispirati da comuni valori e rafforzati
da un genuino sentimento fraterno,
musulmani e cristiani sono chiamati
a lavorare insieme per amore della
giustizia, della pace e del rispetto
della dignità e dei diritti di ogni
persona, specialmente nelle regioni
dove essi, un tempo, vissero per
secoli in una coesistenza pacifica e
adesso soffrono insieme
tragicamente per gli orrori della
guerra. Inoltre, come leader cristiani,
esortiamo tutti i leader religiosi a
proseguire e a rafforzare il dialogo
interreligioso e a compiere ogni
sforzo per costruire una cultura di
pace e di solidarietà fra le persone e
fra i popoli.



Ricordiamo anche tutti i popoli che
soffrono a causa della guerra. In
particolare, preghiamo per la pace in
Ucraina, un Paese con un’antica
tradizione cristiana, e facciamo
appello alle parti coinvolte nel
conflitto a ricercare il cammino del
dialogo e del rispetto del diritto
internazionale per mettere fine al
conflitto e permettere a tutti gli
Ucraini di vivere in armonia. I nostri
pensieri sono rivolti a tutti i fedeli
delle nostre Chiese nel mondo, che
salutiamo, affidandoli a Cristo nostro
Salvatore, perché possano essere
testimoni instancabili dell’amore di
Dio. Innalziamo la nostra fervente
preghiera a Dio affinché conceda il
dono della pace, nell’amore e
nell’unità, a tutta la famiglia umana.

«Il Signore della pace vi dia la pace
sempre e in ogni modo. Il Signore sia
con tutti voi» (2 Ts 3,16).

Dal Fanar, 30 novembre 2014



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/pietro-e-
andrea/ (18/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/pietro-e-andrea/
https://opusdei.org/it-ch/article/pietro-e-andrea/
https://opusdei.org/it-ch/article/pietro-e-andrea/

	Pietro e Andrea

