
opusdei.org

Perché l’Opus Dei è
una prelatura
personale?

Sono passati 25 anni da quando
Giovanni Paolo II ha eretto
l'Opus Dei in Prelatura
Personale. Articolo del
professor Carlos José Errázuriz.

16/08/2008

Testo pubblicato in: "Studi sulla
Prelatura dell'Opus Dei. A
venticinque anni dalla Costituzione
apostolica Ut sit", E. Baura (a cura di),
EDUSC 2008, pp. 200.



https://www.ibs.it/code/
9788883331947//studi-sulla-
prelatura.html

1. Impostazione della questione

L’Opus Dei è una prelatura personale
fin dalla sua erezione come tale,
mediante la Costituzione apostolica 
Ut sit di Giovanni Paolo II, del 28
novembre del 1982 e che divenne
esecutiva il 19 marzo del 1983. Gli
statuti della Prelatura si aprono con
questa netta affermazione «Opus Dei
est Praelatura personalis(...)» (n. 1 §
1).

In questi due semplici dati possiamo
trovare una prima risposta alla
domanda formulata all’inizio: la
costituzione della prelatura è
avvenuta in virtù di una decisione
dell’Autorità Suprema della Chiesa, la
quale ha applicato alla realtà fondata
da San Josemaría il 2 ottobre del 1928
la configurazione istituzionale di
prelatura personale per l’attuazione

https://www.ibs.it/code/9788883331947//studi-sulla-prelatura.html
https://www.ibs.it/code/9788883331947//studi-sulla-prelatura.html
https://www.ibs.it/code/9788883331947//studi-sulla-prelatura.html


di peculiari iniziative pastorali
prevista dal Concilio Vaticano II nel
Decreto Presbyterorum Ordinis, n. 10.
Tuttavia, l’interrogativo che qui
interessa è più specifico, poiché si
centra sulla forma verbale è: In che
senso si può affermare che l’Opus Dei
è una prelatura personale?

A questa domanda è possibile dare
una risposta che apparentemente
sembra risolvere il problema: l’Opus
Dei è una prelatura personale dal
punto di vista giuridico, ossia
nell’ambito del diritto canonico. Si
tratta di un’affermazione
perfettamente vera ed anche ovvia.
Ciò nonostante, il significato e la
portata di tale affermazione sono
ben lontani dall’essere ovvi.

La principale difficoltà nasce da ciò
che, in generale, si intende per
esistenza “giuridica”, sia civile che
canonica, di una determinata realtà
sociale. Un diffuso senso comune e



non poche disquisizioni teoriche sul
diritto coincidono nel concepire tale
esistenza come qualcosa di separato
dalla vita reale delle persone
all’interno della società. Il diritto, in
quanto sistema di norme sociali
capace di imporsi in modo efficace in
un dato ambito, indubbiamente
struttura in certo modo la realtà
sociale, regolando e orientando i
comportamenti e creando istituzioni
che accomunano l’attività degli
individui. Questo ordine, però, si
percepisce la maggior parte delle
volte come estrinseco rispetto alle
persone e ai loro reali rapporti
interpersonali. Una cosa sono le
realtà sociali di per sé e un’altra il
modo in cui si presentano al sistema
giuridico. Certamente si riconosce la
capacità di quest’ultimo di influire
sulle stesse realtà sociali; il diritto,
però, non sarebbe qualcosa di
inerente ad esse, ma piuttosto uno
strumento destinato a cambiarle.



Se applichiamo lo schema
precedente al nostro caso, è facile
riconoscere come l’Opus Dei sia
entrato in un nuovo inquadramento
giuridico all’essere eretto prelatura
personale, per cui ora gli vengono
applicate le norme previste nella
Chiesa per questo tipo di enti. Si può
anche aggiungere senza problemi
che questa nuova configurazione
giuridica si adegua perfettamente
alla realtà dell’Opus Dei. Tuttavia, ciò
che risulta più difficile da concepire
in questo schema è affermare che
l’essere prelatura personale faccia
riferimento proprio alla realtà
dell’Opus Dei. Prima di tutto perché
questa figura, come qualunque altra
del mondo giuridico, non sarebbe
altro che una sorta di strumento del
sistema normativo. Inoltre, perché
l’Opus Dei è chiaramente una realtà
legata alla vita carismatica,
all’impulso dello Spirito Santo nella
Chiesa, e questo implica che non
possa consistere in una forma



giuridica coniata dall’ordinamento
canonico. Infine, la miglior prova di
questo approccio nascerebbe dal
semplice fatto che prima della sua
erezione come prelatura personale,
l’Opus Dei certamente già esisteva ed
era stato oggetto di successive
configurazioni canoniche,
chiaramente inadeguate, a differenza
di quella definitiva, ma che in fondo
sarebbero state così estrinseche –
così “giuridiche” – come
quest’ultima. Di conseguenza,
l’affermazione “l’Opus Dei è una
prelatura personale” non
corrisponderebbe alla realtà stessa
fondata da San Josemaría il 2 ottobre
1928.

In queste pagine intendo mostrare
come l’affermazione, secondo cui
l’Opus Dei è una prelatura personale,
esprime un aspetto intrinseco ed
essenziale della propria realtà
carismatica. Anzitutto applicherò
una visione realista del diritto al



concetto di prelatura personale; e
successivamente cercherò di
spiegare perché tale concetto risulta
essere appropriato alla realtà
dell’Opus Dei.

2. La comprensione realista del
concetto giuridico di prelatura
personale

Il concetto di diritto come ordine
normativo estrinseco alla realtà
sociale, a cui si applica e si impone
coercitivamente, condiziona il modo
di comprendere tutti i concetti
giuridici, tanto nell’ambito civile
come in quello ecclesiale. Anche
quelli che chiaramente trascendono
il diritto, come quello di persona,
tendono ad essere considerati
creazioni di un determinato
ordinamento, forgiati in modo
pragmatico, ossia per determinare
l’ambito in cui una suddetta norma è
valida. Perciò, il concetto giuridico di
persona non corrisponderebbe a ciò



che l’essere umano intrinsecamente
è (cosa che sarebbe invece propria
del concetto filosofico di persona),
ma sarebbe solo il punto di
riferimento umano a cui l’ordine
giuridico ricorre per fissare l’oggetto
delle proprie norme. Naturalmente
quando si tratta di un concetto
elaborato all’interno
dell’ordinamento stesso, come quello
di prelatura personale, l’approccio
tecnico-operativo sembra essere
ancor più ovvio: il concetto è una
specie di artefatto convenzionale,
modellato da determinate norme,
che serve ad attribuire ai rapporti
sociali una determinata qualifica
utile al raggiungimento di
determinati fini pratici.

Da questo punto di vista, la prelatura
personale appare come un’etichetta
giuridica, il cui uso sarebbe rilevante
rispetto a certe conseguenze
giuridiche: attribuzione di
competenze, diritti, obblighi,



sanzioni, etc. In questo modo, la
concreta realtà sociale che è stata
configurata come prelatura
personale, come quella dell’Opus Dei,
sarebbe da un punto di vista
giuridico una prelatura personale
solamente perché nell’ordinamento
canonico gli viene attribuita tale
denominazione e le sue conseguenze.
In questo modo la realtà giuridica
tende a trasformarsi in un semplice
nome che, a sua volta, è un puro
strumento con cui si attribuiscono
alla realtà sociale determinati effetti
di diritto positivo. Il positivismo
giuridico è legato al nominalismo: in
effetti, se la realtà non racchiude di
per sé nulla di giuridicamente
rilevante, ed il diritto proviene
piuttosto dall’esterno, i concetti
giuridici equivalgono a meri schemi
normativi, strumentali quanto le
stesse norme che li modellano e
utilizzano.



Per fuggire da questo circolo vizioso
è necessario chiedersi nuovamente
cosa è il diritto, cosa significa che
qualcosa è “giuridico”. Non è
un’operazione facile, dato che il peso
degli abiti mentali del positivismo
penetra anche nel modo in cui si
concepisce il diritto ecclesiale. Il
concetto estrinseco del diritto ha
profondamente marcato la cultura di
molti specialisti e di molte persone
comuni. Tuttavia, è davvero
importante superare questa visione:
basta considerare il discredito in cui
cade il diritto inteso come pura
forma pragmatica di ordinare la vita,
e soprattutto, il fatto che tale forma
possa essere messa al servizio di
qualunque obiettivo sociale, dato che
giuridicamente non ci sarebbero
altro che interessi e poteri fattuali a
sostegno di soluzioni meramente
consensuali e relative.

La tradizione classica e cristiana del
diritto, all’interno di una varietà di



sfumature, offre una risposta che è in
fondo di segno totalmente opposto.
Forse, il modo più semplice ed
efficace per cogliere questa risposta
consiste nel presentarla dal punto di
vista del rapporto tra il diritto e la
giustizia. La giustizia come virtù di
dare a ciascuno il proprio diritto,
secondo la definizione attribuita al
giurista romano Ulpiano e accolta da
molti pensatori giuridici fino ad oggi,
è intrinsecamente legata al diritto di
ciascuno, che ne è il presupposto. A
sua volta, tale diritto si delinea come
l’oggetto della giustizia, di modo che
diritto e giustizia sono
inseparabilmente uniti. Il diritto
quindi è ciò che è giusto: una realtà,
un bene che appartiene a qualcuno
in quanto gli è dovuto da un altro,
tanto beni intrinseci alla persona
(come la vita, la libertà, etc.) come
beni esterni ad essa che sono oggetto
di rapporti interpersonali. In questo
consiste ciò che è realmente
giuridico, vale a dire ciò che è



realmente giusto, tanto se si
fondamenta sull’essere stesso delle
persone e dei loro rapporti, come se
si basa sulla libertà umana che può
configurare e determinare i rapporti
di giustizia tra le persone e rispetto
alla società.

Questo è il nucleo che permette di
comprendere in modo adeguato
qualunque concetto giuridico, che è
sempre un concetto relativo a ciò che
è giusto, e pertanto relativo ai
rapporti reali su beni reali tra
persone. Riprendendo l’esempio del
concetto giuridico di persona,
quando nelle norme o negli atti
giuridici si parla di persona, si tratta
della stessa realtà sostanziale di
quello stesso nome che il senso
comune coglie e la filosofia
approfondisce. L’importanza
giuridica del concetto di persona
deriva dal suo rapporto con ciò che è
il diritto nei rapporti interpersonali.
Questo rapporto con il diritto, però,



specificamente definito dall’uso
giuridico del concetto di persona, è
possibile e necessario proprio perché
gli esseri umani sono persone,
perché solo chi lo è può essere
titolare di un bene che è suo e le è
pertanto dovuto, e perché solo una
persona è capace di dover qualcosa a
qualcun altro secondo giustizia.

Anche un concetto istituzionale come
quello di prelatura personale deve
essere inteso sotto questa luce. Una
prelatura personale, così come una
diocesi o una qualunque
circoscrizione ecclesiastica, non è
una sovrastruttura che a dati fini
organizzativi e funzionali riveste
estrinsecamente la corrispondente
realtà ecclesiale formata dalla vita e
dall’attività dei fedeli e dei suoi
pastori. Se così fosse, il fatto di essere
o meno una prelatura sarebbe poco
rilevante, carente di importanza e
interesse salvo che per alcuni esperti,
i canonisti, considerati come coloro



che si occupano di aspetti tecnici,
vale a dire tramiti, pratiche, atti
formali, etichette esterne, etc.

Invece, ciò che si coglie mediante il
concetto di prelatura personale è una
realtà interpersonale che partecipa
all’essere stesso della Chiesa di
Cristo. E’ una comunità di fedeli,
strutturata gerarchicamente intorno
ad un prelato, con il cui ministero
collaborano presbiteri e diaconi, e
con un ambito personale e una
missione specifica che la conformano
come complementare alle diocesi in
cui è presente. In poche parole, è una
parte della Chiesa, tanto reale e viva
come la Chiesa stessa.

È vero che il concetto è di natura
istituzionale, vale a dire, fa
direttamente riferimento alla
dimensione unitaria e permanente
che trascende gli individui che
attualmente costituiscono una
determinata prelatura personale e



che si susseguono nel corso del
tempo. Si tratta però di un’istituzione
composta in ogni momento da fedeli
reali, senza i quali si trasformerebbe
in una mera possibilità. Quindi, una
autentica comprensione del concetto
porta ad osservare come una
prelatura personale, così come una
diocesi, sia un insieme reale di
persone – in modo specifico, una
concreta espressione della
comunione gerarchica tra i fedeli -, e
non un apparato burocratico né una
denominazione ufficiale estrinseca.

Trattandosi di un concetto di natura
giuridica, quando si parla di
prelatura personale si considerano
gli aspetti esterni che possono essere
oggetto di rapporti di giustizia: sia i
rapporti istituzionali della prelatura
stessa con altri soggetti ecclesiastici e
civili, sia i rapporti di giustizia
esistenti all’interno dell’ambito
limitato dall’istituzione: i rapporti tra
i fedeli della prelatura e quelli tra



questi e i loro pastori. Se il concetto
di prelatura personale si intende in
modo realista, questa attenzione
selettiva alla dimensione esterna di
giustizia – dimensione essenziale, del
resto, nella Chiesa nel suo
peregrinare terreno – non porta a
tralasciare il fatto che la realtà
ecclesiale è costituita anzitutto dalla
comunione verticale ed invisibile con
la Santissima Trinità e dal mistero
della comunione dei santi. Non si
tratta di isolare ciò che è giuridico,
ma piuttosto di coglierlo con
realismo nella sua specifica
dimensione, proprio per poter in
questo modo evidenziarne
l’inserimento nel mistero
soprannaturale della Chiesa e, in
particolare, mostrare il legame
intrinseco – in virtù della
sacramentalità della Chiesa – di ciò
che è giusto con la salvezza. In effetti,
i diritti dei fedeli esprimono un
rapporto soprattutto con i beni
salvifici (prima di tutto la parola di



Dio e i sacramenti), e il dovere dei
ministri sacri di elargire tali beni così
come il dovere di tutti i fedeli di
vivere nella comunione ecclesiale
sono esigenze di giustizia dove è in
gioco la partecipazione personale
dell’obbligato alla salvezza in Cristo.

Le considerazioni finora fatte non
dimenticano quanto di storico vi sia
nel concetto di prelatura personale.
Si tratta di un determinato modo in
cui la Chiesa si autoorganizza, con
una concretezza positiva nelle leggi
canoniche e nella prassi ecclesiale,
anche con un determinato nome che,
sebbene rifletta bene la sostanza del
concetto, implica ovviamente una
concretezza convenzionale. Tuttavia,
niente di tutto ciò intacca o
diminuisce minimamente il realismo
del concetto nel senso già spiegato:
ogni realtà ecclesiale si manifesta
nella storia e possiede aspetti legati a
ciò che è contingente. Tuttavia, è
necessario ricordare che gli aspetti



fondamentali dell’istituzione
rispondono a delle caratteristiche
essenziali della Chiesa, all’essere
Chiesa: l’uguaglianza fondamentale
tra i fedeli, la costituzione gerarchica,
etc. Nel caso dell’Opus Dei, inoltre, è
determinante un carisma, dono
divino che esige fedeltà. Qui di
seguito cercherò proprio di indicare
perché tale fedeltà al carisma implica
la prelatura personale.

3. La realtà ecclesiale dell’Opus Dei
come prelatura personale

Per capire perché l’Opus Dei è una
prelatura personale, oltre a
comprendere cosa è una prelatura
personale, è necessario cogliere tale
realtà nell’Opus Dei. Da un punto di
vista realista la sua erezione a
prelatura non è stato un rivestimento
estrinseco, l’attribuzione di un nuovo
aspetto. L’erezione comporta che
l’Opus Dei sia realmente ed



intrinsecamente una prelatura
personale[1].

Fin dall’inizio si presenta una
difficoltà che sembra opporsi alla
visione realista della dimensione di
prelatura nell’Opus Dei. In effetti, è
chiaro che prima di essere
configurata come tale mediante un
atto pontificio, l’Opus Dei non era
prelatura personale. In relazione a
questo atto vi è chiaramente un
prima e un dopo. Perciò potrebbe
dedursi che essere prelatura sia
qualcosa di estrinseco, estraneo (per
quanto conveniente od opportuno
esso sia) rispetto alla realtà ecclesiale
di origine carismatica che si
manifestò il 2 ottobre del 1928.

Non vi è alcun dubbio che l’erezione
della prelatura non sia stata un
semplice riconoscimento della realtà
già esistente da parte dell’autorità
papale. Qualcosa di nuovo è venuto
ad integrare questa realtà. I fedeli



incorporati all’Opus Dei iniziarono a
essere fedeli di una prelatura, con i
corrispondenti vincoli di comunione
tra di loro e con il prelato; chi era a
capo dell’Opus Dei nel 1982, Mons.
Álvaro del Portillo, passò ad essere
prelato di una prelatura personale,
con la potestà gerarchica che le è
propria; il clero dell’Opus Dei iniziò a
costituire il presbiterio della
prelatura. Tutto questo comporta
una novità rispetto alla situazione
anteriore.

Tuttavia, ciò non significa che dal
1928 l’Opus Dei fosse una realtà
essenzialmente distinta dalla
prelatura che venne eretta nel 1982.
Questo punto richiede una maggiore
attenzione, poiché le successive
approvazioni dell’Opus Dei (come pia
unione, società di vita comune senza
voti e istituto secolare) ne
inquadravano la realtà all’interno di
istituzioni ecclesiali di natura
associativa, quelle che i fedeli



possono costituire per raggiungere
fini ecclesiali comuni.
L’inadeguatezza di queste
configurazioni canoniche alla realtà
carismatica dell’Opus Dei rispondeva
anche ad altri motivi estremamente
importanti, soprattutto per il fatto
che la secolarità dei suoi fedeli non
rientra in nessun modo nell’ambito
dello stato di perfezione o di vita
consacrata mediante la professione
dei consigli evangelici. Tuttavia, ora
ciò che interessa è l’altro aspetto
menzionato, ugualmente essenziale,
riguardante proprio la presunta
natura associativa dell’Opus Dei.

La considerazione storica dell’Opus
Dei aiuta a penetrarne la vera
natura. Mi limito ad alcuni dati
essenziali, che ritengo siano
specialmente significativi[2].

Prima di tutto, conviene osservare
che la vocazione di San Josemaría
nella Chiesa si manifesta come



vocazione al sacerdozio, con un
orizzonte specifico che si svela solo
quando più tardi vede l’Opus Dei[3].
Come risulta evidente a partire dal
1928, l’orizzonte vocazionale del
Fondatore è in se stesso
essenzialmente sacerdotale, ossia si
iscrive nell’ambito del sacerdozio
ministeriale o gerarchico. San
Josemaría fu chiamato al sacerdozio
proprio per fondare l’Opus Dei, e
fondò l’Opus Dei proprio in quanto
sacerdote. Trattandosi di
un’istituzione dedita alla
santificazione e all’apostolato dei
fedeli laici, di cui evidenzia il
comune sacerdozio come battezzati e
la loro condizione secolare, potrebbe
sembrare paradossale il fatto che il
Fondatore fosse un sacerdote. La
soluzione più radicale di questo
paradosso nasce dalla
considerazione che nella Chiesa è
essenziale tanto la fondamentale
uguaglianza tra tutti i fedeli come la
sua costituzione gerarchica. Il



Signore volle suscitare un sacerdote
per i laici che avrebbe chiamato
all’Opus Dei. A questo sacerdote
affidava un ministero veramente
sacerdotale di unità e capitalità in
questa famiglia soprannaturale. Si
trattava di un ministero destinato a
protrarsi nel tempo, in modo da
passare ai successori del Fondatore.
In questo senso è molto significativo
il fatto che si perpetuasse anche il
modo familiare in cui si chiama colui
che è a capo dell’Opus Dei: “Padre”.

Bisogna anche riflettere sul fatto che
il 2 ottobre del 1928 San Josemaría fu
l’unico a vedere l’Opus Dei[4]. Egli lo
considerò sempre fondato quel
giorno, sebbene poi vi siano state
complementi ed approfondimenti di
una realtà già essenzialmente
completa. In questo “vedere” – era il
verbo che utilizzava – vi era la realtà
personale di coloro che sarebbero
arrivati. Queste persone non erano
ancora presenti, e ciò nonostante



l’Opus Dei già c’era. Non si trattava di
qualcosa che avrebbero fatto tra
tutti, bensì di un incarico divino che
riceveva il Fondatore. Occorreva
certamente il concorso della libertà
di coloro che sarebbero venuti, ma
l’Opus Dei non sarebbe stato il frutto
dell’unione delle loro volontà,
semplicemente perché la nuova
realtà si situava fin dall’inizio in una
dimensione – quella della struttura
comunitario-gerarchica della Chiesa
– che sfugge al potere dei fedeli
nell’ambito associativo. L’Opus Dei
non nacque quando un altro fedele si
aggiunse al Fondatore, ma quando
Dio lo suscitò in San Josemaría e gli
chiarì il significato specifico che
avrebbe dovuto assumere il suo
sacerdozio gerarchico nella Chiesa,
che, come in ogni fedele ordinato,
supponeva il sacerdozio comune in
quanto battezzato. L’assenza stessa di
altri fedeli nel momento
fondazionale contribuisce a mettere



in luce la natura non associativa
della fondazione.

Fin dall’inizio San Josemaría vide che
nell’Opus Dei ci sarebbero stati altri
sacerdoti oltre a lui. Più avanti
comprese che questi sacerdoti
dovevano provenire dai fedeli laici
dell’Opus Dei. Entrambi questi
aspetti sono impregnati di significato
ai fini del nostro tema. Da una parte,
la pluralità di sacerdoti nell’Opus Dei
si rendeva necessaria per una
finalità ministeriale ben
determinata: l’attenzione pastorale
dei fedeli dell’Opus Dei e di tutti
coloro che si avvicinano ai suoi
apostolati, ossia la collaborazione
alla missione gerarchica stessa che il
Fondatore già realizzava fin
dall’inizio. Il rapporto ministeriale-
gerarchico con i fedeli laici si
conferma quindi come una
caratteristica strutturale essenziale
della realtà dell’Opus Dei[5]. Il fatto
che i sacerdoti dediti allo specifico



compito pastorale dell’Opus Dei,
quantunque il carisma si diffondesse
ad altri sacerdoti incardinati nella
diocesi, provenissero dai laici stessi
dell’Opus Dei, mostra in modo
particolarmente chiaro ciò che
risulta essere naturale nella Chiesa,
ossia che sorgano vocazioni
sacerdotali all’interno della stessa
comunità di fedeli a cui si dedicherà
il ministero.

Al tempo stesso, come parte del
carisma, il Fondatore fu sempre
profondamente cosciente del fatto
che la vocazione all’Opus Dei era,
nella sua essenza, la stessa per lui e i
suoi figli, per i sacerdoti e per i laici,
per gli uomini e per le donne, per i
celibi e per gli sposati. Questa
consapevolezza dell’uguaglianza
fondamentale non si può spiegare a
partire dalla varietà di funzioni
ecclesiali e dal grado di disponibilità
nei confronti delle attività
istituzionali. Si può capire solo alla



luce dell’uguale dignità battesimale
di tutti i fedeli, che è ciò che si mette
in gioco nell’Opus Dei. Si tratta di
una determinazione vocazionale e di
appartenenza ecclesiale che ha
proprio il fine di confermare e
rafforzare il posto di ciascuno nella
Chiesa e nel mondo. Uguaglianza di
appartenenza e diversità gerarchica
tra i fedeli sono due caratteristiche
che nell’Opus Dei hanno convissuto
fin dall’inizio con la semplice
armonia che possiedono nella Chiesa,
configurando inoltre l’essenza stessa
dell’istituzione e del suo patrimonio
carismatico.

Dall’altra parte, l’attività istituzionale
dell’Opus Dei riguarda
esclusivamente l’ambito dei beni
salvifici, prima di tutto la parola di
Dio e i sacramenti: San Josemaría
amava presentare questa attività
come una “grande catechesi”[6].
Perciò l’attività istituzionale si
distingue nettamente da quella che, a



titolo personale o in collaborazione
con altri, realizzano i fedeli dell’Opus
Dei. Questa distinzione vale anche
per iniziative educative, di salute, di
promozione sociale, ecc., che
promuovono insieme ad altre
persone, quando l’Opus Dei presta
assistenza pastorale e a volte assume
anche istituzionalmente la garanzia
ecclesiale della conformità di tali
iniziative con il Vangelo. La
distinzione tra attività istituzionale e
attività personale è fondamentale
per capire la natura esclusivamente
ecclesiale dell’Opus Dei in quanto
istituzione, soprattutto perché è in
gioco la legittima libertà di cui
godono i fedeli dell’Opus Dei in
ambito temporale, allo stesso modo
di qualsiasi altro cattolico. Solo a
partire dalla libertà e dalla
responsabilità personale è possibile
che si impegnino nella più delicata
fedeltà alla dottrina della Chiesa,
cercando di santificare tutte le loro
attività nel mondo, trasformandole



in cammino di apostolato personale e
di vera cristianizzazione.

Le successive approvazioni
canoniche vennero incontro alle
necessità istituzionali che
comportava lo sviluppo dell’Opus Dei
(dapprima in ambito diocesano e poi
a livello internazionale, e tenendo
anche conto della questione
dell’appartenenza dei sacerdoti), ma
nessuna di esse arrivò a cogliere la
realtà dell’Opus Dei. Aldilà delle
grandi differenze esistenti tra di loro,
vi è una caratteristica molto
significativa che le unisce: pia
unione, società di vita comune senza
voti, e istituto secolare sono concetti
giuridici che raccolgono realtà
ecclesiali di natura associativa. Da
ciò deriva la profonda incapacità di
riflettere cosa è l’Opus Dei come una
comunità di fedeli che si conforma
intrinsecamente secondo la struttura
gerarchica della Chiesa stessa.



Ciò che rendeva realmente difficile la
comprensione di questa natura
comunitario-gerarchica, non
associativa, era il fatto che l’Opus Dei
sorgesse da un carisma, quello
ricevuto da San Josemaría e da
coloro che sarebbero arrivati dopo, e
che tale carisma implicasse una
vocazione personale essenzialmente
spirituale e apostolica dei rispettivi
fedeli (alcuni – tra cui i primi – con il
carisma del celibato apostolico).
Entrambi questi aspetti venivano
percepiti, in base ad una lunga
esperienza ecclesiale, come propri,
per antonomasia, della vita religiosa,
di modo che le stesse vocazioni
secolari tendevano ad essere
concepite per analogia a quelle dei
religiosi. Certamente la secolarità dei
fedeli dell’Opus Dei non poteva
essere colta mediante tale analogia,
però, ancor più profondamente, non
si poteva capire il fatto che
costituissero una comunità che non
si univa per una specifica iniziativa



di natura associativa, ma in virtù di
concreti vincoli di comunione
ecclesiale tra di loro. Come in ogni
comunità gerarchica di fedeli, quei
vincoli comportavano
essenzialmente una struttura
gerarchica, con un pastore che è a
capo e con altri pastori che
collaborano con lui.

Non si poteva cogliere in modo
adeguato neanche il fatto che una
stessa istituzione di origine
carismatica e vocazionale potesse
includere tanto uomini quanto
donne. Inoltre, il fatto che vi fosse
separazione nella vita e apostolato
dei fedeli dell’Opus Dei di uno e
dell’altro sesso, poteva essere falsato
con le categorie associative, in modo
da far pensare che si trattasse in
realtà di due istituzioni
accidentalmente unite. La realtà è
che ci fu sempre una profonda unità
tra gli uomini e donne dell’Opus Dei,
appartenenti ad una stessa realtà



ecclesiale di natura comunitario-
gerarchica.

Anche i passi canonici relativi
all’ascrizione di sacerdoti e alla
potestà attribuita a colui che era a
capo dell’Opus Dei, si situavano in un
contesto associativo, e non
comunitario-gerarchico. Senza
dubbio rispondevano alle esigenze
del carisma, ma in modo inadeguato:
la realtà profondamente unitaria
dell’Opus Dei continuava ad essere
rispecchiata in modo molto
imperfetto, poiché in fondo veniva
concepita strutturalmente come una
istituzione associativa. Sacerdoti e
laici apparivano legati ad una stessa
istituzione carismatica, ma non
essenzialmente legati tra di loro.
Perciò, sia la fondamentale
uguaglianza tra di loro in quanto
fedeli sia la loro mutua relazione,
venivano inserite in una cornice che
non coglieva l’essenza stessa
dell’istituzione. Inoltre si riteneva



che la potestà di colui che ne era a
capo fosse legata all’aspetto
associativo clericale, di modo che chi
la esercitava era un membro
dell’associazione, non il titolare di
una potestà gerarchica in una
comunità di fedeli. Per questo non si
spiegava neanche la differenza tra i
sacerdoti provenienti dai laici
dell’Opus Dei e che dedicavano il loro
ministero all’Opus Dei, e i sacerdoti
incardinati nelle diocesi che ricevono
la stessa e unica vocazione all’Opus
Dei per santificarsi mediante il loro
ministero nella diocesi stessa, senza
incorporarsi pertanto alla prelatura
né al suo presbiterio.

Con l’erezione a prelatura personale
il processo di riconoscimento e di
risposta da parte della Chiesa in
quanto istituzione alle esigenze della
realtà carismatica è giunto al
termine. Non è avvenuta una
mutazione genetica, bensì il pieno
sviluppo dell’organismo nato nel



1928 e che si era diffuso per tutti i
continenti. Si è realizzato ciò che
chiedeva lo stesso patrimonio
carismatico dell’Opus Dei, un
patrimonio che, come è proprio
dell’essere stesso della Chiesa, non è
solamente spirituale ma comporta ed
esige anche espressioni esterne,
inseparabili da tale spirito.

Inoltre, nell’Opus Dei si è verificato
un fatto particolarmente significativo
per il nostro tema: il Fondatore
possedeva una formazione e una
mentalità giuridica, e in modo
speciale canonica, decisamente viva
e penetrante. Sulla base degli studi di
diritto che portò a termine
assecondando un consiglio di suo
padre che aveva accolto proprio
dopo aver scoperto la vocazione
sacerdotale, San Josemaría mise le
proprie doti professionali di giurista
al servizio della missione
fondazionale che Dio gli affidò. Così
si santificò e contribuì al bene della



Chiesa anche come giurista. Il
Signore gli concedette abbondanti
luci lungo tutto il percorso giuridico
dell’Opus Dei. Risalta in modo
particolare la chiaroveggenza con cui
colse immediatamente il nucleo della
soluzione giuridica definitiva, per cui
tanto lavorò e che offrì di non vedere
realizzata durante la sua esistenza
terrena. Il suo successore, Mons.
Álvaro del Portillo, in una lettera in
occasione dell’erezione della
prelatura,volle iniziare la narrazione
dell’itinerario giuridico con un
aneddoto del 1936 che testimonia la
consapevolezza che ebbe molto
presto il Fondatore sulla necessità di
una giurisdizione ecclesiastica di
carattere personale[7]. La prelatura
dell’Opus Dei fu qualcosa che San
Josemaría desiderò e cercò con tutta
la sua anima per compiere l’incarico
divino del 2 ottobre del 1928, proprio
perché si trovava nelle viscere stesse
di questo incarico.



Forse il modo migliore per
comprendere questo processo
giuridico è pensare all’implantatio
della Chiesa in un nuovo territorio o
ambito sociale a cui giunge la parola
di Dio, i sacramenti e gli altri beni
della salvezza. Ciò che risulta essere
del tutto nuovo è che nel caso
dell’Opus Dei è impiantata una realtà
ecclesiale gerarchicamente
strutturata grazie ad una iniziativa
carismatica. Inoltre, si tratta di una
realtà ecclesiale che in un nessun
modo pretende di sostituire le
diocesi, ma vive e opera in esse, con
una legittima autonomia il cui fine
esclusivo è quello di servire loro e
tutta la Chiesa. Non aspira affatto a
voler diventare una Chiesa locale,
poiché il proprio carisma porta a
confermare i suoi fedeli come fedeli
delle Chiese locali a cui
appartengono. Tuttavia, aldilà di
queste differenze esiste un fenomeno
analogo: l’erezione di qualunque
circoscrizione ecclesiastica opera in



una realtà preesistente, di natura
comunitario-gerarchica, che ne
chiede l’erezione. Questo è quanto
avvenuto con l’Opus Dei nel 1928.
Quindi l’attribuzione del concetto
giuridico di prelatura personale è del
tutto reale: l’Opus Dei è una
prelatura personale.

Carlos José Errázuriz M.

[1] Per una visione realista della
dimensione giuridica della prelatura
dell’Opus Dei, cfr. J. Hervada, Aspetti
della struttura giuridica dell'Opus Dei,
in Il diritto ecclesiastico, luglio-
dicembre 1986, 3-4, pp. 410-430. Per
un esame del dibattito della dottrina
canonica sulle prelature personali da
un punto di vista realista, cfr. E.
Baura, Le attuali riflessioni della
canonistica sulle prelature personali.
Suggerimento per un
approfondimento realistico, in AA.VV.,
Le prelature personali nella



normativa e nella vita della Chiesa,
Cedam, Padova 2002, pp. 15-53.

Certamente l’Opus Dei non è soltanto
prelatura personale, poiché
trascende la sua configurazione
istituzionale come prelatura. Vi è
anzitutto un’altra realtà istituzionale
che è anche Opus Dei a pieno titolo:
la Società Sacerdotale della Santa
Croce, quale associazione di chierici
inseparabile dalla prelatura. Più
radicalmente, l’intera vita dei fedeli
della prelatura deve essere Opus Dei,
e non solo i loro rapporti con l’Opus
Dei in quanto istituzione (i quali del
resto sono in funzione di quella vita).
Inoltre, la sua portata apostolica
oltrepassa l’ambito delle attività
connesse con la prelatura, ed arriva
in diversi modi a molte persone ed
attività ecclesiali. Infine, anche se la
prelatura è di questo mondo, l’Opus
Dei possiede una chiara dimensione
escatologica.



[2] Per un approfondimento di questi
dati essenziali sono estremamente
rilevanti la biografia di A. Vázquez
de Prada, Il Fondatore dell’Opus Dei, 3
vol., trad. it., Leonardo International,
Milano 1999-2004; e nell’ambito
specificamente giuridico, A. de
Fuenmayor– V. Gómez-Iglesias – J.L.
Illanes, L’itinerario giuridico
dell’Opus Dei. Storia e difesa di un
carisma, trad. it., Giuffrè, Milano
1991.

[3] Riguardo a questo aspetto, cfr. A.
Aranda, Sacerdote de Jesucristo.
Sobre la misión eclesial del Beato
Josemaría Escrivá Fundador del Opus
Dei, in Romana. Boletín de la
Prelatura de la Santa Cruz y Opus Dei,
17 (1993), pp. 307-327.

[4] Cfr. J.L. Illanes, Dos de octubre de
1928: alcance y significado de una
fecha, en AA.VV., Monseñor Josemaría
Escrivá de Balaguer y el Opus Dei,
EUNSA, Pamplona 1985, pp. 65-107.



[5] A questo riguardo, cfr. il capitolo
di P. Rodríguez, L’Opus Dei nella sua
realtà ecclesiologica,in P. Rodríguez –
F. Ocáriz – J.L. Illanes, L’Opus Dei
nella Chiesa. Ecclesiologia, vocazione,
secolarità, trad, it., Ed. Piemme,
Casale Monferrato 1993, pp. 15-138.

[6] Cfr. intervista al giornale ABC di
Madrid, 24-III-1971.

[7] Dinanzi a due lapidi funerarie di
prelati che avevano avuto una
peculiare e vasta giurisdizione
d’indole secolare e personale, nella
chiesa di Santa Isabel a Madrid, San
Josemaría disse a un figlio suo, Pedro
Casciaro: «La futura soluzione
giuridica dell’Opera è lì». Cfr. il testo
della Lettera del 28-XI-1982 in A. del
Portillo, Rendere amabile la verità.
Raccolta di scritti di Mons. Alvaro del
Portillo, Libreria Editrice Vaticana,
Città del Vaticano 1995, pp. 64-65.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/perche-lopus-
dei-e-una-prelatura-personale/

(03/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/perche-lopus-dei-e-una-prelatura-personale/
https://opusdei.org/it-ch/article/perche-lopus-dei-e-una-prelatura-personale/
https://opusdei.org/it-ch/article/perche-lopus-dei-e-una-prelatura-personale/

	Perché l’Opus Dei è una prelatura personale?

