
opusdei.org

Perché i cristiani
cercano di obbedire
a Dio?

«Il mio cibo è fare la volontà di
colui che mi ha mandato e
compiere la sua opera» (Gv 4,
34). Così Gesù descrive tutta la
sua vita, come una chiamata a
vivere in libertà, facendosi
servitore di tutti, per amore.

20/04/2023

Indice

1. Che cos’è l’obbedienza?



2. Perché si cerca di obbedire a Dio?

3. Si deve obbedire alla Chiesa?

4. Con quale disposizione si
obbedisce a Dio?

5. L’obbedienza è l’opposto della
libertà?

6. Testi complementari che ti
possono interessare

1. Che cos’è l’obbedienza?

Il dizionario definisce obbedire come
“compiere la volontà di chi
comanda”. Il verbo che noi
utilizziamo, tuttavia, proviene dalla
combinazione latina ob-audire, vale a
dire, “stare in ascolto verso”, che sta
a indicare l’atteggiamento di ascolto
di chi obbedisce. Da questo ascolto
nasce la possibilità di conoscere la



volontà dell’altro, comprenderla e
farla propria. In tal modo ognuno si
sforza di compiere questa volontà: è
ciò che chiamiamo obbedire.

Nella relazione degli uomini con Dio
si chiama “obbedienza della fede” la
risposta dell’uomo a Dio, che è il
primo a farsi conoscere. Davanti alla
realtà di Dio, l’uomo sottomette la
propria intelligenza e la propria
volontà, dando il proprio assenso in
questo modo con tutto il suo essere a
Dio che è venuto incontro a lui (cfr. 
Catechismo della Chiesa Cattolica,
143).

“Obbedire nella fede è sottomettersi
liberamente alla Parola ascoltata,
perché la sua verità è garantita da
Dio, il quale è la Verità
stessa” (Catechismo, 144). Quando
Dio si rivela e trasmette all’uomo il
suo progetto di salvezza, l’uomo
capisce che può confidare
pienamente in Lui, rispondere



liberamente a Dio e disporsi a
compiere la sua volontà.

Nella Bibbia vi sono molti esempi di
obbedienza a Dio: da Abraham, che
obbedì a Dio e così diventò padre del
popolo eletto, fino a Maria, che con il
suo Sì rese possibile l’Incarnazione
del Figlio di Dio. Incontriamo
continuamente dei personaggi che
ricevono un messaggio da Dio e si
fidano di Lui, mettendo in pratica
quello che il Signore propone loro in
relazione alla loro vita, alla storia del
popolo d’Israele, ecc.

Nella lettera ai filippesi san Paolo
loda Cristo che obbedì fino alla
morte, e alla morte di croce (Fl 2, 8).
Con la sua obbedienza, che è il
culmine della storia della relazione
degli uomini con Dio, Cristo ci portò
la salvezza che avevamo perduto
dopo la disobbedienza di Adamo ed
Eva. A partire dalla venuta di Cristo
noi uomini possiamo riascoltare la



parola di Dio e seguirla in un modo
nuovo.

Anche i santi sono un esempio di
obbedienza a Dio: mediante la
preghiera capiscono qual è il
progetto di Dio per la loro vita e lo
portano avanti vivendo pienamente
e compiendo la missione che Dio ha
predisposto per ciascuno.

2. Perché si cerca di obbedire a
Dio?

L’essere umano, fra tutte le creature,
è stato l’unico che Dio ha fatto a sua
immagine e somiglianza, e con ciò
noi tutti siamo capaci di conoscerlo e
amarlo e di comprendere l’ordine
delle cose da Lui stabilito.

L’uomo guarda verso Dio e trova in
Lui la propria realizzazione, perché
percepisce la relazione fra creatura e
creatore come una dipendenza di
amore: nasciamo dall’amore e
all’amore siamo ordinati. E così,



facendo propria la realtà che tutto
l’ordine della creazione è diretto a
realizzarsi in Dio, ogni persona si
sente chiamata a cercare
liberamente la beatitudine divina
mentre si va uniformando al bene da
Lui stabilito.

L’obbedienza che ogni essere umano
deve osservare si concretizza nella
ricerca di identificarsi con il suo
Creatore, nel riscattare e far brillare
nella propria vita quella identità e
somiglianza iniziale. Comunque
l’immagine perfetta di Dio è il Verbo,
che si è incarnato per la nostra
salvezza e “svela pienamente l’uomo
all’uomo” (Gaudium et Spes, 22.1). “È
in Cristo, Redentore e Salvatore, che
l’immagine divina, deformata
nell’uomo dal primo peccato, è stata
restaurata nella sua bellezza
originale” (Catechismo, 1701). Di
conseguenza, la nostra
identificazione piena con Dio passa
attraverso l’identificazione con Gesù



Cristo. Cristo è la via che ci permette
di unirci a Dio. Siamo figli di Dio in
Cristo, figli nel Figlio. E la nostra
coscienza filiale ci porta ad avere,
per ciò che riguarda la volontà del
Padre, la stessa disponibilità che
ebbe Cristo. Grazie alla fede si ha la
certezza che Cristo, che è il Signore di
tutte le cose, è anche Signore nostro,
il nostro vero bene che ci conduce
alla grandezza e alla dignità umana.

Cristo ci esorta a compiere i suoi
comandamenti per comportarci,
come Lui, come figli del Padre e
rimanere nel suo amore: “Se
osserverete i miei comandamenti,
rimarrete nel mio amore, come io ho
osservato i comandamenti del Padre
mio e rimango nel suo amore. Vi ho
detto queste cose perché la mia gioia
sia in voi e la vostra gioia sia
piena” (Gv 15, 10-11).

Cristo, come compimento della
volontà del Padre, ha inaugurato



sulla terra il regno dei cieli, ce ne ha
rivelato il mistero e con la sua
obbedienza ha compiuto la
redenzione (cfr. Lumen Gentium, 3).
La motivazione di un cristiano nel
cercare di obbedire a Dio consiste nel
riconoscimento di questa virtù come
un cammino reale per raggiungere la
felicità alla quale sono chiamati i figli
di Dio.

Gesù Cristo ci presenta la
testimonianza di una obbedienza al
Padre che ci spinge all’amore fra noi,
perché Egli ha dato la vita per la
salvezza dell’umanità. Con Cristo la
identificazione divina alla quale tutti
siamo chiamati diventa più tangibile,
in quanto facendoci cristiani
diventiamo figli nel Figlio di Dio. Così
l’obbedienza alla volontà divina
acquista il rilievo di una obbedienza
filiale, che può introdurci nel
progetto divino della Redenzione,
facendoci collaborare con Cristo,



portando all’umanità il suo
messaggio di salvezza.

Meditare con san Josemaría

Ora [...] è il momento di esaminare i
nostri desideri di vita cristiana, di
santità; è il momento buono per
riconoscere le nostre debolezze, e
reagire con un atto di fede,
confidando nel potere di Dio e
facendo il proposito di vivificare con
l’amore le cose della nostra giornata
(È Gesù che passa, 96).

La fede ci porta a riconoscere Cristo
come Dio, a vederlo come nostro
Salvatore, a identificarci con Lui
operando come Egli operò (È Gesù
che passa, 106).

Dio ci chiama attraverso i fatti della
vita di ogni giorno, le sofferenze e le
gioie delle persone con cui viviamo,
le preoccupazioni umane dei nostri
compagni, le cose spicciole della vita
di famiglia. Dio ci chiama anche per



mezzo dei grandi problemi, dei
conflitti e dei compiti che
caratterizzano ogni epoca storica e
suscitano gli sforzi e gli entusiasmi di
gran parte dell’umanità (È Gesù che
passa, 110).

Dio esige che nell’obbedienza venga
esercitata la fede, perché la sua
volontà non si manifesta con
strepito. Sovente il Signore
suggerisce la sua volontà sottovoce,
nell’intimo della coscienza: per
riconoscere tale voce e seguirla
fedelmente, è necessario ascoltare
con attenzione (È Gesù che passa, 17).

3. Si deve obbedire alla Chiesa?

Nel corso della storia del popolo di
Israele, Dio ha cercato di guidarlo
verso una vita di unione con Lui.
Attraverso riti e alleanze il popolo
ebraico ha imparato un po’ per volta
a frequentare Dio. Un passo
importante è stato il ricevimento
delle tavole della legge che Dio diede



a Mosè: erano leggi che regolavano
sia la frequentazione dell’uomo con
Dio sia le relazioni sociali. Le “dieci
parole” indicano le condizioni di una
vita liberata dalla schiavitù del
peccato. Il Decalogo è un cammino di
vita (Catechismo, 2057).

Dopo la venuta di Cristo, la Chiesa è
la discendenza del popolo di Dio
sulla terra e continua a cercare di
compiere la sua volontà di realizzare
il suo progetto di redenzione. Questo
non è un progetto astratto,
intangibile, ma, d’accordo con la
nostra natura – corpo e anima –, si
concretizza in azioni che ci aiutano a
trovare Dio nella nostra vita. Perciò
la Chiesa propone ai suoi figli il
modo di compiere la volontà di Dio,
secondo quello che troviamo nella
Bibbia e quello che i cristiani di tutti i
tempi hanno individuato: a parte la
legge naturale, vi sono alcune norme
che stimolano la nostra vita
spirituale: andare a Messa la



domenica, fare penitenza in
determinati periodi dell’anno... Si
tratta di alcune norme che indicano
dove noi cristiani vogliamo fare passi
avanti. Queste norme sono poche,
perché la Chiesa ha fiducia che ogni
cristiano cerca con iniziativa
personale di crescere nel proprio
rapporto con Dio, ma allo stesso
tempo, come ogni buona madre,
troviamo nella Chiesa insegnamenti
che ci guidano.

La Chiesa non vuole “aggiungere”
precetti o “inventare” nuove leggi. Si
limita a custodire quello che ha
ricevuto da Cristo al fine di
comunicare agli uomini i frutti della
salvezza (cfr. Lumen Gentium, 8),
consapevole che essa stessa deve
obbedire a Dio per compiere la sua
missione.

Meditare con san Josemaría

Ho visto con gioia molte anime
mettere in gioco la propria vita –



come hai fatto tu, Signore, usque ad
mortem –, per compiere tutto quello
che la volontà di Dio chiedeva; hanno
impegnato tutte le loro aspirazioni e
il loro lavoro professionale al
servizio della Chiesa, per il bene di
tutti gli uomini (È Gesù che passa,
19).

Non è lecito farsi scudo di ragioni
apparentemente devote, per
defraudare il prossimo di ciò che gli è
dovuto: Se uno dicesse: «Io amo Dio»,
e odiasse il suo fratello, è un
mentitore. Ma cade nello stesso
inganno anche chi lesina al Signore
l’amore e l’ossequio – l’adorazione –
che gli sono dovuti in quanto
Creatore e Padre nostro; altrettanto
avviene per chi rifiuta di obbedire ai
suoi comandamenti, con il falso
pretesto di qualche incompatibilità
con il servizio agli uomini, perché
san Giovanni avverte espressamente
che da questo conosciamo di amare i
figli di Dio: se amiamo Dio e ne



osserviamo i comandamenti, perché
in questo consiste l’amore di Dio,
nell’osservare i suoi comandamenti; e
i suoi comandamenti non sono
gravosi (Amici di Dio, 166).

Io non concepisco l’obbedienza
veramente cristiana se non come
obbedienza volontaria e
responsabile. I figli di Dio non sono
né pietre né cadaveri: sono esseri
intelligenti e liberi, elevati tutti al
medesimo ordine soprannaturale,
detengano o no l’autorità. Ma chi è
privo della sufficiente formazione
cristiana non sarà mai in grado di
fare un retto uso della sua
intelligenza e della sua libertà, sia
per ubbidire che per manifestare le
sue opinioni [...]. Certo, lo Spirito
Santo diffonde la ricchezza dei suoi
doni fra i membri del Popolo di Dio –
tutti e singoli responsabili della
missione della Chiesa -, ma ciò non
esime nessuno - tutt’altro – dal



dovere di acquistare questa adeguata
formazione dottrinale (Colloqui, 2).

4. Con quale disposizione si cerca
di obbedire a Dio?

L’obbedienza a Dio è profondamente
legata al dono soprannaturale della
fede, espressione del riconoscimento
del Creatore e Padre che ha fondato
tutto e che ci precede nell’amore. Nel
considerare questa logica divina,
nasce la risposta dell’uomo di fiducia
filiale che – e non potrebbe essere
altrimenti – è permeata anche di
amore.

Sarebbe sbagliato ritenere che
l’obbedienza a Dio è una
conseguenza della paura, come se ci
si trovasse davanti a un castigatore
implacabile. È più coerente con la
fede cristiana riconoscerlo come
Buon Pastore, la cui volontà è tutto
ciò che di meglio ci può essere per i
suoi figli.



Nella lettera apostolica Patris Corde
di Papa Francesco la Chiesa adotta
come esempio la disposizione
all’obbedienza di san Giuseppe, che
chiama Padre nell’obbedienza. Si
tratta di una disposizione di fede
attiva, con una docilità che non ha
nulla a vedere con il conformismo e
che non si lascia trascinare dagli
eventi, ma che si basa su un ascolto
intelligente, a partire dal quale ha
potuto raggiungere un grado di vera
sapienza del Signore per agire
secondo i disegni divini (cfr. È Gesù
che passa, 42).

Pertanto l’obbedienza cristiana non è
neppure cieca, perché la volontà di
Dio non è arbitraria, ma si manifesta
nella vita di ogni uomo per mezzo di
una vita di orazione profonda. La
disposizione di una fede attiva
dev’essere unita ai mezzi che noi
usiamo per scoprire la volontà di Dio,
e questo poi predispone attivamente
l’intelletto e la volontà a seguirla e



accettare la conseguente
responsabilità di ogni atto di
obbedienza. Infine, questa
disposizione è sempre umile, perché
l’obbedienza è l’umiltà della volontà
(Cammino, 259).

Meditare con san Josemaría

Adesso, che ti costa obbedire,
ricordati del tuo Signore «factus
oboediens usque ad mortem, mortem
autem crucis» – obbediente fino alla
morte, e morte di croce! (Cammino,
628).

Potere dell’obbedienza! – Il lago di
Genesaret negava i suoi pesci alle reti
di Pietro. Tutta una notte invano.

– Ma ora le reti sono gettate per
obbedienza: e pescano «piscium
multitudinem copiosam» - una grande
quantità di pesci.

– Credimi: il miracolo si ripete ogni
giorno (Cammino, 629).



Il Signore non ci nasconde che
l’obbediente sottomissione alla
volontà di Dio richiede spirito di
rinuncia e di dedizione, perché
l’amore non reclama diritti: vuole
soltanto servire. E a Lui, che per
primo ha percorso questo cammino,
noi domandiamo: Gesù, come hai
vissuto l’obbedienza? Usque ad
mortem, mortem autem crucis, fino
alla morte, e morte di croce. Bisogna
uscire dal proprio guscio, complicarsi
la vita, perderla per amore di Dio e
delle anime (È Gesù che passa, 19).

Obbedisci senza tanti cavilli inutili...
Mostrare tristezza o malavoglia di
fronte a un comando è mancanza
assai notevole. Tuttavia, sentirla e
basta, non solo non è colpa, ma
addirittura può essere l’occasione di
una grande vittoria, del coronamento
di un atto eroico di virtù.

Non sono invenzioni mie. Ricordi? Il
Vangelo narra di un padre di



famiglia che diede lo stesso incarico
ai suoi due figli... E Gesù si rallegra di
quello che, malgrado abbia posto
delle difficoltà, esegue! Si rallegra,
perché la disciplina è frutto
dell’Amore (Solco, 378).

5. L’obbedienza è l’opposto della
libertà?

Il Concilio Vaticano II dice che «la
vera libertà è nell’uomo segno
altissimo dell’immagine divina. Dio
volle lasciare l’uomo in mano al suo
consiglio, così che esso cerchi
spontaneamente il suo Creatore, e
giunga liberamente, con la adesione
a lui, alla piena e beata
perfezione» (Gaudium et spes, 17).
Perciò la libertà “raggiunge la sua
perfezione quando è ordinata a Dio,
nostra beatitudine” (Catechismo,
1731). La libertà ha come condizione
l’assenza di ogni coercizione esterna
e interna, ma il suo esercizio consiste
nell’amore, nell’autonoma adesione a



ciò che si conosce come bene. Si
esercita rettamente la libertà se si
aderisce al vero bene, al bene
ordinato alla beatitudine che Dio ci
ha preparato e che sarà data soltanto
a chi liberamente accoglie l’azione
salvifica di Dio in Cristo. In realtà le
nostre scelte ci avvicinano o ci
allontanano da Dio, ci rendono più
felici quando facciamo il bene o
infelici quando lo rifiutiamo o
scegliamo cose disordinate.

Gli insegnamenti di Cristo e della
Chiesa ci mostrano dove sta il vero
bene. Chi ama Dio aderisce
autonomamente al bene così
conosciuto. Questo non ostacola la
libertà, perché chi fa ciò che ama,
agisce liberamente. Quello che è in
gioco non è l’essere più o meno
libero, ma l’amare i beni che
soddisfano completamente il cuore
umano e portano alla beatitudine
eterna. Da questa prospettiva
l’obbedienza è il cammino verso la



libertà che porta alla pienezza
umana e cristiana dell’uomo. La
libertà potrebbe essere impiegata
anche per distruggere se stesso o gli
altri, ma questa libertà non è un
valore umano né cristiano. È solo
una triste e tragica possibilità.

L’obbedienza filiale è sempre libera,
anche nelle cose ardue, perché, oltre
ad essere prescelta perché
riconosciamo buono quello che ci
comanda, è anche mossa dall’amore
a Colui che ci ha dato il comando: “Se
mi amate, osserverete i miei
comandamenti” (Gv 14, 15). Chi ama
cerca di identificarsi con l’amato: “Il
mio cibo è fare la volontà di colui che
mi ha mandato” (Gv 4, 34); “Padre, se
vuoi, allontana da me questo calice!
Tuttavia non sia fatta la mia, ma la
tua volontà” (Lc 22, 42).

Meditare con san Josemaría

Veritas liberabit vos, la verità vi farà
liberi. Qual è la verità che inizia e



porta a compimento in tutta la nostra
vita il cammino della libertà? Ve lo
dirò sinteticamente con la gioia e la
sicurezza che derivano dalla
relazione fra Dio e le sue creature:
sapere che siamo opera delle mani di
Dio, che siamo prediletti dalla
Santissima Trinità, che siamo figli di
un Padre eccelso. Chiedo al Signore
che ci aiuti a renderci conto di tutto
questo, ad assaporarlo giorno dopo
giorno: in questo modo agiremo da
persone libere. Non dimenticatelo:
chi non sa di essere figlio di Dio, non
conosce la più intima delle verità che
lo riguardano, e nel suo
comportamento viene a mancare
della padronanza e della signorilità
che contraddistinguono coloro che
amano il Signore al di sopra di tutte
le cose (Amici di Dio, 26).

La libertà acquista il suo autentico
significato quando viene esercitata al
servizio della verità che redime,
quando è spesa alla ricerca



dell’Amore infinito di Dio, che ci
scioglie da ogni schiavitù (Amici di
Dio, 27).

Niente di più falso che opporre la
libertà al dono di sé, perché tale dono
è conseguenza della libertà (Amici di
Dio, 30).

Amare è... non albergare che un solo
pensiero, vivere per la persona
amata, non appartenersi, essere
felicemente e liberamente
sottomesso, anima e cuore, a una
volontà estranea... e, al tempo stesso,
propria (Solco, 797).

Il Regno di Cristo è regno di libertà:
in esso non vi sono altri servi
all’infuori di coloro che liberamente
si incatenano per Amore a Dio.
Benedetta schiavitù d’amore che ci fa
liberi! Senza libertà è impossibile
corrispondere alla grazia, ed è quindi
impossibile darci liberamente al
Signore per il più soprannaturale dei



motivi: perché ne abbiamo voglia (È
Gesù che passa, 184).

Atto di identificazione con la Volontà
di Dio: Tu lo vuoi, Signore?... Anch’io
lo voglio! (Cammino, 762).

6. Testi complementari che ti
possono interessare

• San Josemaría e l’obbedienza

• Lettera del Prelato sulla Libertà (9
gennaio 2018)

• Esempi di fede (I): Abraham, nostro
Padre nella fede

• Che cos’è la libertà? Una persona è
realmente libera?

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/perche-i-

https://opusdei.org/it/article/san-josemaria-e-lobbedienza/
https://opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-9-gennaio-2018/
https://opusdei.org/it/article/lettera-del-prelato-9-gennaio-2018/
https://opusdei.org/it/article/personaggi-della-fede-abramo/
https://opusdei.org/it/article/personaggi-della-fede-abramo/
https://opusdei.org/it/article/che-cose-la-liberta-la-persona-e-davvero-libera/
https://opusdei.org/it/article/che-cose-la-liberta-la-persona-e-davvero-libera/
https://opusdei.org/it-ch/article/perche-i-cristiani-cercano-di-obbedire-a-dio/
https://opusdei.org/it-ch/article/perche-i-cristiani-cercano-di-obbedire-a-dio/


cristiani-cercano-di-obbedire-a-dio/
(11/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/perche-i-cristiani-cercano-di-obbedire-a-dio/

	Perché i cristiani cercano di obbedire a Dio?

