
opusdei.org

Pasqua: "La Luce
rende possibile la
vita"

Benedetto XVI ha parlato della
luce come opposizione
all'oscurità, al male, alla
menzogna. La Pasqua, la
resurrezione di Cristo, è la
nuova creazione. Omelia della
Veglia Pasquale in San Pietro.

28/04/2012

Cari fratelli e sorelle!

Pasqua è la festa della nuova
creazione. Gesù è risorto e non



muore più. Ha sfondato la porta
verso una nuova vita che non
conosce più né malattia né morte. Ha
assunto l’uomo in Dio stesso. “Carne
e sangue non possono ereditare il
regno di Dio”, aveva detto Paolo nella
Prima Lettera ai Corinzi(15,50). Lo
scrittore ecclesiastico Tertulliano, nel
secolo III, in riferimento alla
risurrezione di Cristo e alla nostra
risurrezione aveva l’audacia di
scrivere: “Abbiate fiducia, carne e
sangue, grazie a Cristo avete
acquistato un posto nel Cielo e nel
regno di Dio” (CCL II 994). Si è aperta
una nuova dimensione per l’uomo.
La creazione è diventata più grande
e più vasta. La Pasqua è il giorno di
una nuova creazione, ma proprio per
questo la Chiesa comincia in tale
giorno la liturgia con l’antica
creazione, affinché impariamo a
capire bene quella nuova. Perciò
all’inizio della Liturgia della Parola
nella Veglia pasquale c’è il racconto
della creazione del mondo. In



relazione a questo, due cose sono
particolarmente importanti nel
contesto della liturgia di questo
giorno. In primo luogo, la creazione
viene presentata come una totalità
della quale fa parte il fenomeno del
tempo. I sette giorni sono
un’immagine di una totalità che si
sviluppa nel tempo. Sono ordinati in
vista del settimo giorno, il giorno
della libertà di tutte le creature per
Dio e delle une per le altre. La
creazione è quindi orientata verso la
comunione tra Dio e creatura; essa
esiste affinché ci sia uno spazio di
risposta alla grande gloria di Dio, un
incontro di amore e di libertà. In
secondo luogo, del racconto della
creazione la Chiesa, nella Veglia
pasquale, ascolta soprattutto la
prima frase: “Dio disse: «Sia la
luce!» (Gen 1,3). Il racconto della
creazione, in modo simbolico, inizia
con la creazione della luce. Il sole e la
luna vengono creati solo nel quarto
giorno. Il racconto della creazione li



chiama fonti di luce, che Dio ha posto
nel firmamento del cielo. Con ciò
toglie consapevolmente ad esse il
carattere divino che le grandi
religioni avevano loro attribuito. No,
non sono affatto dei. Sono corpi
luminosi, creati dall’unico Dio. Sono
però preceduti dalla luce, mediante
la quale la gloria di Dio si riflette
nella natura dell’essere che è creato.

Che cosa intende dire con ciò il
racconto della creazione? La luce
rende possibile la vita. Rende
possibile l’incontro. Rende possibile
la comunicazione. Rende possibile la
conoscenza, l’accesso alla realtà, alla
verità. E rendendo possibile la
conoscenza, rende possibile la libertà
e il progresso. Il male si nasconde. La
luce pertanto è anche espressione del
bene che è luminosità e crea
luminosità. È giorno in cui possiamo
operare. Il fatto che Dio abbia creato
la luce significa che Dio ha creato il
mondo come spazio di conoscenza e



di verità, spazio di incontro e di
libertà, spazio del bene e dell’amore.
La materia prima del mondo è
buona, l’essere stesso è buono. E il
male non proviene dall’essere che è
creato da Dio, ma esiste solo in virtù
della negazione. È il “no”.

A Pasqua, al mattino del primo
giorno della settimana, Dio ha detto
nuovamente: “Sia la luce!”. Prima
erano venute la notte del Monte degli
Ulivi, l’eclissi solare della passione e
morte di Gesù, la notte del sepolcro.
Ma ora è di nuovo il primo giorno –
la creazione ricomincia tutta nuova.
“Sia la luce!”, dice Dio, “e la luce fu”.
Gesù risorge dal sepolcro. La vita è
più forte della morte. Il bene è più
forte del male. L’amore è più forte
dell’odio. La verità è più forte della
menzogna. Il buio dei giorni passati è
dissipato nel momento in cui Gesù
risorge dal sepolcro e diventa, Egli
stesso, pura luce di Dio. Questo, però,
non si riferisce soltanto a Lui e non si



riferisce solo al buio di quei giorni.
Con la risurrezione di Gesù, la luce
stessa è creata nuovamente. Egli ci
attira tutti dietro di sé nella nuova
vita della risurrezione e vince ogni
forma di buio. Egli è il nuovo giorno
di Dio, che vale per tutti noi.

Ma come può avvenire questo? Come
può tutto questo giungere fino a noi
così che non rimanga solo parola, ma
diventi una realtà in cui siamo
coinvolti? Mediante il Sacramento
del battesimo e la professione della
fede, il Signore ha costruito un ponte
verso di noi, attraverso il quale il
nuovo giorno viene a noi. Nel
Battesimo, il Signore dice a colui che
lo riceve: Fiat lux – sia la luce. Il
nuovo giorno, il giorno della vita
indistruttibile viene anche a noi.
Cristo ti prende per mano. D’ora in
poi sarai sostenuto da Lui e entrerai
così nella luce, nella vita vera. Per
questo, la Chiesa antica ha chiamato



il Battesimo “photismos” –
illuminazione.

Perché? Il buio veramente
minaccioso per l’uomo è il fatto che
egli, in verità, è capace di vedere ed
indagare le cose tangibili, materiali,
ma non vede dove vada il mondo e
da dove venga. Dove vada la stessa
nostra vita. Che cosa sia il bene e che
cosa sia il male. Il buio su Dio e il
buio sui valori sono la vera minaccia
per la nostra esistenza e per il mondo
in generale. Se Dio e i valori, la
differenza tra il bene e il male
restano nel buio, allora tutte le altre
illuminazioni, che ci danno un potere
così incredibile, non sono solo
progressi, ma al contempo sono
anche minacce che mettono in
pericolo noi e il mondo. Oggi
possiamo illuminare le nostre città in
modo così abbagliante che le stelle
del cielo non sono più visibili. Non è
questa forse un’immagine della
problematica del nostro essere



illuminati? Nelle cose materiali
sappiamo e possiamo
incredibilmente tanto, ma ciò che va
al di là di questo, Dio e il bene, non lo
riusciamo più ad individuare. Per
questo è la fede, che ci mostra la luce
di Dio, la vera illuminazione, essa è
un’irruzione della luce di Dio nel
nostro mondo, un’apertura dei nostri
occhi per la vera luce.

Cari amici, vorrei aggiungere, infine,
ancora un pensiero sulla luce e
sull’illuminazione. Nella Veglia
pasquale, la notte della nuova
creazione, la Chiesa presenta il
mistero della luce con un simbolo del
tutto particolare e molto umile: con il
cero pasquale. Questa è una luce che
vive in virtù del sacrificio. La
candela illumina consumando se
stessa. Dà luce dando se stessa. Così
rappresenta in modo meraviglioso il
mistero pasquale di Cristo che dona
se stesso e così dona la grande luce.
Come seconda cosa possiamo



riflettere sul fatto che la luce della
candela è fuoco. Il fuoco è forza che
plasma il mondo, potere che
trasforma. E il fuoco dona calore.
Anche qui si rende nuovamente
visibile il mistero di Cristo. Cristo, la
luce, è fuoco, è fiamma che brucia il
male trasformando così il mondo e
noi stessi. “Chi è vicino a me è vicino
al fuoco”, suona una parola di Gesù
trasmessa a noi da Origene. E questo
fuoco è al tempo stesso calore, non
una luce fredda, ma una luce in cui ci
vengono incontro il calore e la bontà
di Dio.

Il grande inno dell’Exsultet, che il
diacono canta all’inizio della liturgia
pasquale, ci fa notare in modo molto
sommesso un altro aspetto ancora.
Richiama alla memoria che questo
prodotto, il cero, è dovuto in primo
luogo al lavoro delle api. Così entra
in gioco l’intera creazione. Nel cero,
la creazione diventa portatrice di
luce. Ma, secondo il pensiero dei



Padri, c’è anche un implicito accenno
alla Chiesa. La cooperazione della
comunità viva dei fedeli nella Chiesa
è quasi come l’operare delle api.
Costruisce la comunità della luce.
Possiamo così vedere nel cero anche
un richiamo a noi stessi e alla nostra
comunione nella comunità della
Chiesa, che esiste affinché la luce di
Cristo possa illuminare il mondo.

Preghiamo il Signore in quest’ora di
farci sperimentare la gioia della sua
luce, e preghiamoLo, affinché noi
stessi diventiamo portatori della sua
luce, affinché attraverso la Chiesa lo
splendore del volto di Cristo entri nel
mondo (cfr LG 1). Amen.

© Copyright 2012 - Libreria Editrice
Vaticana 

pdf | documento generato
automaticamente da https://

https://opusdei.org/it-ch/article/pasqua-la-luce-rende-possibile-la-vita/


opusdei.org/it-ch/article/pasqua-la-luce-
rende-possibile-la-vita/ (17/12/2025)

https://opusdei.org/it-ch/article/pasqua-la-luce-rende-possibile-la-vita/
https://opusdei.org/it-ch/article/pasqua-la-luce-rende-possibile-la-vita/

	Pasqua: "La Luce rende possibile la vita"

