
opusdei.org

La pace come
cammino di
speranza: dialogo,
riconciliazione e
conversione
ecologica

Messaggio di papa Francesco
per la celebrazione della 53°
giornata mondiale della pace.

02/01/2020

1.La pace, cammino di speranza di
fronte agli ostacoli e alle prove



La pace è un bene prezioso, oggetto
della nostra speranza, al quale aspira
tutta l’umanità. Sperare nella pace è
un atteggiamento umano che
contiene una tensione esistenziale,
per cui anche un presente talvolta
faticoso «può essere vissuto e
accettato se conduce verso una meta
e se di questa meta noi possiamo
essere sicuri, se questa meta è così
grande da giustificare la fatica del
cammino».[1] In questo modo, la
speranza è la virtù che ci mette in
cammino, ci dà le ali per andare
avanti, perfino quando gli ostacoli
sembrano insormontabili.

La nostra comunità umana porta,
nella memoria e nella carne, i segni
delle guerre e dei conflitti che si sono
succeduti, con crescente capacità
distruttiva, e che non cessano di
colpire specialmente i più poveri e i
più deboli. Anche intere nazioni
stentano a liberarsi dalle catene dello
sfruttamento e della corruzione, che



alimentano odi e violenze. Ancora
oggi, a tanti uomini e donne, a
bambini e anziani, sono negate la
dignità, l’integrità fisica, la libertà,
compresa quella religiosa, la
solidarietà comunitaria, la speranza
nel futuro. Tante vittime innocenti si
trovano a portare su di sé lo strazio
dell’umiliazione e dell’esclusione, del
lutto e dell’ingiustizia, se non
addirittura i traumi derivanti
dall’accanimento sistematico contro
il loro popolo e i loro cari.

Le terribili prove dei conflitti civili e
di quelli internazionali, aggravate
spesso da violenze prive di ogni
pietà, segnano a lungo il corpo e
l’anima dell’umanità. Ogni guerra, in
realtà, si rivela un fratricidio che
distrugge lo stesso progetto di
fratellanza, inscritto nella vocazione
della famiglia umana.

La guerra, lo sappiamo, comincia
spesso con l’insofferenza per la



diversità dell’altro, che fomenta il
desiderio di possesso e la volontà di
dominio. Nasce nel cuore dell’uomo
dall’egoismo e dalla superbia,
dall’odio che induce a distruggere, a
rinchiudere l’altro in un’immagine
negativa, ad escluderlo e cancellarlo.
La guerra si nutre di perversione
delle relazioni, di ambizioni
egemoniche, di abusi di potere, di
paura dell’altro e della differenza
vista come ostacolo; e nello stesso
tempo alimenta tutto questo.

Risulta paradossale, come ho avuto
modo di notare durante il recente
viaggio in Giappone, che «il nostro
mondo vive la dicotomia perversa di
voler difendere e garantire la
stabilità e la pace sulla base di una
falsa sicurezza supportata da una
mentalità di paura e sfiducia, che
finisce per avvelenare le relazioni tra
i popoli e impedire ogni possibile
dialogo. La pace e la stabilità
internazionale sono incompatibili

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/travels/2019/outside/documents/papa-francesco-thailandia-giappone-2019.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/travels/2019/outside/documents/papa-francesco-thailandia-giappone-2019.html


con qualsiasi tentativo di costruire
sulla paura della reciproca
distruzione o su una minaccia di
annientamento totale; sono possibili
solo a partire da un’etica globale di
solidarietà e cooperazione al servizio
di un futuro modellato
dall’interdipendenza e dalla
corresponsabilità nell’intera famiglia
umana di oggi e di domani».[2]

Ogni situazione di minaccia alimenta
la sfiducia e il ripiegamento sulla
propria condizione. Sfiducia e paura
aumentano la fragilità dei rapporti e
il rischio di violenza, in un circolo
vizioso che non potrà mai condurre a
una relazione di pace. In questo
senso, anche la dissuasione nucleare
non può che creare una sicurezza
illusoria.

Perciò, non possiamo pretendere di
mantenere la stabilità nel mondo
attraverso la paura
dell’annientamento, in un equilibrio



quanto mai instabile, sospeso
sull’orlo del baratro nucleare e
chiuso all’interno dei muri
dell’indifferenza, dove si prendono
decisioni socio-economiche che
aprono la strada ai drammi dello
scarto dell’uomo e del creato, invece
di custodirci gli uni gli altri.[3] Come,
allora, costruire un cammino di pace
e di riconoscimento reciproco? Come
rompere la logica morbosa della
minaccia e della paura? Come
spezzare la dinamica di diffidenza
attualmente prevalente?

Dobbiamo perseguire una reale
fratellanza, basata sulla comune
origine da Dio ed esercitata nel
dialogo e nella fiducia reciproca. Il
desiderio di pace è profondamente
inscritto nel cuore dell’uomo e non
dobbiamo rassegnarci a nulla che sia
meno di questo.



2.La pace, cammino di ascolto basato
sulla memoria, sulla solidarietà e
sulla fraternità

Gli Hibakusha, i sopravvissuti ai
bombardamenti atomici di
Hiroshima e Nagasaki, sono tra quelli
che oggi mantengono viva la fiamma
della coscienza collettiva,
testimoniando alle generazioni
successive l’orrore di ciò che accadde
nell’agosto del 1945 e le sofferenze
indicibili che ne sono seguite fino ad
oggi. La loro testimonianza risveglia
e conserva in questo modo la
memoria delle vittime, affinché la
coscienza umana diventi sempre più
forte di fronte ad ogni volontà di
dominio e di distruzione: «Non
possiamo permettere che le attuali e
le nuove generazioni perdano la
memoria di quanto accaduto, quella
memoria che è garanzia e stimolo
per costruire un futuro più giusto e
fraterno».[4]



Come loro molti, in ogni parte del
mondo, offrono alle future
generazioni il servizio
imprescindibile della memoria, che
va custodita non solo per non
commettere di nuovo gli stessi errori
o perché non vengano riproposti gli
schemi illusori del passato, ma anche
perché essa, frutto dell’esperienza,
costituisca la radice e suggerisca la
traccia per le presenti e le future
scelte di pace.

Ancor più, la memoria è l’orizzonte
della speranza: molte volte nel buio
delle guerre e dei conflitti, il ricordo
anche di un piccolo gesto di
solidarietà ricevuta può ispirare
scelte coraggiose e persino eroiche,
può rimettere in moto nuove energie
e riaccendere nuova speranza nei
singoli e nelle comunità.

Aprire e tracciare un cammino di
pace è una sfida, tanto più complessa
in quanto gli interessi in gioco, nei



rapporti tra persone, comunità e
nazioni, sono molteplici e
contradditori. Occorre, innanzitutto,
fare appello alla coscienza morale e
alla volontà personale e politica. La
pace, in effetti, si attinge nel
profondo del cuore umano e la
volontà politica va sempre
rinvigorita, per aprire nuovi processi
che riconcilino e uniscano persone e
comunità.

Il mondo non ha bisogno di parole
vuote, ma di testimoni convinti, di
artigiani della pace aperti al dialogo
senza esclusioni né manipolazioni.
Infatti, non si può giungere
veramente alla pace se non quando
vi sia un convinto dialogo di uomini
e donne che cercano la verità al di là
delle ideologie e delle opinioni
diverse. La pace è «un edificio da
costruirsi continuamente»,[5] un
cammino che facciamo insieme
cercando sempre il bene comune e
impegnandoci a mantenere la parola



data e a rispettare il diritto.
Nell’ascolto reciproco possono
crescere anche la conoscenza e la
stima dell’altro, fino al punto di
riconoscere nel nemico il volto di un
fratello.

Il processo di pace è quindi un
impegno che dura nel tempo. È un
lavoro paziente di ricerca della verità
e della giustizia, che onora la
memoria delle vittime e che apre,
passo dopo passo, a una speranza
comune, più forte della vendetta. In
uno Stato di diritto, la democrazia
può essere un paradigma
significativo di questo processo, se è
basata sulla giustizia e sull’impegno
a salvaguardare i diritti di ciascuno,
specie se debole o emarginato, nella
continua ricerca della verità.[6] Si
tratta di una costruzione sociale e di
un’elaborazione in divenire, in cui
ciascuno porta responsabilmente il
proprio contributo, a tutti i livelli



della collettività locale, nazionale e
mondiale.

Come sottolineava San Paolo VI, «la
duplice aspirazione all’uguaglianza e
alla partecipazione è diretta a
promuovere un tipo di società
democratica […]. Ciò sottintende
l’importanza dell’educazione alla
vita associata, dove, oltre
l’informazione sui diritti di ciascuno,
sia messo in luce il loro necessario
correlativo: il riconoscimento dei
doveri nei confronti degli altri. Il
significato e la pratica del dovere
sono condizionati dal dominio di sé,
come pure l’accettazione delle
responsabilità e dei limiti posti
all’esercizio della libertà
dell’individuo o del gruppo».[7]

Al contrario, la frattura tra i membri
di una società, l’aumento delle
disuguaglianze sociali e il rifiuto di
usare gli strumenti per uno sviluppo
umano integrale mettono in pericolo

https://www.vatican.va/content/paul-vi/it.html


il perseguimento del bene comune.
Invece il lavoro paziente basato sulla
forza della parola e della verità può
risvegliare nelle persone la capacità
di compassione e di solidarietà
creativa.

Nella nostra esperienza cristiana, noi
facciamo costantemente memoria di
Cristo, che ha donato la sua vita per
la nostra riconciliazione (cfr Rm
5,6-11). La Chiesa partecipa
pienamente alla ricerca di un ordine
giusto, continuando a servire il bene
comune e a nutrire la speranza della
pace, attraverso la trasmissione dei
valori cristiani, l’insegnamento
morale e le opere sociali e di
educazione.

3.La pace, cammino di riconciliazione
nella comunione fraterna

La Bibbia, in modo particolare
mediante la parola dei profeti,
richiama le coscienze e i popoli
all’alleanza di Dio con l’umanità. Si



tratta di abbandonare il desiderio di
dominare gli altri e imparare a
guardarci a vicenda come persone,
come figli di Dio, come fratelli. L’altro
non va mai rinchiuso in ciò che ha
potuto dire o fare, ma va considerato
per la promessa che porta in sé. Solo
scegliendo la via del rispetto si potrà
rompere la spirale della vendetta e
intraprendere il cammino della
speranza.

Ci guida il brano del Vangelo che
riporta il seguente colloquio tra
Pietro e Gesù: «“Signore, se il mio
fratello commette colpe contro di me,
quante volte dovrò perdonargli? Fino
a sette volte?”. E Gesù gli rispose:
“Non ti dico fino a sette volte, ma
fino a settanta volte sette”» (Mt
18,21-22). Questo cammino di
riconciliazione ci chiama a trovare
nel profondo del nostro cuore la
forza del perdono e la capacità di
riconoscerci come fratelli e sorelle.
Imparare a vivere nel perdono



accresce la nostra capacità di
diventare donne e uomini di pace.

Quello che è vero della pace in
ambito sociale, è vero anche in
quello politico ed economico, poiché
la questione della pace permea tutte
le dimensioni della vita comunitaria:
non vi sarà mai vera pace se non
saremo capaci di costruire un più
giusto sistema economico. Come
scriveva Benedetto XVI, dieci anni fa,
nella Lettera Enciclica Caritas in
veritate: «La vittoria del
sottosviluppo richiede di agire non
solo sul miglioramento delle
transazioni fondate sullo scambio,
non solo sui trasferimenti delle
strutture assistenziali di natura
pubblica, ma soprattutto sulla
progressiva apertura, in contesto
mondiale, a forme di attività
economica caratterizzate da quote di
gratuità e comunione» (n. 39).

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html


4.La pace, cammino di conversione
ecologica

«Se una cattiva comprensione dei
nostri principi ci ha portato a volte a
giustificare l’abuso della natura o il
dominio dispotico dell’essere umano
sul creato, o le guerre, l’ingiustizia e
la violenza, come credenti possiamo
riconoscere che in tal modo siamo
stati infedeli al tesoro di sapienza che
avremmo dovuto custodire».[8]

Di fronte alle conseguenze della
nostra ostilità verso gli altri, del
mancato rispetto della casa comune e
dello sfruttamento abusivo delle
risorse naturali – viste come
strumenti utili unicamente per il
profitto di oggi, senza rispetto per le
comunità locali, per il bene comune e
per la natura – abbiamo bisogno di
una conversione ecologica.

Il recente Sinodo sull’Amazzonia ci
spinge a rivolgere, in modo
rinnovato, l’appello per una

https://www.sinodoamazonico.va/content/sinodoamazonico/it.html


relazione pacifica tra le comunità e
la terra, tra il presente e la memoria,
tra le esperienze e le speranze.

Questo cammino di riconciliazione è
anche ascolto e contemplazione del
mondo che ci è stato donato da Dio
affinché ne facessimo la nostra casa
comune. Infatti, le risorse naturali, le
numerose forme di vita e la Terra
stessa ci sono affidate per essere
“coltivate e custodite” (cfr Gen 2,15)
anche per le generazioni future, con
la partecipazione responsabile e
operosa di ognuno. Inoltre, abbiamo
bisogno di un cambiamento nelle
convinzioni e nello sguardo, che ci
apra maggiormente all’incontro con
l’altro e all’accoglienza del dono del
creato, che riflette la bellezza e la
sapienza del suo Artefice.

Da qui scaturiscono, in particolare,
motivazioni profonde e un nuovo
modo di abitare la casa comune, di
essere presenti gli uni agli altri con le



proprie diversità, di celebrare e
rispettare la vita ricevuta e
condivisa, di preoccuparci di
condizioni e modelli di società che
favoriscano la fioritura e la
permanenza della vita nel futuro, di
sviluppare il bene comune dell’intera
famiglia umana.

La conversione ecologica alla quale
facciamo appello ci conduce quindi a
un nuovo sguardo sulla vita,
considerando la generosità del
Creatore che ci ha donato la Terra e
che ci richiama alla gioiosa sobrietà
della condivisione. Tale conversione
va intesa in maniera integrale, come
una trasformazione delle relazioni
che intratteniamo con le nostre
sorelle e i nostri fratelli, con gli altri
esseri viventi, con il creato nella sua
ricchissima varietà, con il Creatore
che è origine di ogni vita. Per il
cristiano, essa richiede di «lasciar
emergere tutte le conseguenze



dell’incontro con Gesù nelle relazioni
con il mondo».[9]

5.Si ottiene tanto quanto si spera[10]

Il cammino della riconciliazione
richiede pazienza e fiducia. Non si
ottiene la pace se non la si spera.

Si tratta prima di tutto di credere
nella possibilità della pace, di
credere che l’altro ha il nostro stesso
bisogno di pace. In questo, ci può
ispirare l’amore di Dio per ciascuno
di noi, amore liberante, illimitato,
gratuito, instancabile.

La paura è spesso fonte di conflitto. È
importante, quindi, andare oltre i
nostri timori umani, riconoscendoci
figli bisognosi, davanti a Colui che ci
ama e ci attende, come il Padre del
figlio prodigo (cfr Lc 15,11-24). La
cultura dell’incontro tra fratelli e
sorelle rompe con la cultura della
minaccia. Rende ogni incontro una
possibilità e un dono dell’amore



generoso di Dio. Ci guida ad
oltrepassare i limiti dei nostri
orizzonti ristretti, per puntare
sempre a vivere la fraternità
universale, come figli dell’unico
Padre celeste.

Per i discepoli di Cristo, questo
cammino è sostenuto anche dal
sacramento della Riconciliazione,
donato dal Signore per la remissione
dei peccati dei battezzati. Questo
sacramento della Chiesa, che rinnova
le persone e le comunità, chiama a
tenere lo sguardo rivolto a Gesù, che
ha riconciliato «tutte le cose, avendo
pacificato con il sangue della sua
croce sia le cose che stanno sulla
terra, sia quelle che stanno nei
cieli» (Col 1,20); e chiede di deporre
ogni violenza nei pensieri, nelle
parole e nelle opere, sia verso il
prossimo sia verso il creato.

La grazia di Dio Padre si dà come
amore senza condizioni. Ricevuto il



suo perdono, in Cristo, possiamo
metterci in cammino per offrirlo agli
uomini e alle donne del nostro
tempo. Giorno dopo giorno, lo Spirito
Santo ci suggerisce atteggiamenti e
parole affinché diventiamo artigiani
di giustizia e di pace.

Che il Dio della pace ci benedica e
venga in nostro aiuto.

Che Maria, Madre del Principe della
pace e Madre di tutti i popoli della
terra, ci accompagni e ci sostenga nel
cammino di riconciliazione, passo
dopo passo.

E che ogni persona, venendo in
questo mondo, possa conoscere
un’esistenza di pace e sviluppare
pienamente la promessa d’amore e di
vita che porta in sé.

Dal Vaticano, 8 dicembre 2019

Francesco



[1] Benedetto XVI, Lett. enc. Spe salvi
(30 novembre 2007), 1.

[2] Discorso sulle armi nucleari,
Nagasaki, Parco “Atomic Bomb
Hypocenter”, 24 novembre 2019.

[3] Cfr Omelia a Lampedusa, 8 luglio
2013.

[4] Discorso sulla Pace, Hiroshima,
Memoriale della Pace, 24 novembre
2019.

[5] Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. 
Gaudium et spes, 78.

[6] Cfr Benedetto XVI, Discorso ai
dirigenti delle Associazioni Cristiane
Lavoratori Italiani, 27 gennaio 2006.

[7] Lett. ap. Octogesima adveniens (14
maggio 1971), 24.

[8] Lett. enc. Laudato si’ (24 maggio
2015), 200.

https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html#_ftnref1
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html#_ftnref2
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191124_messaggio-arminucleari-nagasaki.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html#_ftnref3
https://www.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2013/documents/papa-francesco_20130708_omelia-lampedusa.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html#_ftnref4
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191124_messaggio-incontropace-hiroshima.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html#_ftnref5
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html#_ftnref6
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2006/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20060127_acli.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2006/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20060127_acli.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2006/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20060127_acli.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html#_ftnref7
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/it/apost_letters/documents/hf_p-vi_apl_19710514_octogesima-adveniens.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html#_ftnref8
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#200.


[9] Ibid., 217.

[10] Cfr S. Giovanni della Croce, Notte
Oscura, II, 21, 8.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/papa-
francesco-messaggio-giornata-

pace-2020/ (09/01/2026)

https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html#_ftnref9
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#217.
https://www.vatican.va/content/francesco/it/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html#_ftnref10
https://opusdei.org/it-ch/article/papa-francesco-messaggio-giornata-pace-2020/
https://opusdei.org/it-ch/article/papa-francesco-messaggio-giornata-pace-2020/
https://opusdei.org/it-ch/article/papa-francesco-messaggio-giornata-pace-2020/
https://opusdei.org/it-ch/article/papa-francesco-messaggio-giornata-pace-2020/

	La pace come cammino di speranza: dialogo, riconciliazione e conversione ecologica

