
opusdei.org

Papa Francesco a
Panama per la
Giornata Mondiale
della Gioventù

Dal 23 al 28 gennaio 2019 papa
Francesco è stato a Panama per
la trentasettesima Giornata
Mondiale della Gioventù. In
questo articolo riportiamo i
suoi interventi.

28/01/2019



Giovedì, 24 gennaio 2019 

10:40 Incontro con le Autorità, con
il Corpo Diplomatico e con
Rappresentanti della Società nel
Palacio Bolivar – Ministero degli
Affari Esteri

11:15 Incontro con i Vescovi
centroamericani nella chiesa di S.
Francisco de Asis

17:30 Cerimonia di accoglienza e
apertura della GMG nel Campo
Santa Maria la Antigua – Cinta
Costera

Venerdì, 25 gennaio 2019

10:30 Liturgia penitenziale con i
giovani privati della libertà nel
Centro de Cumplimiento de
Menores Las Garzas de Pacora

17:30 Via Crucis con i giovani nel
Campo Santa Maria la Antigua –
Cinta Costera



Sabato, 26 gennaio 2019

9:15 Santa Messa con la
dedicazione dell’altare della
Cattedrale Basilica di Santa Maria
la Antigua con Sacerdoti,
Consacrati e Movimenti Laicali

18:30 Veglia con i giovani nel
Campo San Juan Pablo II – Metro
Park

Domenica, 27 gennaio 2019

8:00 Santa Messa per la Giornata
Mondiale della Gioventù nel
Campo San Juan Pablo II – Metro

10:45 Visita alla Casa Hogar del
Buen samaritano

Angelus

16:30 Incontro con i volontari della
GMG nello Stadio Rommel
Fernandez



Incontro con le autorità, con il
corpo diplomatico e con
rappresentanti della società

La ringrazio, Signor Presidente, per
le Sue parole di benvenuto e il Suo
gentile invito a visitare questa
Nazione. Nella Sua persona desidero
salutare e ringraziare tutto il popolo
panamense che, da Darién fino a
Chiriquí e Bocas del Toro, ha
compiuto uno sforzo inestimabile per
accogliere tanti giovani provenienti
da ogni parte del mondo. Grazie per
averci aperto le porte di casa.

Inizio il mio pellegrinaggio in questo
storico luogo dove Simón Bolívar –
come ha appena ricordato il Signor
Presidente – affermò che “se il
mondo dovesse scegliere la sua
capitale, l’istmo di Panama sarebbe
segnalato per questo augusto
destino”, e convocò i leader del suo



tempo per forgiare il sogno
dell’unificazione della Patria Grande.
Una convocazione che ci aiuta a
comprendere che i nostri popoli sono
capaci di creare, forgiare e
soprattutto, sognare una patria
grande che sappia e possa accogliere,
rispettare e abbracciare la ricchezza
multiculturale di ogni popolo e
cultura. Seguendo questa ispirazione
possiamo contemplare Panama come
una terra di convocazione e come
una terra di sogno.

1. Panama è una terra di
convocazione

Così lo manifestò il Congresso
Anfizionico, e così lo manifesta
anche oggi l’arrivo di migliaia di
giovani che portano con sé il
desiderio e la voglia di incontrarsi e
di celebrare.

Il vostro Paese, per la sua posizione
privilegiata, rappresenta un luogo
strategico non soltanto per la



regione, ma per il mondo intero.
Ponte tra gli oceani e terra naturale
di incontri, Panama, il Paese più
stretto di tutto il continente
americano, è simbolo della
sostenibilità che nasce dalla capacità
di creare legami e alleanze. Questa
capacità contrassegna il cuore del
popolo panamense.

Ciascuno di voi occupa un posto
speciale nella costruzione della
Nazione ed è chiamato a far in modo
che questa terra possa adempiere la
sua vocazione di essere terra di
convocazione e di incontri; questo
implica la decisione, l’impegno e il
lavoro quotidiano affinché tutti gli
abitanti di questo territorio abbiano
l’opportunità di sentirsi attori del
proprio destino, di quello delle loro
famiglie e dell’intera Nazione. È
impossibile pensare il futuro di una
società senza la partecipazione attiva
– e non solo nominale – di ciascuno
dei suoi membri, in modo tale che la



dignità sia riconosciuta e garantita
attraverso l’accesso all’istruzione di
qualità e la promozione di un lavoro
degno. Entrambe queste realtà sono
in grado di aiutare a riconoscere e
valorizzare la genialità e il
dinamismo creativo di questo popolo
e, nel medesimo tempo, sono il
miglior antidoto contro qualsiasi tipo
di tutela che pretenda di restringere
la libertà e sottometta o trascuri la
dignità di cittadini, specialmente
quella dei più poveri.

Il “genio” proprio di queste terre è
contrassegnata dalla ricchezza dei
suoi popoli nativi: Bribri, Buglé,
Emberá, Kuna, Nasoteribe, Ngäbe e
Waunana, che tanto hanno da dire e
da ricordare a partire dalla loro
cultura e visione del mondo: ad essi
va il mio saluto e la mia
riconoscenza. E non smette di essere
un segno di speranza il fatto che
questa Giornata della Gioventù sia
iniziata una settimana fa con la



Giornata dei giovani dei popoli
indigeni e la Giornata dei giovani di
discendenza africana. Vi saluto da
qui e vi ringrazio per aver fatto
questo primo passo di questa
Giornata Mondiale della Gioventù.
Essere terra di convocazione implica
celebrare, riconoscere e ascoltare lo
specifico di ognuno di questi popoli e
di tutti gli uomini e le donne che
formano il volto panamense e saper
tessere un futuro aperto alla
speranza, perché si è capaci di
difendere il bene comune al di sopra
degli interessi di pochi o al servizio
di pochi soltanto quando esiste la
ferma decisione di condividere con
giustizia i propri beni.

Le nuove generazioni, con la loro
gioia e il loro entusiasmo, con la loro
libertà, sensibilità e capacità critica,
esigono dagli adulti, ma specialmente
da tutti quelli che detengono un
ruolo direttivo nella vita pubblica, di
avere una condotta conforme alla



dignità e autorità che rivestono e che
è stata loro affidata. È un invito a
vivere con austerità e trasparenza,
nella concreta responsabilità per gli
altri e per il mondo; un invito a
condurre una vita che dimostri che il
servizio pubblico è sinonimo di
onestà e giustizia, e il contrario di
qualsiasi forma di corruzione. Essi
esigono un impegno, nel quale tutti –
incominciando da quanti ci diciamo
cristiani – abbiamo l’audacia di
costruire «una politica
autenticamente umana» (Cost. past. 
Gaudium et spes, 73), che ponga la
persona al centro come cuore di
tutto; e questo spinge a creare una
cultura di maggiore trasparenza tra i
governi, il settore privato e tutta la
popolazione, come recita quella bella
preghiera che voi avete per la Patria:
“Dacci il pane quotidiano: che
possiamo mangiarlo nella nostra
casa e con la salute degna di esseri
umani”.

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html


2. Oltre che terra di convocazione, il
Panama è una terra di sogni

In questi giorni Panama non solo
verrà ricordato come centro della
regionale o punto strategico per il
commercio e per il transito di
persone; si trasformerà in un “hub”
della speranza. Punto d’incontro
dove giovani provenienti dai cinque
continenti, pieni di sogni e speranze,
celebreranno, si incontreranno,
pregheranno e ravviveranno il
desiderio e l’impegno di creare un
mondo più umano. In questo modo
sfideranno le miopi vedute a corto
raggio che, sedotte dalla
rassegnazione, dall’avidità, o
prigioniere del paradigma
tecnocratico, credono che l’unica
strada possibile passi per il «gioco
della competitività», della
speculazione, «e della legge del più
forte, dove il potente mangia il più
debole» (Esort. ap. Evangelii
gaudium, 53), chiudendo il futuro ad

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#No_a_un%E2%80%99economia_dell%E2%80%99esclusione
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#No_a_un%E2%80%99economia_dell%E2%80%99esclusione
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#No_a_un%E2%80%99economia_dell%E2%80%99esclusione
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#No_a_un%E2%80%99economia_dell%E2%80%99esclusione


una nuova prospettiva per l’umanità.
Offrendo ospitalità ai sogni di questi
giovani, oggi Panama diventa terra di
sogni che sfida tante certezze del
nostro tempo e crea orizzonti vitali,
che indicano una nuova consistenza
al procedere con uno sguardo nuovo,
rispettoso e pieno di compassione
verso gli altri. Durante questo tempo
saremo testimoni dell’apertura di
nuovi canali di comunicazione e di
comprensione, di solidarietà, di
creatività e aiuto reciproco; canali a
misura d’uomo che diano impulso
all’impegno e rompano l’anonimato e
l’isolamento in vista di un nuovo
modo di costruire la storia.

Un altro mondo è possibile, lo
sappiamo e i giovani ci invitano a
coinvolgerci nella sua costruzione
affinché i sogni non rimangano
qualcosa di effimero o etereo,
affinché diano impulso ad un patto
sociale nel quale tutti possano avere
l’opportunità di sognare un domani:



anche il diritto al futuro è un diritto
umano.

In questo orizzonte sembrano
prendere corpo le parole di Ricardo
Miró, il quale, cantando alla patria
tanto amata, diceva: “Perché
vedendoti, o Patria, si direbbe / che ti
ha formato la volontà divina /
affinché sotto il sole che ti illumina /
si unisse in te l’umanità
intera” (Patria de mis amores).

Vi rinnovo il mio ringraziamento per
tutto quello che avete fatto –
soprattutto Lei, Signor Presidente –
affinché questo incontro fosse
possibile ed esprimo a Lei
nuovamente, Signor Presidente, a
tutti i presenti e a coloro che ci
seguono attraverso i mezzi di
comunicazione, i miei migliori
auspici per una rinnovata speranza e
gioia nel servizio al bene comune.

Santa Maria La Antigua benedica e
protegga il Panama!



Incontro con i Vescovi
centroamericani nella chiesa di S.
Francisco de Asis

Ringrazio Mons. José Luis Escobar
Alas, Arcivescovo di San Salvador,
per le parole di benvenuto che mi ha
rivolto a nome di tutti. Incontro qui
degli amici di gioventù: questo è
molto bello… Sono felice di potervi
incontrare e condividere in modo più
familiare e diretto i vostri desideri,
progetti e sogni di Pastori ai quali il
Signore ha affidato la cura del suo
popolo santo. Grazie per
l'accoglienza fraterna.

Potermi incontrare con voi significa
anche “regalarmi” l’opportunità di
abbracciare e sentirmi più vicino alla
vostra gente, fare miei i loro desideri,
anche il loro scoraggiamento e,
soprattutto, quella fede coraggiosa
che sa animare la speranza e



smuovere la carità. Grazie per
avermi permesso di avvicinarmi alla
fede provata ma semplice del volto
povero della vostra gente che sa che
«Dio è presente, non dorme, è attivo,
osserva e aiuta» (S. Oscar Romero, 
Omelia, 16 dicembre 1979).

Questo incontro ci ricorda un evento
ecclesiale di grande rilevanza. I
Pastori di questa regione furono i
primi a creare in America un
organismo di comunione e
partecipazione che ha dato - e
continua a dare - frutti abbondanti.
Mi riferisco al Segretariato
Episcopale dell’America Centrale, il
SEDAC. Uno spazio di comunione, di
discernimento e di impegno che
nutre, rivitalizza e arricchisce le
vostre Chiese. Pastori che hanno
saputo fare passi avanti e dare un
segnale che, lungi dall’essere solo un
elemento programmatico, ha
indicato come il futuro dell’America
Centrale – e di qualunque altra



regione del mondo – passa
necessariamente attraverso la
lucidità e la capacità di ampliare la
visione, di unire gli sforzi in un
lavoro paziente e generoso di ascolto,
comprensione, dedizione e impegno,
e di poter così discernere i nuovi
orizzonti verso i quali lo Spirito ci sta
conducendo (cfr Esort. ap. Evangelii
gaudium, 235).

Voglio tener presente la memoria di
Pastori che, spinti dal loro zelo
pastorale e dal loro amore per la
Chiesa, hanno dato vita a questo
organismo ecclesiale, come Mons.
Luis Chávez y González, arcivescovo
di San Salvador, e Mons. Victor
Sanabria, arcivescovo di San José di
Costa Rica, tra gli altri.

In questi 75 anni dalla sua
fondazione, il SEDAC ha cercato di
condividere le gioie e le tristezze, le
lotte e le speranze dei popoli
dell’America Centrale, la cui storia è

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Il_tutto_%C3%A8_superiore_alla_parte
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Il_tutto_%C3%A8_superiore_alla_parte
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Il_tutto_%C3%A8_superiore_alla_parte
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Il_tutto_%C3%A8_superiore_alla_parte


stata intrecciata e forgiata con la
storia della vostra gente. Molti
uomini e donne, sacerdoti,
consacrati, consacrate e laici hanno
offerto la vita fino a spargere il loro
sangue per mantenere viva la voce
profetica della Chiesa di fronte
all’ingiustizia, all’impoverimento di
tante persone e all’abuso di potere.
Ricordo che, quando ero giovane
sacerdote, il nome di alcuni di voi era
considerato una brutta parola, e la
vostra costanza ha indicato la strada:
grazie. Essi ci ricordano che «chi
desidera veramente dare gloria a Dio
con la propria vita, chi realmente
anela a santificarsi perché la sua
esistenza glorifichi il Santo, è
chiamato a tormentarsi, spendersi e
stancarsi cercando di vivere le opere
di misericordia» (Esort. ap. Gaudete
et exsultate, 107). E questo, non come
elemosina ma come vocazione.

Tra i frutti profetici della Chiesa in
America Centrale sono lieto di

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Il_culto_che_Lui_pi%C3%B9_gradisce
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Il_culto_che_Lui_pi%C3%B9_gradisce
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Il_culto_che_Lui_pi%C3%B9_gradisce
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Il_culto_che_Lui_pi%C3%B9_gradisce


evidenziare la figura di Sant’Oscar
Romero, che ho avuto il privilegio di
canonizzare di recente nel contesto
del Sinodo dei Vescovi sui giovani. La
sua vita e il suo insegnamento sono
fonte di ispirazione per le nostre
Chiese e, in modo particolare, per noi
Vescovi. Anche il suo nome venne
considerato una brutta parola:
sospettato, scomunicato nelle
chiacchiere private di tanti vescovi.

Il motto che ha scelto per il suo
stemma episcopale e che sormonta la
sua tomba esprime chiaramente il
suo principio ispiratore e ciò che è
stata la sua vita di Pastore: “Sentire
con la Chiesa”. Bussola che ha
segnato la sua vita nella fedeltà,
anche nei momenti più turbolenti.

Questa è un’eredità che può
diventare una testimonianza attiva e
vivificante per noi, chiamati a nostra
volta alla dedizione martiriale nel
servizio quotidiano alla nostra gente;



e su questa eredità vorrei basarmi
per questa riflessione: “sentire con la
Chiesa”. La riflessione che voglio
condividere con voi, sulla figura di
Romero. So che tra noi ci sono
persone che lo hanno conosciuto in
prima persona — come il Cardinale
Rosa Chávez… Il cardinale
Quarracino diceva che era candidato
al Premio Nobel per la fedeltà! E
quindi, Eminenza, se pensa che io mi
sbagli in qualche osservazione mi
può correggere, non c’è problema.
Appellarsi alla figura di Romero
significa appellarsi alla santità e al
carattere profetico che vive nel DNA
delle vostre Chiese particolari.

Sentire con la Chiesa

1. Riconoscenza e gratitudine

Quando S. Ignazio propone le regole
per sentire con la Chiesa – scusate la
pubblicità – cerca di aiutare
l’esercitante a superare qualsiasi tipo
di false dicotomie o antagonismi che



possano ridurre la vita dello Spirito
alla abituale tentazione di adattare la
Parola di Dio al proprio interesse.
Così permette all’esercitante la grazia
di sentirsi e sapersi parte di un corpo
apostolico più grande di lui e, nello
stesso tempo, con la consapevolezza
reale delle sue forze e delle sue
possibilità: né debole né selettivo o
temerario. Sentirsi parte di un tutto,
che sarà sempre più della somma
delle parti (cfr Esort. ap. Evangelii
gaudium, 235) e che è accompagnato
da una Presenza che sempre lo
supererà (cfr Esort. ap. Gaudete et
exsultate, 8).

Quindi vorrei concentrare questo
primo “Sentire con la Chiesa”,
ricevuto da Sant’Oscar, come
ringraziamento, ossia gratitudine per
il tanto bene ricevuto e non meritato.
Romero ha potuto sintonizzarsi e
imparare a vivere la Chiesa perché
amava intimamente chi lo aveva
generato nella fede. Senza questo

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Il_tutto_%C3%A8_superiore_alla_parte
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Il_tutto_%C3%A8_superiore_alla_parte
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Il_tutto_%C3%A8_superiore_alla_parte
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Il_tutto_%C3%A8_superiore_alla_parte
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#I_santi_della_porta_accanto
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#I_santi_della_porta_accanto
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#I_santi_della_porta_accanto
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#I_santi_della_porta_accanto


amore intimo sarà molto difficile
comprendere la sua storia e la sua
conversione, poiché è stato questo
medesimo amore a guidarlo fino a
donarsi nel martirio; quell’amore che
nasce dall’accogliere un dono
totalmente gratuito, che non ci
appartiene e che ci libera da ogni
pretesa e tentazione di crederci i suoi
proprietari o gli unici interpreti. Non
abbiamo inventato la Chiesa, non è
nata con noi e andrà avanti senza di
noi. Tale atteggiamento, lungi
dall’abbandonarci all’apatia, suscita
un’insondabile e inimmaginabile
gratitudine che dà nutrimento a
tutto. Il martirio non è sinonimo di
pusillanimità o l'atteggiamento di
qualcuno che non ama la vita e non
sa riconosce il suo valore. Al
contrario, il martire è colui che è in
grado di incarnare e tradurre in vita
questo rendimento di grazie.

Romero ha sentito con la Chiesa
perché, prima di tutto, ha amato la



Chiesa come madre che lo ha
generato nella fede e si è sentito
membro e parte di essa.

2.Un amore che sa di popolo

Questo amore, fatto di adesione e
gratitudine, lo ha portato ad
abbracciare con passione, ma anche
con dedizione e studio, tutto
l’apporto e il rinnovamento
magisteriale che il Concilio Vaticano
II proponeva. Lì trovava la mano
sicura per seguire Cristo. Non è stato
ideologo né ideologico; la sua azione
è nata da una compenetrazione con i
documenti conciliari. Illuminato da
questo orizzonte ecclesiale, sentire
con la Chiesa significa per Romero
contemplarla come Popolo di Dio.
Perché il Signore non ha voluto
salvarci ciascuno isolato e separato,
ma ha voluto costituire un popolo
che lo confessasse nella verità e lo
servisse nella santità (cfr Cost. dogm. 
Lumen gentium, 9). Un Popolo intero

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html


che possiede, custodisce e celebra l’
“unzione del Santo” (ibid., 12) e
davanti al quale Romero si poneva in
ascolto per non rifiutare la sua
ispirazione (cfr S. Oscar Romero, 
Omelia, 16 luglio 1978). Così ci
mostra che il Pastore, per cercare e
incontrare il Signore, deve imparare
e ascoltare il battito del cuore del suo
popolo, sentire l’ “odore” degli
uomini e delle donne di oggi fino a
rimanere impregnato delle sue gioie
e speranze, delle sue tristezze e
angosce (cfr Cost. past. Gaudium et
spes, 1) e così comprendere in
profondità la Parola di Dio (cfr Cost.
dogm. Dei Verbum, 13). Ascolto del
popolo a lui affidato, fino a respirare
e scoprire per mezzo di esso la
volontà di Dio che ci chiama (cfr 
Discorso nella veglia in preparazione
al Sinodo sulla famiglia, 4 ottobre
2014). Senza dicotomie o falsi
antagonismi, perché solo l’amore di
Dio è capace di armonizzare tutti i

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_it.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141004_incontro-per-la-famiglia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141004_incontro-per-la-famiglia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141004_incontro-per-la-famiglia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141004_incontro-per-la-famiglia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141004_incontro-per-la-famiglia.html


nostri amori in un medesimo sentire
e guardare.

Per lui, insomma, sentire con la
Chiesa è prendere parte alla gloria
della Chiesa, che consiste nel portare
nel proprio intimo tutta la kenosis di
Cristo. Nella Chiesa Cristo vive tra di
noi, e perciò essa dev’essere umile e
povera, perché una Chiesa arrogante,
una chiesa piena di orgoglio, una
Chiesa autosufficiente non è la
Chiesa della kenosis (cfr S. Oscar
Romero, Omelia, 1° ottobre 1978).

3. Portare dentro di sé la kenosisdi
Cristo

Questa non è solo la gloria della
Chiesa, ma anche una vocazione, un
invito affinché sia nostra gloria
personale e via di santità. La kenosis
di Cristo non è una cosa del passato
ma una garanzia attuale per sentire e
scoprire la sua presenza operante
nella storia. Presenza che non
possiamo e non vogliamo tacere



perché sappiamo e abbiamo
sperimentato che solo Lui è “Via,
Verità e Vita”. La kenosis di Cristo ci
ricorda che Dio salva nella storia,
nella vita di ogni uomo, che questa è
anche la sua storia e lì ci viene
incontro (cfr Id., Omelia, 7 dicembre
1978). È importante, fratelli, che non
abbiamo paura di accostare e toccare
le ferite della nostra gente, che sono
anche le nostre ferite, e questo farlo
nello stile del Signore. Il pastore non
può stare lontano dalla sofferenza
del suo popolo; anzi, potremmo dire
che il cuore del pastore si misura
dalla sua capacità di commuoversi di
fronte a tante vite ferite e
minacciate. Farlo nello stile del
Signore significa lasciare che questa
sofferenza colpisca e contrassegni le
nostre priorità e i nostri gusti,
colpisca e contrassegni l’uso del
tempo e del denaro e anche il modo
di pregare, per poter ungere tutto e
tutti con la consolazione dell’amicizia
di Gesù in una comunità di fede che



contenga e apra un orizzonte sempre
nuovo che dia senso e speranza alla
vita (cfr Esort. ap. Evangelii gaudium,
49). La kenosis di Cristo esige di
abbandonare la virtualità
dell’esistenza e dei discorsi per
ascoltare il rumore e il richiamo
costante di persone reali che ci
provocano a creare legami. E,
lasciatemelo dire, le reti servono a
creare contatti ma non radici, non
sono in grado di darci appartenenza,
di farci sentire parte di uno stesso
popolo. Senza questo sentire, tutto il
nostro parlare, riunirci, incontrarci,
scrivere sarà segno di una fede che
non ha saputo accompagnare la 
kenosis del Signore, una fede che è
rimasta a metà strada. Ricordo un
pensatore latinoamericano [diceva
che], peggio ancora, finisce per
essere una religione con un Dio
senza Cristo, un Cristo senza Chiesa e
una Chiesa senza popolo.

La kenosis di Cristo è giovane

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#V.%E2%80%82Una_madre_dal_cuore_aperto
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#V.%E2%80%82Una_madre_dal_cuore_aperto
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#V.%E2%80%82Una_madre_dal_cuore_aperto


Questa Giornata Mondiale della
Gioventù è un’occasione unica per
andare incontro e avvicinarsi ancora
di più alla realtà dei nostri giovani,
realtà piena di speranze e desideri,
ma anche profondamente segnata da
tante ferite. Con loro potremo
leggere in modo rinnovato la nostra
epoca e riconoscere i segni dei tempi
perché, come hanno affermato i
Padri sinodali, i giovani sono uno dei
“luoghi teologici” in cui il Signore ci
fa conoscere alcune delle sue
aspettative e delle sue sfide per
costruire domani (cfr Sinodo sui
Giovani, Documento finale, 64). Con
loro possiamo vedere meglio come
rendere il Vangelo più accessibile e
credibile nel mondo in cui viviamo;
essi sono come un termometro per
sapere a che punto siamo come
comunità e come società.

Essi portano dentro una inquietudine
che dobbiamo apprezzare, rispettare,
accompagnare; e quanto bene fa a

https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2018/10/27/0789/01722.html


tutti noi, perché ci smuove e ci
ricorda che il Pastore non smette mai
di essere un discepolo ed è sempre in
cammino. Questa sana inquietudine
ci mette in movimento e ci precede.
Questo hanno ricordato i Padri
sinodali quando hanno detto: «I
giovani, per certi aspetti, precedono i
Pastori» (ibid., 66). Il Pastore, rispetto
al suo gregge, non sempre cammina
davanti: a volte deve andare avanti
per indicare la strada; a volte deve
stare in mezzo per “fiutare” cosa
succede, per capire il gregge; a volte
deve stare indietro per proteggere gli
ultimi, che nessuno resti indietro e
diventi materiale di scarto. A volte
deve riempirci di gioia constatare
che la semina non è andata a vuoto.
Molte di quelle aspirazioni e
intuizioni dei giovani si sono
sviluppate in seno alla famiglia,
nutrite da una nonna o da una
catechista. Parlando delle nonne, già
è la seconda volta che la vedo: l’ho
vista ieri e la vedo oggi, una

https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2018/10/27/0789/01722.html


vecchietta, magrolina, della mia età o
anche di più, con mitra, si era messa
una mitra che si era fatta col cartone,
e un cartello che diceva: “Santità,
anche le nonne fanno chiasso”. Una
meraviglia di gente! E i giovani
hanno imparato le cose in famiglia o
nella parrocchia, nella pastorale
educativa o giovanile. Desideri che
sono cresciuti nell’ascolto del
Vangelo e in comunità con fede viva
e fervente che trova terra per
germogliare. Come non ringraziare
di avere giovani desiderosi di
Vangelo! Certo che stancano, certo
che a volte danno fastidio. Mi viene
in mente questa frase che diceva un
filosofo greco, la diceva di sé stesso, a
proposito dei giovani: “[I giovani]
sono come un tafano sulla groppa di
un nobile cavallo, perché non si
addormenti”. Il cavallo siamo noi!
Questa realtà ci stimola a un
maggiore impegno per aiutarli a
crescere offrendo loro spazi maggiori
e migliori che li generino al sogno di



Dio. La Chiesa per sua natura è
Madre e come tale genera e incuba la
vita proteggendola da tutto ciò che
può minacciare il suo sviluppo.
Gestazione nella libertà e per la
libertà. Vi esorto pertanto a
promuovere programmi e centri
educativi che sappiano
accompagnare, sostenere e
responsabilizzare i vostri giovani;
per favore, “rubateli” alla strada
prima che sia la cultura della morte
che, “vendendo loro fumo” e
soluzioni magiche, catturi e sfrutti la
loro inquietudine e la loro
immaginazione. E fatelo non con
paternalismo, perché non lo
sopportano, non dall’alto in basso,
perché non è nemmeno questo che il
Signore ci chiede, ma come padri,
come fratelli verso fratelli. Essi sono
volto di Cristo per noi e a Cristo non
possiamo arrivare dall’alto in basso,
ma dal basso in altro (cfr S. Oscar
Romero, Omelia, 2 settembre 1979).



Sono molti i giovani che purtroppo
sono stati sedotti con risposte
immediate che ipotecano la vita. E
tanti altri ai quali è stata data
un’illusione di corto respiro in alcuni
movimenti, e che poi li rendono o
pelagiani o convinti di bastare a sé
stessi, e poi li abbandonano a metà
strada. Ci dicevano i Padri sinodali:
per costrizione o mancanza di
alternative i giovani si trovano
immersi in situazioni fortemente
conflittuali e senza rapida soluzione:
violenza domestica, femminicidio –
che piaga vive il nostro continente in
questo! – bande armate e criminali,
traffico di droga, sfruttamento
sessuale di minori e non più minori,
e così via; e fa male vedere che, alla
base di molte di queste situazioni, ci
sono esperienze di orfanezza frutto
di una cultura e di una società che è
“impazzita” [se fue “desmadrando”] –
senza madre, li ha resi orfani.
Famiglie molto spesso logorate da un
sistema economico che non mette al



primo posto le persone e il bene
comune e che ha fatto della
speculazione il suo “paradiso” dove
continuare a ingrassare non importa
a spese di chi. E così i nostri giovani
senza il calore di una casa, senza
famiglia, senza comunità, senza
appartenenza, sono lasciati in balìa
del primo truffatore.

Non dimentichiamo che «un vero
dolore che esce dall’uomo,
appartiene anzitutto a Dio» (G.
Bernanos, Diario di un curato di
campagna, Milano 1998, 72). Non
separiamo ciò che Egli ha voluto
unire nel suo Figlio!

Il futuro esige che si rispetti il
presente riconoscendo la dignità
delle culture dei vostri popoli e
impegnandosi a valorizzarle. Anche
in questo si gioca la dignità:
nell’autostima culturale. La vostra
gente non è la “serie B” della società
e di nessuno. Ha una storia ricca che



va accettata, apprezzata e
incoraggiata. I semi del Regno sono
stati piantati in queste terre.
Abbiamo il dovere di riconoscerli,
prendercene cura e proteggerli
perché niente di quello che Dio ha
piantato di buono si secchi a causa di
interessi falsi che diffondono
dappertutto la corruzione e crescono
spogliando i più poveri. Avere cura
delle radici è tutelare il ricco
patrimonio storico, culturale e
spirituale che questa terra per secoli
ha saputo amalgamare. Impegnatevi
e alzate la voce contro la
desertificazione culturale, contro la
desertificazione spirituale dei vostri
popoli, che produce un’indigenza
radicale perché lascia senza quella
indispensabile immunità vitale che
mantiene la dignità nei momenti di
maggiore difficoltà. E mi congratulo
con voi per l’iniziativa di iniziare
questa Giornata Mondiale della
Gioventù con la Giornata della
gioventù indigena – credo nella



diocesi di David – e con la Giornata
della gioventù di origine africana:
questo è stato un buon passo per
mostrare le molte sfaccettature del
nostro popolo.

Nell’ultima lettera pastorale, voi
affermate: «Ultimamente la nostra
regione è stata colpita dalla
migrazione fatta in un modo nuovo,
essendo di massa e organizzata, e ciò
ha messo in evidenza i motivi che
causano una migrazione forzata e i
pericoli che essa comporta per la
dignità della persona
umana» (SEDAC, Messaggio al Popolo
di Dio e a tutti gli uomini di buona
volontà, 30 novembre 2018).

Molti dei migranti hanno volto
giovane, cercano qualcosa di meglio
per le loro famiglie, non temono di
rischiare e lasciare tutto pur di
offrire le condizioni minime che
garantiscano un futuro migliore. Su
questo non basta solo la denuncia,



ma dobbiamo anche annunciare
concretamente una “buona notizia”.
La Chiesa, grazie alla sua
universalità, può offrire
quell’ospitalità fraterna e accogliente
in modo che le comunità di origine e
quelle di arrivo dialoghino e
contribuiscano a superare paure e
diffidenze e rafforzino i legami che le
migrazioni, nell’immaginario
collettivo, minacciano di spezzare.
“Accogliere, proteggere, promuovere
e integrare” la gente possono essere i
quattro verbi con cui la Chiesa, in
questa situazione migratoria,
coniuga la sua maternità nell’oggi
della storia (cfr Sinodo sui Giovani, 
Documento finale, 147). Il vicario
generale di Parigi, mons. Benoist de
Sinety, ha appena pubblicato un libro
che ha come sottotitolo: “Accogliere i
migranti”. Un appello al coraggio; è
una gioia, questo libro. Lui è qui, alla
Giornata.

https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2018/10/27/0789/01722.html


Tutti gli sforzi che potrete compiere
gettando ponti tra comunità
ecclesiali, parrocchiali, diocesane,
come pure mediante le Conferenze
episcopali saranno un gesto profetico
della Chiesa che in Cristo è «segno e
strumento dell’intima unione con Dio
e dell’unità di tutto il genere
umano» (Cost. dogm. Lumen gentium,
1). E così la tentazione di limitarsi
alla mera denuncia svanisce e si
attua l’annuncio della Vita nuova che
il Signore ci dona.

Ricordiamo l’esortazione di San
Giovanni: «Se uno ha ricchezze di
questo mondo e, vedendo il suo
fratello in necessità, gli chiude il
proprio cuore, come rimane in lui
l’amore di Dio? Figlioli, non amiamo
a parole né con la lingua, ma con i
fatti e nella verità» (1 Gv3,17-18).

Tutte queste situazioni pongono
domande, sono situazioni che ci
chiamano alla conversione, alla

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html


solidarietà e a un’azione educativa
incisiva nelle nostre comunità. Non
possiamo rimanere indifferenti (cfr
Sinodo sui Giovani, Documento finale,
41-44). Il mondo scarta, lo spirito del
mondo scarta, lo sappiamo e ne
soffriamo; la kenosis di Cristo no,
l’abbiamo sperimentato e
continuiamo a sperimentarlo nella
nostra stessa carne con il perdono e
la conversione. Questa tensione ci
costringe a chiederci continuamente:
da che parte vogliamo stare?

La kenosisdi Cristo è sacerdotale

Sono ben noti l’amicizia di Mons.
Romero con il P. Rutilio Grande e
l’impatto che l’assassinio di
quest’ultimo ebbe sulla sua vita. È
stato un avvenimento che ha
marchiato a fuoco il suo cuore di
uomo, di sacerdote e di pastore.
Romero non era un amministratore
di risorse umane, non gestiva
persone o organizzazioni, Romero

https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2018/10/27/0789/01722.html


sentiva, sentiva con amore di padre,
amico e fratello. Una misura un po’
alta, ma una misura utile per
valutare il nostro cuore episcopale,
una misura davanti alla quale
possiamo chiederci: quanto mi tocca
la vita dei miei preti? Quanto riesco a
lasciarmi colpire da ciò che vivono,
dal piangere i loro dolori, dal
festeggiare e gioire per le loro gioie?
Il funzionalismo ecclesiale e il
clericalismo – così tristemente
diffuso, che rappresenta una
caricatura e una perversione del
ministero – si comincia a misurarlo
con queste domande. Non è
questione di cambiamenti negli stili,
nelle maniere o nel linguaggio – tutte
cose certamente importanti –, ma
soprattutto è una questione di
impatto e della capacità che i nostri
programmi episcopali abbiano
spazio per ricevere, accompagnare e
sostenere i nostri sacerdoti, abbiano
“spazio reale” per occuparci di loro.
Questo fa di noi dei padri fecondi.



Su di loro normalmente ricade in
modo speciale la responsabilità che
questo popolo sia il popolo di Dio.
Loro sono in prima linea. Portano
sulle spalle il peso della giornata e il
caldo (cfr Mt 20,12), sono esposti a
una serie di situazioni quotidiane
che possono renderli più vulnerabili
e, pertanto, hanno anche bisogno
della nostra vicinanza, della nostra
comprensione e
dell’incoraggiamento, hanno bisogno
della nostra paternità. Il risultato del
lavoro pastorale,
dell’evangelizzazione nella Chiesa e
della missione non si basa sulla
ricchezza dei mezzi e sulle risorse
materiali, o sulla quantità di eventi o
attività che realizziamo, ma sulla 
centralità della compassione: una
delle grandi caratteristiche che come
Chiesa possiamo offrire ai nostri
fratelli. Mi preoccupa come la
compassione abbia perso la sua
centralità nella Chiesa. Anche i
gruppi cattolici l’hanno persa – o la



stanno perdendo, per non essere
pessimisti. Anche nei mezzi di
comunicazione cattolici, la
compassione non c’è. C’è lo scisma, la
condanna, la cattiveria,
l’accanimento, la sopravvalutazione
di sé, la denuncia dell’eresia… Che
non si perda nella nostra Chiesa la
compassione, e non si perda nel
vescovo la centralità della
compassione. La kenosis di Cristo è
l’espressione massima della
compassione del Padre. La Chiesa di
Cristo è la Chiesa della compassione,
e questo inizia a casa. È sempre
buona cosa chiederci come pastori:
quanto mi tocca la vita dei miei
sacerdoti? Sono capace di essere un
padre o mi consolo con l’essere un
mero esecutore? Mi lascio
scomodare? Ricordo le parole di 
Benedetto XVI all’inizio del suo
pontificato parlando ai suoi
connazionali: «Cristo non ci ha
promesso una vita comoda. Chi cerca
la comodità con Lui ha sbagliato

https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it.html


strada. Egli ci mostra il percorso che
porta alle cose grandi, al bene, a una
vita umana autentica» (Discorso ai
pellegrini tedeschi, 25 aprile 2005). Il
vescovo deve crescere ogni giorno
nella capacità di lasciarsi scomodare,
di essere vulnerabile per i suoi preti.
Penso a un vescovo, un vescovo
emerito di una diocesi grande, gran
lavoratore, faceva le udienze tutti i
giorni al mattino e spesso, molto
spesso, quando finiva le udienze del
mattino e non vedeva l’ora di andare
a mangiare, c’erano lì due preti che
non erano nell’agenda ad aspettarlo.
E lui tornava indietro e li ascoltava
come se avesse tutta la mattina
davanti. Lasciarsi scomodare e
lasciare che la pasta si scuocia e che
la bistecca si raffreddi. Lasciarsi
scomodare dai sacerdoti.

Sappiamo che il nostro lavoro, nelle
visite e negli incontri che svolgiamo,
specialmente nelle parrocchie, ha
una dimensione e una componente

https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2005/april/documents/hf_ben-xvi_spe_20050425_german-pilgrims.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2005/april/documents/hf_ben-xvi_spe_20050425_german-pilgrims.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2005/april/documents/hf_ben-xvi_spe_20050425_german-pilgrims.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2005/april/documents/hf_ben-xvi_spe_20050425_german-pilgrims.html


amministrativa che è necessario
portare avanti. Bisogna assicurarsi
che venga fatto, ma questo non
significa che spetti a noi utilizzare il
poco tempo che abbiamo in
adempimenti amministrativi. Nelle
visite, la cosa fondamentale e che
non possiamo delegare è l’ascolto. Ci
sono tante cose che facciamo ogni
giorno che dovremmo affidare ad
altri. Quello che non possiamo
delegare, invece, è la capacità di
ascoltare, la capacità di seguire la
salute e la vita dei nostri sacerdoti.
Non possiamo delegare ad altri la
porta aperta per loro. Porta aperta
per creare le condizioni che rendano
possibile la fiducia più che la paura,
la sincerità più che l’ipocrisia, lo
scambio franco e rispettoso più che il
monologo disciplinare.

Ricordo le parole del beato Rosmini –
accusato di eresia e oggi beato –:
«Certo, solo grandi uomini possono
formare altri grandi uomini […]. Nei



primi secoli, la casa del vescovo era il
seminario dei preti e dei diaconi; la
presenza e la santa conversazione
del loro prelato era un’infuocata
lezione, continua, sublime, dove si
apprendeva la teoria nelle sue dotte
parole, congiunta alla pratica nelle
sue assidue occupazioni pastorali. E
in tal modo accanto agli Alessandri si
vedevano allora crescere bellamente
i giovani Atanasi» (Delle cinque
piaghe della santa Chiesa, Brescia
1966, 40).

È importante che il sacerdote trovi il
padre, il pastore in cui
“rispecchiarsi” e non
l’amministratore che vuole “passare
in rivista le truppe”. È fondamentale
che, con tutte le cose in cui ci
differenziamo e anche quelle in cui
non siamo d’accordo e le discussioni
che possono esserci (ed è normale e
auspicabile che ci siano), i preti
vedano nel vescovo un uomo capace
di spendersi ed esporsi per loro, di



farli andare avanti e tendere loro la
mano quando si trovano
impantanati. Un uomo di
discernimento che sappia orientare e
trovare vie concrete e praticabili nei
diversi incroci di ogni storia
personale. Quando ero in Argentina,
a volte sentivo persone che dicevano:
“Ho chiamato il vescovo – preti – e la
segretaria mi ha detto che aveva
l’agenda piena, che richiamassi tra
venti giorni, adesso era tutto pieno; e
non mi ha chiesto cosa volevo,
niente. “Vorrei vedere il Vescovo” –
“Non può, la metto in lista”. È chiaro
che dopo il prete non ha chiamato
più, ed è andato avanti con quello
che voleva chiedergli – bene o male –
dentro di sé. Questo è non un
consiglio, ma una cosa vi dico dal
cuore: se avete l’agenda piena,
ringraziamo Dio, così mangerete
tranquilli perché vi siete guadagnati
il pane; ma se vedete la chiamata di
un prete, oggi, al massimo domani
dovete chiamarlo e dirgli: “Mi hai



chiamato, che succede? Puoi
aspettare fino al tal giorno o no?”.
Quel prete da quel momento sa che
ha un padre.

La parola autorità deriva
etimologicamente dalla radice latina 
augere che significa aumentare,
promuovere, far progredire.
L’autorità del Pastore consiste in
particolare nell’aiutare a crescere,
nel promuovere i suoi presbiteri,
piuttosto che nel promuovere sé
stesso – questo lo fa uno scapolo, non
un padre –. La gioia del padre/
pastore è vedere che i suoi figli sono
cresciuti e sono stati fecondi. Fratelli,
che sia questa la nostra autorità e il
segno della nostra fecondità.

L’ultimo punto: la kenosisdi Cristo è
povera

Sentire con la Chiesa è sentire con il
popolo fedele, il popolo di Dio che
soffre e spera. È sapere che la nostra
identità ministeriale nasce e si



capisce alla luce di questa
appartenenza unica e costitutiva del
nostro essere. In questo senso, vorrei
ricordare con voi ciò che
Sant’Ignazio scriveva a noi gesuiti:
«la povertà è madre e muro», genera
e sostiene. Madre, perché ci chiama
alla fecondità, alla generatività, alla
capacità di donazione che sarebbe
impossibile in un cuore avaro o che
cerca di accumulare. E muro, perché
ci protegge da una delle tentazioni
più sottili che noi consacrati
dobbiamo affrontare, la mondanità
spirituale: il rivestire di valori
religiosi e “pii” la sete di potere e di
protagonismo, la vanità e persino
l’orgoglio e la superbia. Muro e
madre che ci aiutano ad essere una
Chiesa sempre più libera perché
centrata nella kenosis del suo
Signore. Una Chiesa che non vuole
che la sua forza stia – come diceva
Mons. Romero – nell’appoggio dei
potenti o della politica, ma che si
svincoli con nobiltà per camminare



sorretta unicamente dalle braccia del
Crocifisso, che è la sua vera forza. E
questo si traduce in segni concreti ed
evidenti; questo ci interroga e ci
spinge ad un esame di coscienza
sulle nostre scelte e priorità nell’uso
delle risorse, nell’uso delle influenze
e delle posizioni. La povertà è madre
e muro perché custodisce il nostro
cuore perché non scivoli in
concessioni e compromessi che
indeboliscono la libertà e la parresia
a cui il Signore ci chiama.

Prima di concludere, mettiamoci
sotto il manto della Vergine,
preghiamo insieme perché ella
custodisca i nostri cuori di Pastori e
ci aiuti a servire meglio il Corpo di
suo Figlio, il santo Popolo fedele di
Dio che cammina, vive e prega qui in
America Centrale.

Preghiamo la Madre. “Ave o Maria,…”

Gesù vi benedica e la Vergine Maria
vi protegga. E, per favore, non



dimenticatevi di pregare per me,
perché possa fare tutto quello che ho
detto. Grazie!

Cerimonia di accoglienza e
apertura della GMG nel Campo
Santa Maria la Antigua – Cinta
Costera

Cari giovani, buon pomeriggio!

Che bello ritrovarci, e farlo in questa
terra che ci accoglie con tanto colore
e tanto calore! Riuniti a Panamá, la
Giornata Mondiale della Gioventù è
ancora una volta una festa, una festa
di gioia e di speranza per la Chiesa
intera e, per il mondo, una grande
testimonianza di fede.

Mi ricordo che, a Cracovia, alcuni mi
chiesero se sarei andato a Panamá, e
io risposi: “Io non so, ma Pietro di
sicuro ci sarà. Pietro ci sarà”. Oggi

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/travels/2016/outside/documents/papa-francesco-polonia-2016.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2016/july/documents/papa-francesco_20160731_polonia-volontari-gmg.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2016/july/documents/papa-francesco_20160731_polonia-volontari-gmg.html


sono contento di dirvi: Pietro è con
voi per celebrare e rinnovare la fede
e la speranza. Pietro e la Chiesa
camminano con voi e vogliamo dirvi
di non avere paura, di andare avanti
con questa energia rinnovatrice e
questo desiderio costante che ci aiuta
e ci sprona ad essere più gioiosi, più
disponibili, più “testimoni del
Vangelo”. Andare avanti non per
creare una Chiesa parallela un po’
più “divertente” o “cool” in un evento
per giovani, con un po’ di elementi
decorativi, come se questo potesse
lasciarvi contenti. Pensare così
sarebbe mancare di rispetto a voi e a
tutto quello che lo Spirito attraverso
di voi ci sta dicendo.

Al contrario! Vogliamo trovare e
risvegliare insieme a voi la continua
novità e giovinezza della Chiesa
aprendoci sempre a questa grazia
dello Spirito Santo che tante volte
opera una nuova Pentecoste (cfr
Sinodo dedicato ai giovani, 



Documento finale, 60). E questo è
possibile solo se, come abbiamo da
poco vissuto nel Sinodo, sappiamo
camminare ascoltandoci e ascoltare
completandoci a vicenda, se
sappiamo testimoniare annunciando
il Signore nel servizio ai nostri
fratelli; che è sempre un servizio
concreto, si intende. Non è un
servizio così, “di figurine”: è un
servizio concreto. Se ci mettiamo a
camminare, giovani, sempre giovani
come nella storia dell’America. Penso
a voi che avete cominciato a
camminare per primi in questa
Giornata, voi giovani della gioventù
indigena, siete stati i primi in
America e i primi a camminare in
questo incontro. Un grande applauso,
forte! E anche voi giovani
discendenti di africani: anche voi
avete fatto il vostro incontro e ci
avete anticipato. Un altro applauso!

Bene. So che arrivare qui non è stato
facile. Conosco gli sforzi, i sacrifici

https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2018/10/27/0789/01722.html


che avete fatto per poter partecipare
a questa Giornata. Molti giorni di
lavoro e di impegno, incontri di
riflessione e di preghiera fanno sì
che il cammino stesso sia la
ricompensa. Il discepolo non è
solamente chi arriva in un posto ma
chi incomincia con decisione, chi non
ha paura di rischiare e di mettersi a
camminare. Se uno si mette a
camminare, è già un discepolo. Se
rimani fermo, hai perso. Cominciare
a camminare, questa è la più grande
gioia del discepolo, essere in
cammino. Voi non avete avuto paura
di rischiare e camminare. E oggi
possiamo essere in festa perché
questa festa è cominciata già da
molto tempo in ogni comunità.

Abbiamo ascoltato poco fa nella
presentazione, abbiamo visto dalle
bandiere che veniamo da culture e
popoli diversi, parliamo lingue
diverse, usiamo vestiti diversi.
Ognuno dei nostri popoli ha vissuto



storie e circostanze diverse. Quante
cose ci possono differenziare! Ma
nulla di tutto ciò ci ha impedito di
incontrarci, tante differenze non
hanno impedito di incontrarci e di
stare insieme, di divertirci insieme,
di celebrare insieme, di confessare
Gesù Cristo insieme. Nessuna
differenza ci ha fermati. E questo è
possibile perché sappiamo che c’è
Qualcuno che ci unisce, che ci fa
fratelli. Voi, cari amici, avete fatto
tanti sacrifici per potervi incontrare e
così diventate veri maestri e artigiani
della cultura dell’incontro. Voi con
questo diventate maestri e artigiani
della cultura dell’incontro, che non è
“Ciao, come va? Ciao, a presto”. No, la
cultura dell’incontro è quella che ci
fa camminare insieme con le nostre
differenze ma con amore, tutti uniti
nello stesso cammino. Voi, con i
vostri gesti e i vostri atteggiamenti,
coi vostri sguardi, i desideri e
soprattutto la vostra sensibilità, voi
smentite e screditate tutti quei



discorsi che si concentrano e si
impegnano nel creare divisione, quei
discorsi che cercano di escludere ed
espellere quelli che “non sono come
noi”. Come in vari Paesi dell’America
diciamo: “Non sono GCU [gente como
uno, gente come noi]. Voi smentite
questo. Tutti sono persone come noi,
tutti con le nostre differenze. E
questo perché avete quel fiuto che sa
intuire che «il vero amore non
annulla le legittime differenze, ma le
armonizza in una superiore
unità» (Benedetto XVI, Omelia, 25
gennaio 2006). Lo ripeto: “Il vero
amore non annulla le legittime
differenze, ma le armonizza in una
superiore unità”. Sapete chi ha detto
questo? Sapete? Papa Benedetto XVI,
che ci sta guardando, e gli facciamo
un applauso, gli mandiamo un saluto
da qui! Lui ci sta guardando alla
televisione. Un saluto, tutti, tutti con
le mani, a Papa Benedetto! Al
contrario, sappiamo che il padre
della menzogna, il demonio,

https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it/homilies/2006/documents/hf_ben-xvi_hom_20060125_conversion-st-paul.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it/homilies/2006/documents/hf_ben-xvi_hom_20060125_conversion-st-paul.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it/homilies/2006/documents/hf_ben-xvi_hom_20060125_conversion-st-paul.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it.html


preferisce sempre un popolo diviso e
litigioso. Lui è il maestro della
divisione, e ha paura di un popolo
che impara a lavorare insieme. E
questo è un criterio per distinguere
le persone: i costruttori di ponti e i
costruttori di muri. I costruttori di
muri che seminando paura cercano
di dividere e di impaurire le persone.
Voi invece volete essere costruttori di
ponti. Cosa volete essere? [i giovani
rispondono: “Costruttori di ponti!”]
Avete imparato bene, mi piace!

Voi ci insegnate che incontrarsi non
significa mimetizzarsi, né che tutti
pensano la stessa cosa o vivere tutti
uguali facendo e ripetendo le stesse
cose: questo lo fanno i pappagalli.
Incontrarsi vuol dire saper fare
un’altra cosa: entrare nella cultura
dell’incontro, è una chiamata e un
invito ad avere il coraggio di 
mantenere vivo e insieme un sogno
comune. Abbiamo tante differenze,
parliamo lingue differenti. Tutti ci



vestiamo in modo diverso ma, per
favore, puntiamo ad avere un sogno
in comune. Questo sì lo possiamo
fare. E questo non ci annulla, ci
arricchisce. Un sogno grande e un
sogno capace di coinvolgere tutti. Il
sogno per il quale Gesù ha dato la
vita sulla croce e lo Spirito Santo si è
riversato e ha marchiato a fuoco il
giorno di Pentecoste nel cuore di
ogni uomo e di ogni donna, nel cuore
di ciascuno, nel tuo, nel tuo, nel
tuo…, nel mio, anche nel tuo – lo ha
impresso nella speranza che trovi
spazio per crescere e svilupparsi. Un
sogno, un sogno chiamato Gesù,
seminato dal Padre: Dio come Lui,
come il Padre, inviato dal Padre con
la fiducia che crescerà e vivrà in ogni
cuore. Un sogno concreto, che è una
Persona, che scorre nelle nostre
vene, fa trasalire il cuore e lo fa
sussultare ogni volta che ascoltiamo:
«Amatevi gli uni gli altri. Come io ho
amato voi, così amatevi anche voi gli
uni gli altri. Da questo tutti sapranno



che siete miei discepoli». Come si
chiama il nostro sogno? [i giovani
rispondono: “Gesù!”] Non sento…
[ripetono: “Gesù!”] Non sento…[più
forte: “Gesù!”]

Un santo di queste terre – ascoltate
questo – un santo di queste terre
amava dire: «Il cristianesimo non è
un insieme di verità da credere, di
leggi da osservare, o di proibizioni. Il
cristianesimo visto così non è per
nulla attraente. Il cristianesimo è una
Persona che mi ha amato tanto, che
desidera e chiede il mio amore. Il
cristianesimo è Cristo» (S. Oscar
Romero, Omelia, 6 novembre 1977).
Lo diciamo tutti insieme? [insieme ai
giovani] Il cristianesimo è Cristo.
Un’altra volta: Il cristianesimo è
Cristo. Un’altra volta: È Cristo! È
portare avanti il sogno per cui Lui ha
dato la vita: amare con lo stesso
amore con cui ci ha amato. Non ci ha
amato a metà, non ci ha amato un
pochino. Ci ha amato totalmente, ci



ha colmati di tenerezza, di amore, ha
dato la sua vita.

Ci domandiamo: Che cosa ci tiene
uniti? Perché siamo uniti? Che cosa
ci spinge ad incontrarci? Sapete che
cos’è che ci tiene uniti? È la certezza
di sapere che siamo stati amati con
un amore profondo che non
vogliamo e non possiamo tacere; un
amore che ci provoca a rispondere
nello stesso modo: con amore. È
l’amore di Cristo quello che ci spinge
(cfr 2 Cor 5,14).

Vedete: un amore che unisce è un
amore che non si impone e non
schiaccia, un amore che non
emargina e non mette a tacere e non
tace, un amore che non umilia e non
soggioga. È l’amore del Signore,
amore quotidiano, discreto e
rispettoso, amore di libertà e per la
libertà, amore che guarisce ed eleva.
È l’amore del Signore, che sa più di
risalite che di cadute, di



riconciliazione che di proibizione, di
dare nuova opportunità che di
condannare, di futuro che di passato.
È l’amore silenzioso della mano tesa
nel servizio e nel donarsi: è l’amore
che non si vanta, che non si
pavoneggia, l’amore umile, che si dà
agli altri sempre con la mano tesa.
Questo è l’amore che ci unisce oggi.

Ti chiedo: credi in questo amore?
[rispondono: “Sì!”] E faccio un’altra
domanda: credi che questo un amore
“vale la pena”? Gesù una volta, a una
persona che aveva fatto una
domanda, alla fine rispose: “Se tu
credi questo, va’ e fa’ lo stesso”. Nel
nome di Gesù io vi dico: andate e fate
lo stesso. Non abbiate paura di
amare, non abbiate paura di questo
amore concreto, di questo amore che
ha tenerezza, di questo amore che è
servizio, di questo amore che dà la
vita.



E questa è stata la stessa domanda e
la chiamata che ha ricevuto Maria.
L’angelo le domandò se voleva
portare questo sogno nel suo
grembo, se voleva renderlo vita,
renderlo carne. Maria aveva l’età di
tante di voi, l’età di tante ragazze
come voi. Disse: «Ecco la serva del
Signore: avvenga per me secondo la
tua parola» (Lc 1,38). Chiudiamo gli
occhi, tutti, e pensiamo a Maria. Non
era stupida, sapeva quello che
sentiva il suo cuore, sapeva che
cos’era l’amore, e ha risposto: «Ecco
la serva del Signore: avvenga per me
secondo la tua parola». In questo
breve momento di silenzio, in cui
Gesù dice a ognuno – a te, a te, a te –:
“Te la senti? Vuoi?”. Pensa a Maria e
rispondi: “Voglio servire il Signore.
Avvenga per me secondo la tua
parola”. Maria ha saputo dire “sì”. Ha
avuto il coraggio di dare vita al sogno
di Dio. E questo è quello che oggi ci
chiede: Vuoi dare carne con le tue
mani, i tuoi piedi, il tuo sguardo, il



tuo cuore al sogno di Dio? Vuoi che
sia l’amore del Padre ad aprirti nuovi
orizzonti e a portarti per sentieri mai
immaginati e pensati, sognati o
attesi, che rallegrino e facciano
cantare e danzare il cuore?

Abbiamo il coraggio di dire
all’angelo, come Maria: “Eccoci,
siamo i servi del Signore, avvenga
per noi…”? Non rispondete adesso,
ognuno risponda nel suo cuore. Ci
sono domande a cui si risponde solo
in silenzio.

Cari giovani, questa Giornata non
sarà fonte di speranza per un
documento finale, un messaggio
concordato o un programma da
eseguire. No, non sarà questo. Quello
che darà più speranza in questo
incontro saranno i vostri volti e una
preghiera. Questo darà speranza. Col
volto con cui tornerete a casa, col
cuore cambiato con cui tornerete a
casa, con la preghiera che avete



imparato a dire con questo cuore
cambiato. La cosa che darà più
speranza in questo incontro saranno
i vostri volti, la vostra preghiera. E
ognuno tornerà a casa con la nuova
forza che si genera ogni volta che ci
incontriamo con gli altri e con il
Signore, pieni di Spirito Santo per
ricordare e mantenere vivo quel
sogno che ci fa fratelli e che siamo
chiamati a non lasciar congelare nel
cuore del mondo: dovunque ci
troveremo, qualsiasi cosa staremo
facendo, potremo sempre guardare
in alto e dire: “Signore, insegnami ad
amare come tu ci hai amato”. Volete
ripeterlo con me? “Signore,
insegnami ad amare come tu ci hai
amato”. [insieme ai giovani]
“Signore, insegnami ad amare come
tu ci hai amato”. Più forte, siete
rauchi. “Signore, insegnami ad
amare come tu ci hai amato”.

Bene. E dato che vogliamo essere
buoni e educati, non possiamo



terminare questo primo incontro
senza ringraziare. Grazie a tutti
coloro che hanno preparato con
grande entusiasmo questa Giornata
Mondiale della Gioventù, tutto
questo. Grazie, forte! Grazie per aver
avuto il coraggio di costruire e di
ospitare, per aver detto “sì” al sogno
di Dio di vedere i suoi figli riuniti.
Grazie a Mons. Ulloa e a tutti i suoi
collaboratori per aver aiutato a far sì
che oggi Panamá sia non solo un
canale che collega i mari, ma anche
un canale in cui il sogno di Dio
continua a trovare altri piccoli canali
per crescere e moltiplicarsi e
irradiarsi in tutti gli angoli della
terra.

Amici, amici e amiche, Gesù vi
benedica! Ve lo auguro con tutto il
cuore. Santa Maria la Antigua vi
accompagni e vi protegga, perché
possiamo dire senza paura, come lei:
«Eccomi. Avvenga di me».



Grazie!

Liturgia penitenziale con i giovani
privati della libertà nel Centro de
Cumplimiento de Menores Las
Garzas de Pacora

«Costui accoglie i peccatori e mangia
con loro» (Lc 15,2), abbiamo appena
ascoltato nel Vangelo. È ciò che
mormoravano alcuni farisei, scribi,
dottori della legge, piuttosto
scandalizzati, piuttosto infastiditi dal
modo in cui Gesù si comportava.

Con questa espressione cercavano di
squalificarlo, screditarlo davanti a
tutti, ma non fecero che evidenziare
uno degli atteggiamenti di Gesù più
comuni, più distintivi, più belli:
«Costui accoglie i peccatori e mangia
con loro». E tutti siamo peccatori,
tutti, e per questo Gesù ci accoglie
con affetto, tutti noi che siamo qui; e



se qualcuno non si sente peccatore,
tra tutti noi che siamo qui, sappia che
Gesù non lo riceverà, si perderà il
meglio.

Gesù non ha paura di avvicinarsi a
coloro che, per mille ragioni,
portavano il peso dell’odio sociale,
come nel caso dei pubblicani –
ricordiamo che i pubblicani si
arricchivano derubando il loro stesso
popolo; essi suscitavano molta, molta
indignazione –, oppure portavano
l’odio sociale perché avevano fatto
alcuni errori nella loro vita, degli
errori e degli sbagli, qualche colpa, e
così li chiamavano peccatori. Gesù lo
fa perché sa che nel Cielo si fa più
festa per un solo di quelli che
sbagliano, dei peccatori convertiti,
che per novantanove giusti che
continuano bene (cfr Lc 15,7).

E mentre queste persone si
limitavano a mormorare o a
sdegnarsi, perché Gesù si incontrava



con le persone segnate da qualche
errore sociale, da qualche peccato, e
chiudevano le porte della
conversione, del dialogo con Gesù,
Gesù si avvicina e si compromette,
Gesù mette in gioco la sua
reputazione e invita sempre a
guardare un orizzonte capace di
rinnovare la vita, di rinnovare la
storia. Tutti, tutti abbiamo un
orizzonte. Tutti. Qualcuno può dire:
“Io non ce l’ho”. Apri la finestra, e lo
troverai. Apri la finestra del tuo
cuore, apri la finestra dell’amore che
è Gesù, e lo troverai. Tutti abbiamo
un orizzonte. Sono due sguardi ben
diversi che si contrappongono:
quello di Gesù e quello di questi
dottori della legge. Uno sguardo
sterile e infecondo – quello della
mormorazione e del pettegolezzo,
che sempre parla male degli altri e si
sente giusto –, e un altro – che è
quello del Signore – che chiama alla
trasformazione e alla conversione, a
una vita nuova, come tu hai detto



poco fa [rivolto al giovane che ha
fatto la testimonianza].

Lo sguardo della mormorazione e del
pettegolezzo

E questo non vale solo per quei
tempi, vale anche per oggi! Molti non
sopportano e non amano questa
scelta di Gesù, anzi, prima a mezza
voce e alla fine gridando
manifestano il loro disappunto
cercando di screditare questo
comportamento di Gesù e di tutti
coloro che stanno con Lui. Non
accettano, rifiutano questa scelta di
stare vicino e di offrire nuove
opportunità. Questa gente condanna
una volta per tutte, scredita una
volta per tutte e si dimentica che agli
occhi di Dio loro stessi sono screditati
e hanno bisogno di tenerezza, hanno
bisogno di amore e di comprensione,
ma non vogliono accettare. Non
l’accettano. Con la vita della gente
sembra più facile dare titoli e



etichette che congelano e
stigmatizzano non solo il passato ma
anche il presente e il futuro delle
persone. Mettiamo etichette alle
persone: questo è così, quello ha fatto
questo e ormai c’è e deve portarlo
per il resto dei suoi giorni. Così è
questa gente che mormora, i
pettegoli, sono così. Etichette che,
alla fine, non fanno altro che
dividere: di qua i buoni, di là i cattivi;
di qua i giusti, di là i peccatori. E
questo, Gesù non lo accetta. Questa è
la cultura dell’aggettivo: ci piace
tanto “aggettivare” la gente, ci piace
tanto. “Tu, come ti chiami?” – “Mi
chiamo buono” – “No, questo è un
aggettivo. Come ti chiami?”. Andare
al nome della persona: chi sei, cosa
fai, quali sogni hai, cosa sente il tuo
cuore… Ai pettegoli questo non
interessa; cercano subito un’etichetta
per toglierseli di mezzo. La cultura
dell’aggettivo che scredita la persona.
Pensateci, per non cadere in questo



[atteggiamento] che con tanta facilità
ci viene offerto nella società.

Questo atteggiamento inquina tutto
perché alza un muro invisibile che fa
pensare che emarginando,
separando e isolando si risolveranno
magicamente tutti i problemi. E
quando una società o una comunità
si permette questo, e non fa altro che
bisbigliare, spettegolare e
mormorare, entra in un giro vizioso
di divisioni, rimproveri e condanne.
E’ interessante: queste persone che
non accettano Gesù e quello che Gesù
ci insegna, sono persone che litigano
sempre tra loro, si condannano a
vicenda, tra quelli che si chiamano
giusti. E inoltre è un atteggiamento di
emarginazione e di esclusione, di
opposizione che fa dire
irresponsabilmente come Caifa: «È
conveniente che un solo uomo muoia
per il popolo, e non vada in rovina la
nazione intera» (Gv 11,50). Meglio
che stiano custoditi tutti lì, che non



vengano a dare fastidio, noi vogliamo
vivere in pace. E’ duro questo, e
questo ha dovuto affrontare Gesù, e
questo affrontiamo anche noi oggi.
Normalmente il filo si spezza nel
punto più sottile: quello dei poveri e
degli indifesi. E sono quelli che
soffrono di più per queste condanne
sociali, che non permettono di
rialzarsi.

Come fa male vedere una società che
concentra le sue energie nel
mormorare e nello sdegnarsi
piuttosto che nell’impegnarsi,
impegnarsi per creare e opportunità
e trasformazione!

Lo sguardo della conversione: l’altro
sguardo

Invece, tutto il Vangelo è segnato da
quest’altro sguardo che nasce né più
né meno che dal cuore di Dio. Dio
non ti abbandona mai. Dio non
abbandona nessuno. Dio ti dice:
“Vieni”. Dio ti aspetta e ti abbraccia, e



se non sai la strada viene a cercarti,
come ha fatto il pastore con le
pecore. Invece, l’altro sguardo
rifiuta. Il Signore vuole fare festa
quando vede i suoi figli che
ritornano a casa (cfr Lc15,11-32). Così
ha testimoniato Gesù manifestando
fino all’estremo l’amore
misericordioso del Padre. Abbiamo
un Padre. Lo hai detto tu: mi è
piaciuta questa tua confessione:
abbiamo un Padre. Io ho un Padre
che mi ama. E’ una cosa bella. Un
amore, quello di Gesù, che non ha
tempo per mormorare, ma cerca di
rompere il cerchio della critica
inutile e indifferente, neutra e
asettica. “Ti ringrazio, Signore –
diceva quel dottore della legge –,
perché non sono come quello”. Non
sono come quello. Questi che
pensano di avere l’anima purificata
dieci volte in un’illusione di vita
asettica che non serve a niente. Una
volta ho sentito un contadino che
diceva una cosa che mi ha colpito:



“L’acqua più pulita qual è? Sì, l’acqua
distillata – diceva –. Lei sa, padre, che
quando la bevo non sa di niente”.
Così è la vita di quelli che criticano e
spettegolano e si separano dagli altri:
si sentono tanto puliti, tanto asettici
che non sanno di niente, sono
incapaci di invitare qualcuno, vivono
curandosi di sé stessi, per farsi la
chirurgia estetica nell’anima e non
per tendere la mano agli altri e
aiutarli a crescere. Che è quello che
fa Gesù, che accetta la complessità
della vita e di ogni situazione;
l’amore di Gesù, l’amore di Dio,
l’amore di Dio Padre – come hai detto
tu – è un amore che inaugura una
dinamica capace di inventare strade,
offrire opportunità di integrazione e
trasformazione, opportunità di
guarigione, di perdono, di salvezza. E
mangiando con pubblicani e
peccatori, Gesù rompe la logica che
separa, che esclude, che isola, che
divide falsamente tra “buoni e
cattivi”. E non lo fa per decreto o solo



con buone intenzioni, nemmeno con
volontarismi o sentimentalismo.
Come lo fa Gesù? Creando legami,
legami capaci di permettere nuovi
processi; scommettendo e
festeggiando ad ogni passo possibile.
Per questo Gesù, quando Matteo si
converte – lo troverete nel Vangelo –
non gli dice: “Bene, d’accordo,
complimenti, vieni con me”. No, gli
dice: “Andiamo a festeggiare a casa
tua”, e invita tutti i suoi amici, che
erano, come Matteo, condannati
dalla società, a fare festa. Il pettegolo,
colui che divide, non sa fare festa
perché ha il cuore amaro.

Creare legami, fare festa, è quello che
fa Gesù. E in questo modo rompe con
un’altra mormorazione non facile da
scoprire e che “perfora i sogni”
perché ripete come un sussurro
continuo: “Non ce la farai, non ce la
farai”. Quante volte voi avete sentito
questo: “Non ce la farai”. Attenzione,
attenzione: questo è come il tarlo che



ti si mangia da dentro. Quando tu
senti “non ce la farai”, datti uno
schiaffone: “sì, ce la farò e te lo
dimostrerò”. È la mormorazione
interiore, il pettegolezzo interiore,
che emerge in chi, avendo pianto il
proprio peccato, e consapevole del
proprio errore, non crede di poter
cambiare. E questo succede quando
si è intimamente convinti che chi è
nato “pubblicano” deve morire
“pubblicano”; e questo non è vero. Il
Vangelo ci dice tutto il contrario.
Undici dei dodici apostoli erano
peccatori gravi, perché hanno
commesso il peggiore dei peccati:
hanno abbandonato il loro Maestro,
altri lo hanno rinnegato, altri sono
scappati via. Hanno tradito, gli
apostoli, e Gesù è andato a cercarli a
uno a uno, e sono quelli che hanno
cambiato il mondo. A nessuno è
capitato di dire: “non ce la farai”,
perché avendo visto l’amore di Gesù
dopo il tradimento, [dice]: “Ce la farò,
perché Tu mi darai la forza”.



Attenzione al tarlo del “non ce la
farai”! Ci vuole molta attenzione.

Amici, ognuno di noi è molto di più
delle “etichette” che gli mettono; è
molto di più degli aggettivi che
vogliono darci, è molto di più della
condanna che ci hanno imposto. Così
Gesù ci insegna e ci chiama a
credere. Lo sguardo di Gesù ci
provoca a chiedere e cercare aiuto
per percorrere le vie del
superamento. A volte la
mormorazione sembra vincere, ma
non credeteci, non ascoltatela.
Cercate e ascoltate le voci che
spingono a guardare avanti e non
quelle che vi tirano verso il basso.
Ascoltate le voci che vi aprono la
finestra e vi fanno vedere l’orizzonte.
“Ma è lontano!” – “Sì, ma ce la farai”.
Guardalo bene e ce la farai! Ogni
volta che viene il tarlo con il “non ce
la farai”, rispondetegli da dentro: “Ce
la farò”, e guardate l’orizzonte.



La gioia e la speranza del cristiano –
di tutti noi, e anche del Papa – nasce
dall’aver sperimentato qualche volta
questo sguardo di Dio che ci dice: “tu
fai parte della mia famiglia e non
posso abbandonarti alle intemperie”.
Questo è quello che Dio dice a
ciascuno di noi, perché Dio è Padre –
l’hai detto tu. “Tu sei parte della mia
famiglia e non ti abbandonerò alle
intemperie, non ti lascerò a terra
sulla strada, no, non posso perderti
per strada” – ci dice Dio, ad ognuno
di noi, con nome e cognome – “io
sono qui con te”. Qui? Sì, qui. Questo
è aver sentito, come l’hai condiviso
tu, Luis, che in quei momenti in cui
sembrava che tutto fosse finito
qualcosa ti ha detto: no!, non è tutto
finito, perché hai uno scopo grande
che ti permette di comprendere che
Dio Padre era ed è con tutti noi e ci
dona persone con cui camminare e
aiutarci a raggiungere nuove mete.



E così Gesù trasforma la
mormorazione in festa e ci dice:
“Rallegrati con me! (cfr Lc 15,6),
andiamo a festeggiare”. Nella
parabola del figliol prodigo mi è
piaciuto una volta che ho trovato una
traduzione che diceva che il padre,
quando vide il figlio che tornava a
casa, disse: “Andiamo a festeggiare”,
e lì è iniziata la festa. E una
traduzione diceva: “E lì iniziò il
ballo”. La gioia, la gioia con la quale
siamo accolti da Dio con l’abbraccio
del Padre. “Iniziò il ballo”.

Fratelli, voi fate parte della famiglia,
voi avete molto da condividere.
Aiutateci a sapere qual è il modo
migliore per vivere e accompagnare
il processo di trasformazione di cui,
come famiglia, tutti abbiamo
bisogno. Tutti!

Una società si ammala quando non è
capace di far festa per la
trasformazione dei suoi figli; una



comunità si ammala quando vive la
mormorazione che schiaccia e
condanna, senza sensibilità, il
pettegolezzo. Una società è feconda
quando sa generare dinamiche
capaci di includere e integrare, di
farsi carico e lottare per creare
opportunità e alternative che diano
nuove possibilità ai suoi figli, quando
si impegna a creare futuro con
comunità, educazione e lavoro.
Questa comunità è sana. E anche se
può sperimentare l’impotenza di non
sapere come, non si arrende e ritenta
di nuovo. E tutti dobbiamo aiutarci
per imparare, in comunità, a trovare
queste strade, a tentare e ritentare
ancora. È un patto che dobbiamo
avere il coraggio di fare: voi, ragazzi,
ragazze, i responsabili della vigilanza
e le autorità del Centro e del
Ministero, tutti, e le vostre famiglie,
come pure gli operatori pastorali.
Tutti, lottate, lottate – ma non tra di
voi, per favore! –, per che cosa?, per
cercare e trovare strade di



inserimento e di trasformazione. E
questo il Signore lo benedice. Questo
il Signore lo sostiene e questo il
Signore lo accompagna.

Tra poco proseguiremo con la
celebrazione penitenziale, in cui tutti
potremo sperimentare lo sguardo del
Signore, che non vede un aggettivo,
mai: vede un nome, guarda gli occhi,
guarda il cuore. Non vede
un’etichetta né una condanna, ma
vede dei figli. Sguardo di Dio che
smentisce le squalifiche e ci dà la
forza di creare quei patti necessari
per aiutarci tutti a smentire le
mormorazioni, quei patti fraterni che
permettono alla nostra vita di essere
sempre un invito alla gioia della
salvezza, alla gioia di avere un
orizzonte davanti, alla gioia della
festa del figlio. Andiamo su questa
strada. Grazie.



Via Crucis con i giovani nel Campo
Santa Maria la Antigua – Cinta
Costera

Cari giovani del mondo!

Camminare con Gesù sarà sempre
una grazia e un rischio.

Una grazia, perché ci impegna a
vivere nella fede e a conoscerlo,
penetrando nel più profondo del suo
cuore, comprendendo la forza della
sua parola.

Un rischio, perché in Gesù le sue
parole, i suoi gesti, le sue azioni
contrastano con lo spirito del mondo,
con l’ambizione umana, con le
proposte di una cultura dello scarto e
della mancanza di amore.

C’è una certezza che riempie di
speranza questa Via Crucis: Gesù l’ha
percorsa con amore. E l’ha vissuta
anche la Vergine Gloriosa, colei che
fin dall’inizio della Chiesa ha voluto



sostenere con la sua tenerezza il
cammino dell’evangelizzazione.

Signore, Padre di misericordia, in
questa Cinta Costera, insieme a tanti
giovani provenienti dal mondo
intero, abbiamo accompagnato il tuo
Figlio sulla via della croce; quella via
che ha voluto percorrere per noi, per
mostrarci quanto Tu ci ami e quanto
sei coinvolto nella nostra vita.

Il cammino di Gesù verso il Calvario
è un cammino di sofferenza e
solitudine che continua ai nostri
giorni. Egli cammina, soffre in tanti
volti che soffrono per l’indifferenza
soddisfatta e anestetizzante della
nostra società, società che consuma e
che si consuma, che ignora e si
ignora nel dolore dei suoi fratelli.

Anche noi tuoi amici, o Signore, ci
lasciamo prendere dall’apatia,
dall’immobilismo. Non poche volte il
conformismo ci ha sconfitto e
paralizzato. È stato difficile



riconoscerti nel fratello che soffre:
abbiamo distolto lo sguardo, per non
vedere; ci siamo rifugiati nel rumore,
per non sentire; ci siamo tappati la
bocca, per non gridare.

Sempre la stessa tentazione. È più
facile e “paga di più” essere amici
nella vittoria e nella gloria, nel
successo e nell’applauso; è più facile
stare vicino a chi è considerato
popolare e vincente.

Com’è facile cadere nella cultura del
bullismo, delle molestie,
dell’intimidazione, dell’accanimento
su chi è debole!

Per Te non è così, Signore: nella croce
ti sei identificato con ogni sofferenza,
con tutti quelli che si sentono
dimenticati.

Per Te non è così, Signore, perché hai
voluto abbracciare tutti quelli che
tante volte consideriamo indegni di
un abbraccio, di una carezza, di una



benedizione; o peggio ancora,
nemmeno ci accorgiamo che ne
hanno bisogno, li ignoriamo.

Per Te non è così, Signore: nella croce
ti unisci alla via crucis di ogni
giovane, di ogni situazione per
trasformarla in via di risurrezione.

Padre, oggi la via crucis di tuo Figlio
si prolunga:

si prolunga nel grido soffocato dei
bambini ai quali si impedisce di
nascere e di tanti altri ai quali si nega
il diritto di avere un’infanzia, una
famiglia, un’educazione; nei bambini
che non possono giocare, cantare,
sognare...;

si prolunga nelle donne maltrattate,
sfruttate e abbandonate, spogliate e
ignorate nella loro dignità;

e negli occhi tristi dei giovani che si
vedono strappar via le loro speranze



di futuro dalla mancanza di
educazione e di un lavoro degno;

si prolunga nell’angoscia di giovani
volti, nostri amici, che cadono nelle
reti di gente senza scrupoli – tra di
loro si trovano anche persone che
dicono di servirti, Signore –, reti di
sfruttamento, di criminalità e di
abuso, che mangiano sulla vita dei
giovani.

La via crucis di tuo Figlio si prolunga
in tanti giovani e famiglie che,
assorbite in una spirale di morte a
causa della droga, dell’alcol, della
prostituzione e della tratta, si
trovano privati non solo del futuro
ma del presente. E così come furono
spartite le tue vesti, Signore, viene
spartita e maltrattata la loro dignità.

La via crucis di tuo Figlio si prolunga
nei giovani coi volti accigliati che
hanno perso la capacità di sognare,
di creare e inventare il domani e
“vanno in pensione” con la pena



della rassegnazione e del
conformismo, una delle droghe più
consumate nel nostro tempo.

Si prolunga nel dolore nascosto e che
fa indignare di quanti, invece di
solidarietà, da parte di una società
piena di abbondanza, trovano rifiuto,
dolore e miseria, e per di più
vengono indicati e trattati come
portatori e responsabili di ogni male
sociale.

La passione del tuo Figlio si prolunga
nella solitudine rassegnata degli
anziani, che lasciamo abbandonati e
scartati.

Si prolunga nei popoli nativi,
spogliati delle loro terre, delle loro
radici e della loro cultura, facendo
tacere e spegnendo tutta la sapienza
che hanno e che ci possono offrire.

Padre, La via crucis di tuo Figlio si
prolunga nel grido di nostra madre
terra, che è ferita nelle sue viscere



dall’inquinamento dell’atmosfera,
dalla sterilità dei suoi campi, dalla
sporcizia delle sue acque, e che si
vede calpestata dal disprezzo e dal
consumo impazzito al di là di ogni
ragione.

Si prolunga in una società che ha
perso la capacità di piangere e di
commuoversi di fronte al dolore.

Sì, Padre, Gesù continua a
camminare, a farsi carico e a soffrire
in tutti questi volti mentre il mondo,
indifferente, e in un comodo cinismo
consuma il dramma della propria
frivolezza.

E noi, Signore, che cosa facciamo?

Come reagiamo di fronte a Gesù che
soffre, cammina, emigra nel volto di
tanti nostri amici, di tanti sconosciuti
che abbiamo imparato a rendere
invisibili?

E noi, Padre di misericordia,



consoliamo e accompagniamo il
Signore, indifeso e sofferente, nei più
piccoli e abbandonati?

Lo aiutiamo a portare il peso della
croce, come il Cireneo, facendoci
operatori di pace, creatori di
alleanze, fermenti di fraternità?

Abbiamo il coraggio di rimanere ai
piedi della croce come Maria?

Contempliamo Maria, donna forte.
Da Lei vogliamo imparare a
rimanere in piedi accanto alla croce.
Con la sua stessa decisione e il suo
coraggio, senza evasioni o miraggi.
Ella seppe accompagnare il dolore di
suo Figlio, tuo Figlio, o Padre,
sostenerlo con lo sguardo e
proteggerlo con il cuore. Dolore che
soffrì, ma che non la piegò. È stata la
donna forte del “sì”, che sostiene e
accompagna, protegge e abbraccia.
Ella è la grande custode della
speranza.



Anche noi, Padre, desideriamo essere
una Chiesa che sostiene e
accompagna, che sa dire: sono qui!,
nella vita e nelle croci di tanti cristi
che camminano al nostro fianco.

Da Maria impariamo a dire “sì” alla
resistenza forte e costante di tante
madri, tanti padri, nonni, che non
smettono di sostenere e
accompagnare i loro figli e nipoti
quando sono “nei guai”.

Da lei impariamo a dire “sì” alla
pazienza testarda e alla creatività di
quelli che non si perdono d’animo e
ricominciano da capo nelle situazioni
in cui sembra che tutto sia perduto,
cercando di creare spazi, ambienti
familiari, centri di attenzione che
siano una mano tesa nella difficoltà.

In Maria impariamo la forza per dire
“sì” a quelli che non hanno taciuto e
non tacciono di fronte a una cultura
del maltrattamento e dell’abuso, del
discredito e dell’aggressione, e



lavorano per offrire opportunità e
condizioni di sicurezza e protezione.

In Maria impariamo ad accogliere e
ospitare tutti quelli che hanno
sofferto l’abbandono, che hanno
dovuto lasciare o perdere la loro
terra, le radici, la famiglia, il lavoro.

Padre, come Maria vogliamo essere
Chiesa, la Chiesa che favorisce una
cultura capace di accogliere,
proteggere, promuovere e integrare;
che non stigmatizzi e meno ancora
generalizzi con la più assurda e
irresponsabile condanna di
identificare ogni migrante come
portatore del male sociale.

Da Lei vogliamo imparare a stare in
piedi accanto alla croce, ma non con
un cuore blindato e chiuso, ma con
un cuore che sappia accompagnare,
che conosca la tenerezza e la
devozione; che sia esperto di pietà
trattando con rispetto, delicatezza e
comprensione. Desideriamo essere



una Chiesa della memoria che
rispetti e valorizzi gli anziani e
rivendichi per essi lo spazio che è
loro, come custodi delle nostre radici.

Padre, Come Maria vogliamo
imparare a stare.

Insegnaci, Signore, a stare ai piedi
della croce, ai piedi delle croci; apri
questa sera i nostri occhi, il nostro
cuore; riscattaci dalla paralisi e dalla
confusione, dalla paura e dalla
disperazione. Padre, insegnaci a dire:
sono qui insieme al tuo Figlio,
insieme a Maria e insieme a tanti
discepoli amati che desiderano
accogliere il tuo Regno nel cuore.
Amen.

E dopo aver vissuto la Passione del
Signore, insieme a Maria ai piedi
della croce, andiamo con il cuore
silenzioso e in pace, gioioso e con
tanta voglia di seguire Gesù. Che
Gesù vi accompagni e che la Vergine
vi protegga. Arrivederci!



Santa Messa con la dedicazione
dell’altare della Cattedrale Basilica
di Santa Maria la Antigua con
Sacerdoti, Consacrati e Movimenti
Laicali

Prima di tutto voglio congratularmi
col Signor Arcivescovo, che per la
prima volta, dopo quasi sette anni,
ha potuto incontrare la sua sposa,
questa chiesa, vedova provvisoria
per tutto questo tempo. E
congratularmi con la vedova, che
oggi cessa di essere vedova,
incontrando il suo sposo. Voglio
anche ringraziare tutti coloro che
hanno reso possibile questo, le
autorità e tutto il popolo di Dio, per
tutto quello che hanno fatto perché il
Signor Arcivescovo potesse
incontrarsi con il suo popolo, non in
una casa prestata, ma nella sua casa.
Grazie!



Nel programma era previsto che
questa cerimonia, per il tempo
limitato, avesse due significati: la
consacrazione dell’altare e l’incontro
con sacerdoti, religiose, religiosi e
laici consacrati. Perciò, quello che
dirò sarà un po’ in questa linea,
pensando ai sacerdoti, alle religiose,
ai religiosi e ai laici consacrati,
soprattutto a quelli che lavorano in
questa Chiesa particolare.

«Gesù dunque, affaticato per il
viaggio, sedeva presso il pozzo. Era
circa mezzogiorno. Giunge una
donna samaritana ad attingere
acqua. Le dice Gesù: “Dammi da
bere”» (Gv 4,6-7).

Il vangelo che abbiamo ascoltato non
esita a presentarci Gesù stanco di
camminare. A mezzogiorno, quando
il sole si fa sentire con tutta la sua
forza e potenza, lo troviamo presso il
pozzo. Aveva bisogno di placare e
saziare la sete, ristorare i suoi passi,



recuperare le forze per poter
continuare la sua missione.

I discepoli hanno vissuto in prima
persona quello che significava la
dedizione e la disponibilità del
Signore per portare la Buona Notizia
ai poveri, fasciare i cuori feriti,
proclamare la liberazione ai
prigionieri e la libertà ai prigionieri,
consolare chi si trovava nel dolore,
proclamare l’anno di grazia per tutti
(cfr Is 61,1-3). Sono tutte situazioni
che ti prendono la vita, ti prendono
l’energia; e “non hanno risparmiato”
nel regalarci tanti momenti
importanti nella vita del Maestro,
dove anche la nostra umanità possa
incontrare una parola di Vita.

Affaticato per il viaggio

È relativamente facile per la nostra
immaginazione, ossessionata
dall’efficienza, contemplare ed
entrare in comunione con l’attività
del Signore, ma non sempre



sappiamo o possiamo contemplare e
accompagnare le “fatiche del
Signore”, come se questa non fosse
cosa di Dio. Il Signore si è affaticato,
e in questa fatica trovano posto tante
stanchezze dei nostri popoli e della
nostra gente, delle nostre comunità e
di tutti quelli che sono affaticati e
oppressi (cfr Mt 11,28).

Le cause e i motivi che possono
provocare la fatica del cammino in
noi sacerdoti, consacrati e
consacrate, membri dei movimenti
laicali, sono molteplici: dalle lunghe
ore di lavoro che lasciano poco
tempo per mangiare, riposare,
pregare e stare in famiglia, fino a
“tossiche” condizioni lavorative e
affettive che portano allo sfinimento
e logorano il cuore; dalla semplice e
quotidiana dedizione fino al peso
rutinario di chi non trova il gusto, il
riconoscimento o il sostegno per far
fronte alle necessità di ogni giorno;
dalle abituali e prevedibili situazioni



complicate fino alle stressanti e
angustianti ore di tensione. Tutta
una gamma di pesi da sopportare.

Sarebbe impossibile cercare di
abbracciare tutte le situazioni che
sgretolano la vita dei consacrati, ma
in tutte sentiamo la necessità urgente
di trovare un pozzo che possa
placare e saziare la sete e la
stanchezza del cammino. Tutte
invocano, come un grido silenzioso,
un pozzo da cui ripartire.

Da un po’ di tempo a questa parte
non sono poche le volte in cui pare
essersi installata nelle nostre
comunità una sottile specie di
stanchezza, che non ha niente a che
vedere con quella del Signore. E qui
dobbiamo fare attenzione. Si tratta di
una tentazione che potremmo
chiamare la stanchezza della
speranza. Quella stanchezza che
nasce quando – come nel Vangelo – i
raggi del sole cadono a piombo e



rendono le ore insopportabili, e lo
fanno con un’intensità tale da non
permettere di avanzare o di
guardare avanti. Come se tutto
diventasse confuso. Non mi riferisco
qui alla «particolare fatica del
cuore» (S. Giovanni Paolo II, Enc. 
Redemptoris Mater, 17; cfr Esort. ap. 
Evangelii gaudium, 287) di chi, “a
pezzi” per il lavoro, alla fine della
giornata riesce a mostrare un sorriso
sereno e grato; ma a quell’altra
stanchezza, quella che nasce di
fronte al futuro quando la realtà
“prende a schiaffi” e mette in dubbio
le forze, le risorse e la praticabilità
della missione in questo mondo che
tanto cambia e mette in discussione.

È una stanchezza paralizzante. Nasce
dal guardare avanti e non sapere
come reagire di fronte all’intensità e
all’incertezza dei cambiamenti che
come società stiamo attraversando.
Questi cambiamenti sembrerebbero
non solo mettere in discussione le

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031987_redemptoris-mater.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#La_Stella_della_nuova_evangelizzazione
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#La_Stella_della_nuova_evangelizzazione


nostre modalità di espressione e di
impegno, le nostre abitudini e i
nostri atteggiamenti di fronte alla
realtà, ma porre in dubbio, in molti
casi, la praticabilità stessa della vita
religiosa nel mondo di oggi. E anche
la velocità di questi cambiamenti può
portare a immobilizzare ogni scelta e
opinione, e ciò che poteva essere
significativo e importante in altri
tempi, sembra non avere più spazio.

Sorelle e fratelli, la stanchezza della
speranza nasce dal constatare una
Chiesa ferita dal suo peccato e che
molte volte non ha saputo ascoltare
tante grida nelle quali si celava il
grido del Maestro: «Dio mio, perché
mi hai abbandonato?» (Mt 27,46).

E così possiamo abituarci a vivere
con una speranza stanca davanti al
futuro incerto e sconosciuto, e questo
fa sì che trovi posto un grigio
pragmatismo nel cuore delle nostre
comunità. Tutto apparentemente



sembra procedere normalmente, ma
in realtà la fede si consuma, si
rovina. Comunità e presbiteri
sfiduciati verso una realtà che non
comprendiamo o in cui crediamo
non ci sia più spazio per la nostra
proposta, possiamo dare
“cittadinanza” a una delle peggiori
eresie possibili nella nostra epoca:
pensare che il Signore e le nostre
comunità non hanno più nulla da
dire né da dare in questo nuovo
mondo in gestazione (cfr Esort. ap. 
Evangelii gaudium, 83). E allora
succede che ciò che un giorno è nato
per essere sale e luce del mondo,
finisce per offrire la propria versione
peggiore.

Dammi da bere

Le fatiche del viaggio arrivano e si
fanno sentire. Che piaccia o no ci
sono, ed è bene avere lo stesso ardire
che ebbe il Maestro per dire: «Dammi
da bere». Come accadde alla

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#No_all%E2%80%99accidia_egoista
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#No_all%E2%80%99accidia_egoista


Samaritana e può accadere ad
ognuno di noi, non vogliamo placare
la sete con un’acqua qualsiasi, ma
con quella «sorgente che zampilla
per la vita eterna» (Gv 4,14).
Sappiamo, come sapeva bene la
Samaritana che portava da anni i
recipienti vuoti di amori falliti, che
non qualsiasi parola può aiutare a
recuperare le forze e la profezia
nella missione. Non qualsiasi novità,
per quanto seducente possa apparire,
può alleviare la sete. Sappiamo, come
lei sapeva bene, che nemmeno la
conoscenza religiosa, la
giustificazione di determinate scelte
e tradizioni passate o novità presenti,
ci rendono sempre fecondi e
appassionati «adoratori in spirito e
verità» (Gv 4,23).

“Dammi da bere” è quello che chiede
il Signore, ed è quello che chiede a
noi di dire. Nel dirlo, apriamo la
porta della nostra stanca speranza
per tornare senza paura al pozzo



fondante del primo amore, quando
Gesù è passato per la nostra strada, ci
ha guardato con misericordia, ci ha
scelto e ci ha chiesto di seguirlo; nel
dirlo, recuperiamo la memoria di
quel momento in cui i suoi occhi
hanno incrociato i nostri, il momento
in cui ci ha fatto sentire che ci
amava, che mi amava, e non solo in
modo personale, anche come
comunità (cfr Omelia nella Veglia
Pasquale, 19 aprile 2014). Poter dire
“dammi da bere” significa ritornare
sui nostri passi e, nella fedeltà
creativa, ascoltare come lo Spirito
non ha creato un’opera particolare,
un piano pastorale o una struttura da
organizzare ma che, per mezzo di
tanti “santi della porta accanto” – tra
i quali troviamo padri e madri
fondatori di istituti secolari, vescovi,
parroci che hanno saputo dare basi
solide alle loro comunità –,
attraverso questi santi della porta
accanto ha dato vita e ossigeno a un
determinato contesto storico che

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2014/documents/papa-francesco_20140419_omelia-veglia-pasquale.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2014/documents/papa-francesco_20140419_omelia-veglia-pasquale.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2014/documents/papa-francesco_20140419_omelia-veglia-pasquale.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2014/documents/papa-francesco_20140419_omelia-veglia-pasquale.html


sembrava soffocare e schiacciare
ogni speranza e dignità.

“Dammi da bere” significa avere il
coraggio di lasciarsi purificare, di
recuperare la parte più autentica dei
nostri carismi originari – che non si
limitano solo alla vita religiosa, ma a
tutta la Chiesa – e vedere in quali
modalità si possano esprimere oggi.
Si tratta non solo di guardare con
gratitudine il passato, ma di andare
in cerca delle radici della sua
ispirazione e lasciare che risuonino
nuovamente con forza tra di noi (cfr
Papa Francesco - Fernando Prado, La
forza della vocazione, Bologna 2018,
42-43).

“Dammi da bere” significa
riconoscersi bisognosi che lo Spirito
ci trasformi in donne e uomini
memori di un incontro e di un
passaggio, il passaggio salvifico di
Dio. E fiduciosi che, come ha fatto
ieri, così continuerà a fare domani:



«Andare alla radice ci aiuta senza
dubbio a vivere adeguatamente il
presente, e a viverlo senza paura. È
necessario vivere senza paura
rispondendo alla vita con la passione
di essere impegnati con la storia, 
immersi nelle cose. È una passione da
innamorato» (ibid., 44).

La speranza stanca sarà guarita e
godrà di quella «particolare fatica del
cuore» quando non temerà di
ritornare al luogo del primo amore e
riuscirà ad incontrare, nelle periferie
e nelle sfide che oggi ci si presentano,
lo stesso canto, lo stesso sguardo che
suscitò il canto e lo sguardo dei
nostri padri. Così eviteremo il rischio
di partire da noi stessi e
abbandoneremo la stancante
autocommiserazione per incontrare
gli occhi con cui Cristo oggi continua
a cercarci, continua a guardarci,
continua a chiamarci e a invitarci
alla missione, come ha fatto in quel



primo incontro, l’incontro del primo
amore.

* * *

E non mi sembra un avvenimento di
poco conto che questa Cattedrale
riapra le porte dopo un lungo tempo
di restauro. Ha sperimentato il
passare degli anni, come fedele
testimone della storia di questo
popolo, e con l’aiuto e il lavoro di
molti ha voluto di nuovo regalare la
sua bellezza. Più che una formale
ricostruzione, che tenta sempre di
ritornare a un originale passato, ha
cercato di riscattare la bellezza degli
anni aprendosi a ospitare tutta la
novità che il presente le poteva dare.
Una Cattedrale spagnola, india e
afroamericana diventa così
Cattedrale panamense, di quelli di
ieri, ma anche di quelli di oggi che
hanno reso possibile questo fatto.
Non appartiene più solo al passato,
ma è bellezza del presente.



E oggi nuovamente è grembo che
stimola a rinnovare e alimentare la
speranza, a scoprire come la bellezza
di ieri diventi base per costruire la
bellezza di domani.

Così agisce il Signore. Niente
stanchezza della speranza; sì alla
peculiare fatica del cuore di chi porta
avanti ogni giorno ciò che gli è stato
affidato nello sguardo del primo
amore.

Fratelli, non lasciamoci rubare la
speranza che abbiamo ereditato, la
bellezza che abbiamo ereditato dai
nostri padri! Essa sia la radice viva,
la radice feconda che ci aiuti a
continuare a rendere bella e
profetica la storia della salvezza in
queste terre.

Veglia con i giovani nel Campo San
Juan Pablo II – Metro Park



Cari giovani, buonasera!

Abbiamo visto questo bello
spettacolo sull’Albero della Vita che
ci mostra come la vita che Gesù ci
dona è una storia d’amore, una storia
di vita che desidera mescolarsi con la
nostra e mettere radici nella terra di
ognuno. Quella vita non è una
salvezza appesa “nella nuvola” in
attesa di venire scaricata, né una
nuova “applicazione” da scoprire o
un esercizio mentale frutto di
tecniche di crescita personale.
Neppure la vita che Dio ci offre è un
tutorial con cui apprendere l’ultima
novità. La salvezza che Dio ci dona è
un invito a far parte di una storia
d’amore che si intreccia con le nostre
storie; che vive e vuole nascere tra
noi perché possiamo dare frutto lì
dove siamo, come siamo e con chi
siamo. Lì viene il Signore a piantare
e a piantarsi; è Lui il primo nel dire
“sì” alla nostra vita, Lui è sempre il
primo. È il primo a dire “sì” alla



nostra storia, e desidera che anche
noi diciamo “sì” insieme a Lui. Lui
sempre ci precede, è il primo.

E così sorprese Maria e la invitò a far
parte di questa storia d’amore. Senza
dubbio la giovane di Nazaret non
compariva nelle “reti sociali”
dell’epoca, lei non era una
influencer, però senza volerlo né
cercarlo è diventata la donna che ha
avuto la maggiore influenza nella
storia.

E le possiamo dire, con fiducia di
figli: Maria, la “influencer” di Dio.
Con poche parole ha avuto il
coraggio di dire “sì” e confidare
nell’amore, a confidare nelle
promesse di Dio, che è l’unica forza
capace di rinnovare, di fare nuove
tutte le cose. E tutti noi, oggi,
abbiamo qualcosa da rinnovare
dentro. Oggi dobbiamo lasciare che
Dio rinnovi qualcosa nel nostro



cuore. Pensiamoci un po’: che cosa
voglio che Dio rinnovi nel mio cuore?

Sempre impressiona la forza del “sì”
Maria, giovane. La forza di
quell’“avvenga per me” che disse
all’angelo. È stata una cosa diversa
da un’accettazione passiva o
rassegnata. È stato qualcosa di
diverso da un “sì” come a dire:
“Bene, proviamo a vedere che
succede”. Maria non conosceva
questa espressione: vediamo cosa
succede. Era decisa, ha capito di cosa
si trattava e ha detto “sì”, senza giri
di parole. È stato qualcosa di più,
qualcosa di diverso. È stato il “sì” di
chi vuole coinvolgersi e rischiare, di
chi vuole scommettere tutto, senza
altra garanzia che la certezza di
sapere di essere portatrice di una
promessa. E domando a ognuno di
voi: vi sentite portatori di una
promessa? Quale promessa porto nel
cuore, da portare avanti? Maria,
indubbiamente, avrebbe avuto una



missione difficile, ma le difficoltà
non erano un motivo per dire “no”.
Certo che avrebbe avuto
complicazioni, ma non sarebbero
state le stesse complicazioni che si
verificano quando la viltà ci
paralizza per il fatto che non
abbiamo tutto chiaro o assicurato in
anticipo. Maria non ha comprato una
assicurazione sulla vita! Maria si è
messa in gioco, e per questo è forte,
per questo è una influencer, è
l’influencer di Dio! Il “sì” e il
desiderio di servire sono stati più
forti dei dubbi e delle difficoltà.

Questa sera ascoltiamo anche come il
“sì” di Maria riecheggia e si
moltiplica di generazione in
generazione. Molti giovani
sull’esempio di Maria rischiano e
scommettono, guidati da una
promessa. Grazie, Erika y Rogelio,
per la testimonianza che ci avete
donato. Sono stati coraggiosi questi
due! Meritano un applauso. Grazie!



Avete condiviso i vostri timori, le
difficoltà, tutto il rischio vissuto
prima della nascita di Ines. A un
certo punto avete detto: “A noi
genitori, per diverse ragioni, costa
molto accettare l’arrivo di un bimbo
con qualche malattia o disabilità”,
questo è sicuro, è comprensibile. Ma
la cosa sorprendente è stata quando
avete aggiunto: “Quando è nata
nostra figlia abbiamo deciso di
amarla con tutto il nostro cuore”.
Prima del suo arrivo, di fronte a tutte
le notizie e le difficoltà che si
presentavano, avete preso una
decisione e avete detto come Maria
“avvenga per noi”, avete deciso di
amarla. Davanti alla vita di vostra
figlia fragile, indifesa e bisognosa la
vostra risposta, di Erika e Rogelio, è
stata: “sì”, e così abbiamo Ines. Voi
avete avuto il coraggio di credere che
il mondo non è soltanto per i forti!
Grazie!



Dire “sì” al Signore significa avere il
coraggio di abbracciare la vita come
viene, con tutta la sua fragilità e
piccolezza e molte volte persino con
tutte le sue contraddizioni e
mancanze di senso, con lo stesso
amore con cui ci hanno parlato Erika
e Rogelio. Prendere la vita come
viene. Significa abbracciare la nostra
patria, le nostre famiglie, i nostri
amici così come sono, anche con le
loro fragilità e piccolezze.
Abbracciare la vita si manifesta
anche quando diamo il benvenuto a
tutto ciò che non è perfetto, a tutto
quello che non è puro né distillato,
ma non per questo è meno degno di
amore. Forse che qualcuno per il
fatto di essere disabile o fragile non è
degno d’amore? Vi domando: un
disabile, una persona disabile, una
persona fragile, è degna di amore?
[rispondono: sì!] Non si sente bene…
[più forte: sì!] Avete capito. Un’altra
domanda, vediamo come rispondete.
Qualcuno, per il fatto di essere



straniero, di avere sbagliato, di
essere malato o in una prigione, è
degno di amore? [rispondono: sì!]
Così ha fatto Gesù: ha abbracciato il
lebbroso, il cieco e il paralitico, ha
abbracciato il fariseo e il peccatore.
Ha abbracciato il ladro sulla croce e
ha abbracciato e perdonato persino
quelli che lo stavano mettendo in
croce.

Perché? Perché solo quello che si
ama può essere salvato. Tu non puoi
salvare una persona, non puoi
salvare una situazione, se non la ami.
Solo quello che si ama può essere
salvato. Lo ripetiamo? [insieme] Solo
quello che si ama può essere salvato.
Un’altra volta! [i giovani: “Solo quello
che si ama può essere salvato”]. Non
dimenticatelo. Per questo noi siamo
salvati da Gesù: perché ci ama e non
può farne a meno. Possiamo fargli
qualunque cosa, ma Lui ci ama, e ci
salva. Perché solo quello che si ama
può essere salvato. Solo quello che si



abbraccia può essere trasformato.
L’amore del Signore è più grande di
tutte le nostre contraddizioni, di tutte
le nostre fragilità e di tutte le nostre
meschinità. Ma è precisamente
attraverso le nostre contraddizioni,
fragilità e meschinità che Lui vuole
scrivere questa storia d’amore. Ha
abbracciato il figlio prodigo, ha
abbracciato Pietro dopo i suoi
rinnegamenti e ci abbraccia sempre,
sempre, sempre dopo le nostre
cadute aiutandoci ad alzarci e a
rimetterci in piedi. Perché la vera
caduta – attenzione a questo – la vera
caduta, quella che può rovinarci la
vita, è rimanere a terra e non
lasciarsi aiutare. C’è un canto alpino
molto bello, che cantano mentre
salgono sulla montagna: “Nell’arte
dell’ascesa, la vittoria non sta nel non
cadere, ma nel non rimanere
caduto”. Non rimanere caduto! Dare
la mano, perché ti facciano alzare.
Non rimanere caduto.



Il primo passo consiste nel non aver
paura di ricevere la vita come viene,
non avere paura di abbracciare la
vita così com’è. Questo è l’albero
della vita che abbiamo visto oggi
[durante la Veglia].

Grazie, Alfredo, per la tua
testimonianza e il coraggio di
condividerla con tutti noi. Mi ha
molto colpito quando hai detto: “Ho
iniziato a lavorare nell’edilizia fino a
quando terminò quel progetto. Senza
impiego le cose presero un altro
colore: senza scuola, senza
occupazione e senza lavoro”. Lo
riassumo nei quattro “senza” per cui
la nostra vita resta senza radici e si
secca: senza lavoro, senza istruzione,
senza comunità, senza famiglia.
Ovvero una vita senza radici. Senza
lavoro, senza istruzione, senza
comunità e senza famiglia. Questi
quattro “senza” uccidono.



È impossibile che uno cresca se non
ha radici forti che aiutino a stare
bene in piedi e attaccato alla terra. È
facile disperdersi quando non si ha
dove attaccarsi, dove fissarsi. Questa
è una domanda che noi adulti siamo
tenuti a farci, noi adulti che siamo
qui, anzi, è una domanda che voi
dovrete farci, voi giovani dovrete
fare a noi adulti, e noi avremo il
dovere di rispondervi: quali radici vi
stiamo dando?, quali basi per
costruirvi come persone vi stiamo
offrendo? E’ una domanda per noi
adulti. Com’è facile criticare i giovani
e passare il tempo mormorando, se li
priviamo di opportunità lavorative,
educative e comunitarie a cui
aggrapparsi e sognare il futuro!
Senza istruzione è difficile sognare
un futuro; senza lavoro è molto
difficile sognare il futuro; senza
famiglia e senza comunità è quasi
impossibile sognare il futuro. Perché
sognare il futuro significa imparare a
rispondere non solo perché vivo, ma



per chi vivo, per chi vale la pena di
spendere la mia vita. E questo
dobbiamo favorirlo noi adulti,
dandovi lavoro, istruzione, comunità,
opportunità.

Come ci diceva Alfredo, quando uno
si sgancia e rimane senza lavoro,
senza istruzione, senza comunità e
senza famiglia, alla fine della
giornata ci si sente vuoti e si finisce
per colmare quel vuoto con
qualunque cosa, con qualunque
bruttura. Perché ormai non
sappiamo per chi vivere, lottare e
amare. Agli adulti che sono qui, e a
quelli che ci stanno vedendo,
domando: che cosa fai tu per
generare futuro, voglia di futuro nei
giovani di oggi? Sei capace di lottare
perché abbiano istruzione, perché
abbiano lavoro, perché abbiano
famiglia, perché abbiano comunità?
Ognuno di noi grandi, risponda nel
proprio cuore.



Ricordo che una volta, parlando con
alcuni giovani, uno mi ha chiesto:
“Perché oggi tanti giovani non si
domandano se Dio esiste o fanno
fatica a credere in Lui ed evitano di
impegnarsi nella vita?”. E io ho
risposto: “E voi, cosa ne pensate?”.
Tra le risposte che sono venute fuori
nella conversazione mi ricordo di
una che mi ha toccato il cuore ed è
legata all’esperienza che Alfredo ha
condiviso: “Padre, è che molti di loro
sentono che, a poco a poco, per gli
altri hanno smesso di esistere, si
sentono molte volte invisibili”. Molti
giovani sentono che hanno smesso di
esistere per gli altri, per la famiglia,
per la società, per la comunità…, e
allora, molte volte si sentono
invisibili. È la cultura dell’abbandono
e della mancanza di considerazione.
Non dico tutti, ma molti sentono di
non avere tanto o nulla da dare
perché non hanno spazi reali a
partire dai quali sentirsi interpellati.
Come penseranno che Dio esiste se



loro stessi, questi giovani da tempo
hanno smesso di esistere per i loro
fratelli e per la società? Così li stiamo
spingendo a non guardare al futuro,
e a cadere in preda di qualsiasi
droga, di qualsiasi cosa che li
distrugge. Possiamo chiederci: cosa
faccio io con i giovani che vedo? Li
critico, o non mi interessano? Li
aiuto, o non mi interessano? E’ vero
che per me hanno smesso di esistere
da tempo?

Lo sappiamo bene, non basta stare
tutto il giorno connessi per sentirsi
riconosciuti e amati. Sentirsi
considerato e invitato a qualcosa è
più grande che stare “nella rete”.
Significa trovare spazi in cui con le
vostre mani, con il vostro cuore e con
la vostra testa potete sentirvi parte di
una comunità più grande che ha
bisogno di voi e di cui anche voi,
giovani, avete bisogno.



E questo i santi l’hanno capito bene.
Penso per esempio a Don Bosco [i
giovani applaudono] che non se ne
andò a cercare i giovani in qualche
posto lontano o speciale – si vede che
qui ci sono quelli che vogliono bene a
Don Bosco!, un applauso! Don Bosco
non è andato a cercare i giovani in
qualche posto lontano o speciale;
semplicemente imparò a guardare, a
vedere tutto quello che accadeva
attorno nella città e a guardarlo con
gli occhi di Dio e, così, fu colpito da
centinaia di bambini e di giovani
abbandonati senza scuola, senza
lavoro e senza la mano amica di una
comunità. Molta gente viveva in
quella stessa città, e molti criticavano
quei giovani, però non sapevano
guardarli con gli occhi di Dio. I
giovani bisogna guardarli con gli
occhi di Dio. Lui lo fece, Don Bosco,
seppe fare il primo passo:
abbracciare la vita come si presenta;
e, a partire da lì, non ebbe paura di
fare il secondo passo: creare con loro



una comunità, una famiglia in cui
con lavoro e studio si sentissero
amati. Dare loro radici a cui
aggrapparsi per poter arrivare al
cielo. Per poter essere qualcuno nella
società. Dare loro radici a cui
aggrapparsi per non essere abbattuti
dal primo vento che viene. Questo ha
fatto Don Bosco, questo hanno fatto i
santi, questo fanno le comunità che
sanno guardare i giovani con gli
occhi di Dio. Ve la sentite, voi grandi,
di guardare i giovani con gli occhi di
Dio?

Penso a tanti luoghi della nostra
America Latina che promuovono
quello che chiamano famiglia grande
casa di Cristo che, col medesimo
spirito di altri centri, cercano di
accogliere la vita come viene nella
sua totalità e complessità, perché
sanno che «per l’albero c’è [sempre]
speranza: se viene tagliato, ancora si
rinnova, e i suoi germogli non
cessano di crescere» (Gb 14,7).



E sempre si può “rinnovarsi e
germogliare”, sempre si può
cominciare di nuovo quando c’è una
comunità, il calore di una casa dove
mettere radici, che offre la fiducia
necessaria e prepara il cuore a
scoprire un nuovo orizzonte:
orizzonte di figlio amato, cercato,
trovato e donato per una missione. Il
Signore si fa presente per mezzo di
volti concreti. Dire “sì” come Maria a
questa storia d’amore è dire “sì” ad
essere strumenti per costruire, nei
nostri quartieri, comunità ecclesiali
capaci di percorrere le strade della
città, di abbracciare e tessere nuove
relazioni. Essere un “influencer” nel
secolo XXI significa essere custodi
delle radici, custodi di tutto ciò che
impedisce che la nostra vita diventi
“gassosa”, che la nostra vita evapori
nel nulla. Voi adulti, siate custodi di
tutto ciò che ci permette di sentirci
parte gli uni degli altri, custodi di
tutto ciò che ci fa sentire che
apparteniamo gli uni agli altri.



Così l’ha vissuto Nirmeen nella GMG
di Cracovia. Ha incontrato una
comunità viva, gioiosa, che le è
andata incontro, le ha dato un senso
di appartenenza, e dunque di
identità, e le ha permesso di vivere la
gioia che comunica l’essere
incontrata da Gesù. Nirmeen evitava
Gesù, lo evitava, teneva le distanze,
finché qualcuno le ha fatto mettere
radici, le ha dato un’appartenenza, e
quella comunità le ha dato il coraggio
di incominciare questo cammino che
ci lei ci ha raccontato.

Un santo – latinoamericano – una
volta si domandò: «Il progresso della
società, sarà solo per arrivare a
possedere l’ultimo modello di
automobile o acquistare l’ultima
tecnologia sul mercato? In questo
consiste tutta la grandezza
dell’uomo? Non c’è niente di più che
vivere per questo?» (S. Alberto
Hurtado, Meditación de Semana
Santa para jóvenes, 1946). Io vi



domando, ai voi giovani: voi volete
questa grandezza? O no? [“No!”]
Siete incerti… Qui non si sente bene,
che succede?… [“No!”] La grandezza
non è soltanto possedere la macchina
ultimo modello, o comprare l’ultima
tecnologia sul mercato. Voi siete stati
creati per qualcosa di più grande!
Maria l’ha capito e ha detto:
“Avvenga per me!”. Erika e Rogelio
l’hanno capito e hanno detto:
“Avvenga per noi!”. Alfredo l’ha
capito e ha detto: “Avvenga per me!”.
Nirmeen l’ha capito e ha detto:
“Avvenga per me!”. Li abbiamo
ascoltati qui. Amici, vi domando:
Siete disposti a dire “sì”? [“Sì!”]
Adesso rispondete, così mi piace di
più! Il Vangelo ci insegna che il
mondo non sarà migliore perché ci
saranno meno persone malate, meno
persone deboli, meno persone fragili
o anziane di cui occuparsi, e neppure
perché ci saranno meno peccatori,
no, non sarà migliore per questo. Il
mondo sarà migliore quando



saranno di più le persone che, come
questi amici che ci hanno parlato,
sono disposte e hanno il coraggio di
portare in grembo il domani e
credere nella forza trasformatrice
dell’amore di Dio. A voi giovani
chiedo: volete essere “influencer”
nello stile di Maria [“Sì!”] Lei ha
avuto il coraggio di dire “avvenga per
me”. Solo l’amore ci rende più
umani, non i litigi, non lo studio
soltanto: solo l’amore ci rende più
umani, più pieni, tutto il resto sono
buoni ma vuoti placebo.

Fra poco ci incontreremo con Gesù,
Gesù vivo nell’eucaristia . Di certo
avrete molte cose da dirgli, molte
cose da raccontargli su varie
situazioni della vostra vita, delle
vostre famiglie e dei vostri paesi.

Stando di fronte a Gesù, faccia a
faccia, abbiate il coraggio, non
abbiate paura di aprirgli il cuore,
perché Lui rinnovi il fuoco del Suo



amore, perché vi spinga ad
abbracciare la vita con tutta la sua
fragilità, con tutta la sua piccolezza,
ma anche con tutta la sua grandezza
e bellezza. Che Gesù vi aiuti a
scoprire la bellezza di essere vivi e
svegli. Vivi e svegli.

Non abbiate paura di dire a Gesù che
anche voi desiderate partecipare alla
sua storia d’amore nel mondo, che
siete fatti per un “di più”!

Amici, vi chiedo anche che, in questo
faccia a faccia con Gesù, siate buoni e
preghiate per me, perché anch’io non
abbia paura di abbracciare la vita,
perché sia capace di custodire le
radici, e dica come Maria: “Avvenga
per me secondo la tua parola!”.

Santa Messa per la Giornata
Mondiale della Gioventù nel



Campo San Juan Pablo II – Metro
Parkk

«Nella sinagoga, gli occhi di tutti
erano fissi su di lui. Allora cominciò
a dire loro: “Oggi si è compiuta
questa Scrittura che voi avete
ascoltato”» (Lc 4,20-21).

Così il Vangelo ci presenta l’inizio
della missione pubblica di Gesù. Lo
presenta nella sinagoga che lo ha
visto crescere, circondato da
conoscenti e vicini e chissà forse
anche da qualche sua “catechista” di
infanzia che gli ha insegnato la legge.
Momento importante nella vita del
Maestro, con cui il bambino che si
era formato ed era cresciuto in seno
a quella comunità, si alzava in piedi e
prendeva la parola per annunciare e
attuare il sogno di Dio. Una parola
proclamata fino ad allora solo come
promessa di futuro, ma che in bocca
a Gesù si poteva solo dire al presente,



facendosi realtà: «Oggi si è
compiuta».

Gesù rivela l’adesso di Dio che ci
viene incontro per chiamare anche
noi a prendere parte al suo adesso, in
cui «portare ai poveri il lieto
annuncio», «proclamare ai
prigionieri la liberazione e ai ciechi
la vista», «rimettere in libertà gli
oppressi» e «proclamare l’anno di
grazia del Signore» (cfr Lc 4,18-19). È
l’adesso di Dio che con Gesù si fa
presente, si fa volto, carne, amore di
misericordia che non aspetta
situazioni ideali o perfette per la sua
manifestazione, né accetta scuse per
la sua realizzazione. Egli è il tempo
di Dio che rende giusti e opportuni
ogni situazione e ogni spazio. In Gesù
inizia e si fa vita il futuro promesso.

Quando? Adesso. Ma non tutti quelli
che là lo ascoltarono si sono sentiti
invitati o convocati. Non tutti i vicini
di Nazaret erano pronti a credere in



qualcuno che conoscevano e avevano
visto crescere e che li invitava a
realizzare un sogno tanto atteso.
Anzi, dicevano: “Ma non è il figlio di
Giuseppe?” (cfr Lc 4,22).

Anche a noi può succedere la stessa
cosa. Non sempre crediamo che Dio
possa essere tanto concreto e
quotidiano, tanto vicino e reale, e
meno ancora che si faccia tanto
presente e agisca attraverso qualche
persona conosciuta come può essere
un vicino, un amico, un familiare.
Non sempre crediamo che il Signore
ci possa invitare a lavorare e a
sporcarci le mani insieme a Lui nel
suo Regno in modo così semplice ma
incisivo. Ci costa accettare che
«l’amore divino si faccia concreto e
quasi sperimentabile nella storia con
tutte le sue vicissitudini dolorose e
gloriose» (Benedetto XVI, Catechesi,
28 settembre 2005).

https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it/audiences/2005/documents/hf_ben-xvi_aud_20050928.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it/audiences/2005/documents/hf_ben-xvi_aud_20050928.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it/audiences/2005/documents/hf_ben-xvi_aud_20050928.html


E non sono poche le volte in cui ci
comportiamo come i vicini di
Nazaret, quando preferiamo un Dio a
distanza: bello, buono, generoso, ben
disegnato, ma distante e, soprattutto
che non scomodi, un Dio
“addomesticato”. Perché un Dio
vicino e quotidiano, un Dio amico e
fratello ci chiede di imparare
vicinanza, quotidianità e soprattutto
fraternità. Egli non ha voluto
manifestarsi in modo angelico o
spettacolare, ma ha voluto donarci
un volto fraterno e amico, concreto,
familiare. Dio è reale perché l’amore
è reale, Dio è concreto perché
l’amore è concreto. Ed è
precisamente questa «concretezza
dell’amore ciò che costituisce uno
degli elementi essenziali della vita
dei cristiani» (cfr Id., Omelia, 1 marzo
2006).

Anche noi possiamo correre gli stessi
rischi della gente di Nazaret, quando
nelle nostre comunità il Vangelo

https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it/homilies/2006/documents/hf_ben-xvi_hom_20060301_ash-wednesday.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it/homilies/2006/documents/hf_ben-xvi_hom_20060301_ash-wednesday.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it/homilies/2006/documents/hf_ben-xvi_hom_20060301_ash-wednesday.html


vuole farsi vita concreta e
cominciamo a dire: “ma questi
ragazzi, non sono figli di Maria, di
Giuseppe, non sono fratelli di?…
parenti di…? Questi non sono i
ragazzini che noi abbiamo aiutato a
crescere?… Che stia zitto, come
possiamo credergli? Quello là, non
era quello che rompeva sempre i
vetri col pallone?”. E uno che è nato
per essere profezia e annuncio del
Regno di Dio viene addomesticato e
impoverito. Voler addomesticare la
Parola di Dio è una tentazione di tutti
i giorni.

E anche a voi, cari giovani, può
succedere lo stesso ogni volta che
pensate che la vostra missione, la
vostra vocazione, perfino la vostra
vita è una promessa che però vale
solo per il futuro e non ha niente a
che vedere col presente. Come se
essere giovani fosse sinonimo di
“sala d’attesa” per chi aspetta il turno
della propria ora. E nel “frattanto” di



quell’ora, inventiamo per voi o voi
stessi inventate un futuro
igienicamente ben impacchettato e
senza conseguenze, ben costruito e
garantito e con tutto “ben
assicurato”. Non vogliamo offrirvi un
futuro di laboratorio! È la “finzione”
della gioia, non la gioia dell’oggi, del
concreto, dell’amore. E così con
questa finzione della gioia vi
“tranquillizziamo”, vi
addormentiamo perché non facciate
rumore, perché non disturbiate
troppo, non facciate domande a voi
stessi e a noi, perché non mettiate in
discussione voi stessi e noi; e in
questo “frattanto” i vostri sogni
perdono quota, diventano striscianti,
cominciano ad addormentarsi e sono
“illusioni” piccole e tristi (cfr Omelia
della Domenica delle Palme, 25 marzo
2018), solo perché consideriamo o
considerate che non è ancora il
vostro adesso; che siete troppo
giovani per coinvolgervi nel sognare
e costruire il domani. E così

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2018/documents/papa-francesco_20180325_omelia-palme.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2018/documents/papa-francesco_20180325_omelia-palme.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2018/documents/papa-francesco_20180325_omelia-palme.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2018/documents/papa-francesco_20180325_omelia-palme.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2018/documents/papa-francesco_20180325_omelia-palme.html


continuiamo a rimandarvi… E sapete
una cosa? A molti giovani questo
piace. Per favore, aiutiamoli a fare in
modo che non gli piaccia, che
reagiscano, che vogliano vivere
l’“adesso” di Dio.

Uno dei frutti del recente Sinodo è
stata la ricchezza di poterci
incontrare e, soprattutto, ascoltare.
La ricchezza dell’ascolto tra
generazioni, la ricchezza dello
scambio e il valore di riconoscere che
abbiamo bisogno gli uni degli altri,
che dobbiamo sforzarci di favorire
canali e spazi in cui coinvolgerci nel
sognare e costruire il domani già da
oggi. Ma non isolatamente, uniti,
creando uno spazio in comune. Uno
spazio che non si regala né lo
vinciamo alla lotteria, ma uno spazio
per cui anche voi dovete combattere.
Voi giovani dovete combattere per il
vostro spazio oggi, perché la vita è
oggi. Nessuno ti può promettere un
giorno del domani: la tua vita è oggi,



il tuo metterti in gioco è oggi, il tuo
spazio è oggi. Come stai rispondendo
a questo?

Voi, cari giovani, non siete il futuro.
Ci piace dire: “Voi siete il futuro...”.
No, siete il presente! Non siete il
futuro di Dio: voi giovani siete
l’adesso di Dio! Lui vi convoca, vi
chiama nelle vostre comunità, vi
chiama nelle vostre città ad andare
in cerca dei nonni, degli adulti; ad
alzarvi in piedi e insieme a loro
prendere la parola e realizzare il
sogno con cui il Signore vi ha
sognato.

Non domani, adesso, perché lì,
adesso, dov’è il tuo tesoro, lì c’è
anche il tuo cuore (cfr Mt 6,21); e ciò
che vi innamora conquisterà non
solo la vostra immaginazione, ma
coinvolgerà tutto. Sarà quello che vi
fa alzare al mattino e vi sprona nei
momenti di stanchezza, quello che vi
spezzerà il cuore e che vi riempirà di



meraviglia, di gioia e di gratitudine.
Sentite di avere una missione e
innamoratevene, e da questo
dipenderà tutto (cfr Pedro Arrupe,
S.J., Nada es más práctico). Potremo
avere tutto, ma, cari giovani, se
manca la passione dell’amore,
mancherà tutto. La passione
dell’amore oggi! Lasciamo che il
Signore ci faccia innamorare e ci
porti verso il domani!

Per Gesù non c’è un “frattanto”, ma
un amore di misericordia che vuole
penetrare nel cuore e conquistarlo.
Egli vuole essere il nostro tesoro,
perché Gesù non è un “frattanto”
nella vita o una moda passeggera, è
amore di donazione che invita a
donarsi.

È amore concreto, di oggi vicino,
reale; è gioia festosa che nasce
scegliendo di partecipare alla pesca
miracolosa della speranza e della
carità, della solidarietà e della



fraternità di fronte a tanti sguardi
paralizzati e paralizzanti per le
paure e l’esclusione, la speculazione
e la manipolazione.

Fratelli, il Signore e la sua missione
non sono un “frattanto” nella nostra
vita, qualcosa di passeggero, non
sono soltanto una Giornata Mondiale
della Gioventù: sono la nostra vita di
oggi e per il cammino!

Per tutti questi giorni in modo
speciale ci ha accompagnato come
una musica di sottofondo il fiat di
Maria. Lei non solo ha creduto in Dio
e nelle sue promesse come qualcosa
di possibile, ha creduto a Dio e ha
avuto il coraggio di dire “sì” per
partecipare a questo adesso del
Signore. Ha sentito di avere una
missione, si è innamorata e questo ha
deciso tutto. Che voi possiate sentire
di avere una missione, che vi lasciate
innamorare, e il Signore deciderà
tutto.



E come avvenne nella sinagoga di
Nazaret, il Signore, in mezzo a noi, ai
suoi amici e conoscenti, di nuovo si
alza in piedi, prende il libro e ci dice:
«Oggi si è compiuta questa Scrittura
che voi avete ascoltato» (Lc 4,21).

Cari giovani, volete vivere la
concretezza del suo amore? Il vostro
“sì” continui ad essere la porta
d’ingresso affinché lo Spirito Santo
doni una nuova Pentecoste, alla
Chiesa e al mondo. Così sia.

Visita alla Casa Hogar del Buen
samaritano

Grazie, Padre Domingo, per le parole
che, a nome di tutti, mi ha rivolto. Ho
desiderato questo incontro con voi,
che siete qui nella Casa-famiglia “Il
Buon Samaritano”, e anche con gli
altri giovani presenti del Centro
“Giovanni Paolo II”, della Casa-



famiglia “San Giuseppe” delle Sorelle
della Carità e della “Casa dell’Amore”
della Congregazione dei Fratelli di
Gesù Kkottonngae. Stare con voi è
per me motivo di rinnovare la
speranza. Grazie perché lo rendete
possibile!

Preparando questo incontro ho
potuto leggere la testimonianza di un
membro di questa casa, che mi ha
toccato il cuore perché diceva: «Qui
sono nato di nuovo». Questa casa, e
tutti i centri che voi rappresentate,
sono segno della vita nuova che il
Signore ci vuole donare. È facile
confermare la fede di alcuni fratelli
quando la si vede agire ungendo
ferite, sanando speranza e
incoraggiando a credere. Qui non
nascono di nuovo solo coloro che
potremmo chiamare “beneficiari
primari” delle vostre case; qui la
Chiesa e la fede nascono, qui la
Chiesa e la fede si rinnovano



continuamente per mezzo della
carità.

Cominciamo a nascere di nuovo
quando lo Spirito Santo ci dona occhi
per vedere gli altri, come ci diceva il
Padre Domingo, non solo come nostri
vicini di casa – che già vuol dire
molto – ma come nostri prossimi.
Vedere gli altri come prossimo.

Il Vangelo ci dice che una volta
domandarono a Gesù: «Chi è il mio
prossimo?» (Lc 10,29). Lui non
rispose con teorie, nemmeno fece un
discorso bello ed elevato, ma usò una
parabola – quella del Buon
Samaritano –, un esempio concreto
di vita reale che tutti voi conoscete e
vivete molto bene. Il prossimo è una
persona, un volto che incontriamo
nel cammino, e dal quale ci lasciamo
muovere, ci lasciamo commuovere:
muovere dai nostri schemi e priorità
e commuovere intimamente da ciò
che vive quella persona, per farle



posto e spazio nel nostro andare.
Così lo intese il buon Samaritano
davanti all’uomo che era stato
lasciato mezzo morto al bordo della
strada non solo da alcuni banditi, ma
anche dall’indifferenza di un
sacerdote e di un levita che non
ebbero il coraggio di aiutarlo, e come
sapete, anche l’indifferenza uccide,
ferisce e uccide. Gli uni per qualche
misera moneta, gli altri per paura di
contaminarsi, per disprezzo o
disgusto sociale, senza problemi
avevano lasciato quell’uomo per
terra lungo la strada. Il buon
Samaritano, come tutte le vostre
case, ci mostra che il prossimo è
prima di tutto una persona, qualcuno
con un volto concreto, con un volto
reale e non qualcosa da oltrepassare
e ignorare, qualunque sia la sua
situazione. È un volto che rivela la
nostra umanità tante volte sofferente
e ignorata.



Il prossimo è un volto che scomoda
felicemente la vita perché ci ricorda
e ci mette sulla strada di ciò che è
veramente importante e ci libera dal
banalizzare e rendere superflua la
nostra sequela del Signore.

Stare qui è toccare il volto silenzioso
e materno della Chiesa che è capace
di profetizzare e creare casa, creare
comunità. Il volto della Chiesa che
normalmente non si vede e passa
inosservato, ma è segno della
concreta misericordia e tenerezza di
Dio, segno vivo della buona notizia
della resurrezione che agisce oggi
nella nostra vita.

Fare “casa” è fare famiglia; è
imparare a sentirsi uniti agli altri al
di là di vincoli utilitaristici o
funzionali, uniti in modo da sentire
la vita un po’ più umana. Creare casa
è permettere che la profezia prenda
corpo e renda le nostre ore e i nostri
giorni meno inospitali, meno



indifferenti e anonimi. È creare
legami che si costruiscono con gesti
semplici, quotidiani e che tutti
possiamo compiere. Una casa, lo
sappiamo tutti molto bene, ha
bisogno della collaborazione di tutti.
Nessuno può essere indifferente o
estraneo, perché ognuno è una pietra
necessaria alla sua costruzione.
Questo implica il chiedere al Signore
che ci dia la grazia di imparare ad
aver pazienza, di imparare a
perdonarci; imparare ogni giorno a
ricominciare. E quante volte
perdonare e ricominciare? Settanta
volte sette, tutte quelle che sono
necessarie. Creare relazioni forti
esige la fiducia che si alimenta ogni
giorno di pazienza e di perdono.

E così si attua il miracolo di
sperimentare che qui si nasce di
nuovo; qui tutti nasciamo di nuovo
perché sentiamo efficace la carezza
di Dio che ci rende possibile sognare



il mondo più umano e, perciò, più
divino.

Grazie a tutti voi per l’esempio e la
generosità; grazie alle vostre
Istituzioni, ai volontari e ai
benefattori. Grazie a quanti rendono
possibile che l’amore di Dio si faccia
sempre più concreto, più reale,
fissando lo sguardo negli occhi di
coloro che ci stanno intorno e
riconoscendoci come prossimi.

Ora che preghiamo l’Angelus, vi
affido alla nostra Madre, la Vergine.
Chiediamo a Lei, che come buona
Madre è esperta di tenerezza e di
vicinanza, di insegnarci ad essere
attenti per scoprire ogni giorno chi è
il nostro prossimo e di incoraggiarci
ad andargli incontro prontamente e
potergli offrire una casa, un
abbraccio dove possa trovare
protezione e amore di fratelli. Una
missione in cui siamo tutti coinvolti.



Vi invito ora a mettere sotto il suo
manto tutte le vostre preoccupazioni,
tutte le necessità, i dolori che portate
in voi, le ferite che patite, perché,
come Buona Samaritana, venga a noi
e ci assista con la sua maternità, la
sua tenerezza, il suo sorriso di
Madre.

Angelus

Cari fratelli e sorelle, oggi si celebra
la Giornata internazionale della
memoria delle vittime dell’Olocausto.
Abbiamo bisogno di mantenere vivo
il ricordo del passato, delle tragedie
passate, e imparare dalle pagine nere
della storia per non tornare mai più
a commettere gli stessi errori.
Continuiamo a sforzarci, senza sosta,
di coltivare la giustizia, di far
crescere la concordia e sostenere
l’integrazione, per essere strumenti



di pace e costruttori di un mondo
migliore.

Desidero esprimere il mio dolore per
le tragedie che hanno colpito lo Stato
di Minas Gerais in Brasile e lo Stato
di Hidalgo in Messico. Raccomando
alla misericordia di Dio tutte le
vittime e, nello stesso tempo, prego
per i feriti ed esprimo il mio affetto e
la mia vicinanza spirituale alle loro
famiglie e a tutta la popolazione.

Qui a Panama ho pensato molto al
popolo venezuelano, al quale mi
sento particolarmente unito in questi
giorni. Di fronte alla grave situazione
che sta vivendo. chiedo al Signore
che si cerchi e si raggiunga una
soluzione giusta e pacifica per
superare la crisi, nel rispetto dei
diritti umani e cercando
esclusivamente il bene di tutti gli
abitanti del Paese. Vi invito a
pregare, ponendo questa
intercessione sotto la protezione di



Nostra Signora di Coromoto, Patrona
del Venezuela.

A Cristo e alla Vergine, ugualmente
affidiamo le vittime dell’attentato
terroristico perpetrato, questa
domenica, nella cattedrale di Polo,
nelle Filippine, mentre era in corso la
celebrazione dell’Eucaristia.
Ribadisco la mia più ferma
riprovazione per questo episodio di
violenza, che reca nuovi lutti in
questa comunità cristiana, ed elevo
le mie preghiere per i defunti e per i
feriti. Il Signore, Principe della pace,
converta il cuore dei violenti e
conceda agli abitanti di quella
regione una convivenza serena.

E oggi, nell’ultimo giorno della
Giornata Mondiale della Gioventù,
come offerta della Messa hanno
portato una lista di venti giovani che
non hanno potuto sapere come si
svolgeva la Giornata della Gioventù,
mediante la televisione, mediante la



radio, giovani allievi della Scuola
Cadetti di Polizia “Generale Francisco
de Paula Santander”, in Colombia,
uccisi dall’odio terrorista. Questi
giovani sono stati un’offerta nella
Messa, e in ricordo di essi mi
permetto in questo Angelus di
nominarli, e ciascuno nel proprio
cuore, se non ad alta voce nel
proprio cuore, dica quella parola che
si usa dire in queste istituzioni
quando si nomina un morto:
“presente”. Che siano presenti
davanti a Dio. Cadetto Luis Alfonso
Mosquera Murillo; cadetto Oscár
Javier Saavedra Camacho; cadetto
Jonathan Efraín Suescón García;
cadetto Manjardez Contreras Juan
Felipe; cadetto Juan Diego Ayala
Anzola; cadetto Juan David Rodas
Agudelo; cadetto Diego Alejandro
Pérez Alarcón; cadetto Jonathan
Ainer León Torres; cadetto Alán Paul
Bayona Barreto; cadetto Diego
Alejandro Molina Peláez; cadetto
Carlos Daniel Campaña Huertas;



cadetto Diego Fernando Martínez
Galvéz; cadetto Juan Esteban
Marulanda Orozco; cadetto César
AlbertoOjeda Gómez; cadetto Cristian
Fabián González Portilla; cadetto
Fernando Alonso Iriarte Agresoth;
cadetto Ercia Sofía Chico Vallejo;
cadetto Cristian Camilo Maquilón
Martínez; cadetto Steven Rolando
Prada Riaño; cadetto Iván René
Munóz Parra. Ti preghiamo, Signore,
di concedere loro la pace, e che
anche al popolo colombiano Tu
conceda la pace. Amen.

[Benedizione]

Di nuovo vi ringrazio per quello che
state facendo qui, è grande, è molto
bello. Dio vi benedica, e pregate per
me. Grazie!

Incontro con i volontari della GMG

Cari volontari:



Prima di terminare questa Giornata
Mondiale della Gioventù, ho voluto
incontrarmi con tutti voi per
ringraziare ciascuno del servizio che
avete compiuto in questi giorni e
durante gli ultimi mesi che hanno
preceduto la Giornata.

Grazie a Bartosz, Stella Maris del
Carmen e Maria Margarida per aver
condiviso le loro esperienze in prima
persona. Per me è stato molto
importante ascoltarvi e rendermi
conto della comunione che si crea
quando ci uniamo per servire gli
altri! Sperimentiamo come la fede
acquista un sapore e una forza
completamente nuovi: la fede
diventa più viva, più dinamica e più
reale. Si sperimenta una gioia – lo
vediamo qui – una gioia diversa, per
aver avuto l’opportunità di lavorare
fianco a fianco con gli altri per
raggiungere un sogno comune. So
che tutti voi avete sperimentato tutto
questo.



Voi ora sapete come batte il cuore
quando si vive una missione, e non
perché qualcuno ve l’ha raccontato,
ma perché l’avete vissuto. Avete
toccato con mano che «nessuno ha
un amore più grande di questo: dare
la vita per i propri amici» (Gv 15,13).

Avete dovuto anche vivere momenti
duri che vi hanno richiesto diversi
sacrifici. Come ci dicevi, Bartosz, uno
sperimenta anche le proprie
debolezze. Il bello è che queste
debolezze non ti hanno fermato nel
tuo impegno e nemmeno sono
diventate la cosa centrale, né la più
importante. Le hai sperimentate nel
servizio, sì; cercando di capire e di
servire gli altri volontari e i
pellegrini, certo; però hai avuto il
coraggio di non farti frenare da
questo, di non farti paralizzare, e sei
andato avanti. Che i nostri limiti, le
nostre debolezze non ci paralizzino!
Andare avanti, con i nostri difetti –
poi li correggeremo – con le nostre



debolezze…, andare avanti, e così è la
bellezza di saperci inviati, la gioia di
sapere che al di sopra di tutti gli
inconvenienti abbiamo una missione
da portare avanti. Non lasciare che i
limiti, le debolezze e nemmeno i
peccati ci frenino e ci impediscano di
vivere la missione, perché Dio ci
chiama a fare quello che possiamo e
a chiedere quello che non possiamo,
sapendo che il suo amore ci prende e
ci trasforma in maniera graduale (cfr
Esort. ap. Gaudete et exsultate, 49-50).
Non spaventatevi se vedete le vostre
debolezze; non spaventatevi neanche
se vedete i vostri peccati: rialzatevi e
avanti, sempre avanti! Non rimanete
a terra, non chiudetevi, andate
avanti con quello che avete di più
importante, andate avanti, che Dio sa
perdonare ogni cosa! Impariamo da
tanti che come Bartosz hanno messo
il servizio e la missione al primo
posto, e il resto vedrai che verrà in
aggiunta.

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Una_volont%C3%A0_senza_umilt%C3%A0
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Una_volont%C3%A0_senza_umilt%C3%A0


Grazie a tutti, perché in questi giorni
siete stati attenti e disponibili fino ai
più piccoli, ai più quotidiani e fino ai
dettagli apparentemente più
insignificanti, come offrire un
bicchier d’acqua, e –
contemporaneamente – avete seguito
le cose più grandi che richiedevano
molta pianificazione. Avete
preparato ogni particolare con gioia,
creatività e impegno, e con molta
preghiera. Perché le cose pregate si
sentono e si vivono in profondità. La
preghiera dà spessore e vitalità a
tutto quello che facciamo. Pregando
scopriamo di far parte di una
famiglia più grande di quanto
possiamo vedere e immaginare.
Pregando “apriamo il gioco” alla
Chiesa che ci sostiene e ci
accompagna dal cielo, ai santi e alle
sante che ci hanno segnato il
cammino, ma soprattutto pregando
“apriamo il gioco” a Dio, perché Egli
possa agire e possa entrare e possa
vincere.



Avete voluto dedicare il vostro
tempo, la vostra energia, le risorse a
sognare e costruire questo incontro.
Avreste perfettamente potuto
scegliere altre cose, voi avete voluto
impegnarvi. Questa parola, che
vogliono cancellare: impegno. Questo
vi fa crescere, questo vi fa diventare
grandi, così come siete, ma impegno.
Dare il meglio di sé per rendere
possibile il miracolo della
moltiplicazione non solo dei pani ma
della speranza. E voi, dando il meglio
di voi stessi, impegnandovi, fate il
miracolo della moltiplicazione della
speranza. Abbiamo bisogno di
moltiplicare la speranza. Grazie!
Grazie per tutto questo! E in questo
dimostrate, ancora una volta, che è
possibile rinunciare ai propri
interessi a favore degli altri. Come
hai fatto anche tu, Stella Maris. Io
avevo letto le testimonianze prima,
per questo ho potuto scrivere questo;
e quando ho letto la tua ho sentito
qualcosa come una voglia di



piangere. Hai rinunciato ai tuoi
interessi: avevi raccolto centesimo su
centesimo per poter partecipare alla
Giornata Mondiale della Gioventù a
Cracovia, ma hai rinunciato per
poter coprire le spese dei funerali dei
tuoi tre nonni. Hai rinunciato per
onorare le tue radici, e questo ti fa
donna, ti fa adulta, ti fa coraggiosa.
Hai rinunciato a partecipare a
qualcosa che ti piaceva e che avevi
sognato per poter aiutare e sostenere
la tua famiglia, per onorare le tue
radici, per poter essere lì; e il
Signore, senza che te lo aspettassi né
lo pensassi, ti stava preparando il
regalo della Giornata Mondiale della
Gioventù nella tua terra. Al Signore
piace fare questi scherzi, al Signore
piace rispondere in questo modo alla
generosità: Lui sempre vince in
generosità. Tu gli dai un pochino
così, e Lui ti dà un mucchio così! Così
è il Signore, che ci possiamo fare?, ci
ama così. Come Stella Maris, anche
molti di voi hanno fatto rinunce di



ogni tipo. Tanti di voi avete fatto
rinunce… Pensate adesso: a che cosa
ho rinunciato io per diventare
volontario? Pensateci un momento...
Voi, con quello che avete pensato,
avete dovuto accantonare sogni per
prendervi cura della vostra terra e
delle vostre radici. Questo il Signore
lo benedice sempre, non si lascia
vincere in generosità. Ogni volta che
rinviamo qualcosa che ci piace per il
bene degli altri e specialmente dei
più fragili, o per il bene delle nostre
radici come sono i nostri nonni e i
nostri anziani, il Signore ce lo
restituisce al cento per uno. Ti vince
in generosità, perché nessuno può
vincerlo in generosità, nessuno può
superarlo nell’amore. Amici, date e vi
sarà dato, e sperimenterete come il
Signore vi verserà in grembo «una
misura buona, pigiata, colma e
traboccante» (Lc 6,38), come dice il
Vangelo.



Cari amici, avete fatto un’esperienza
di fede più viva, più reale; avete
vissuto la forza che nasce dalla
preghiera e la novità di una gioia
diversa frutto del lavoro fianco a
fianco anche con persone che non
conoscevate. Adesso viene il
momento dell’invio: andate,
raccontate, andate, testimoniate,
andate, trasmettete quello che avete
visto e udito. E questo, non o fatelo
con tante parole ma, come avete fatto
qui, con gesti semplici, con gesti
quotidiani, quelli che trasformano e
fanno nuove tutte le cose, quei gesti
capaci di creare un “chiasso”, un
“chiasso” costruttivo, un “chiasso”
d’amore. Vi racconto una cosa:
quando sono arrivato, il primo
giorno, per la strada c’era una
signora con un cappello, una signora
anziana, una nonna; era lì, vicino alla
recinzione dove io passavo con
l’auto, e aveva un cartello che diceva:
“Anche noi nonne sappiamo fare
chiasso!”. E aggiungeva: “Con



saggezza”. Unitevi ai nonni per fare
“chiasso”, sarà un chiasso incisivo,
un chiasso geniale! Non abbiate
paura, andate e parlate. Mi sembrava
tanto vecchietta la signora e le ho
chiesto l’età: aveva 14 anni meno di
me. Che vergogna!

Chiediamo al Signore la sua
benedizione. Che benedica le vostre
famiglie e le vostre comunità e tutte
le persone che incontrerete nel
prossimo futuro. Mettiamo anche
sotto il manto della Vergine Santa il
nostro cuore, quello che sente il
nostro cuore. Che lei vi accompagni.
E come vi ho detto a Cracovia, non so
se ci sarò alla prossima Giornata
Mondiale della Gioventù, ma vi
assicuro che Pietro ci sarà e vi
confermerà nella fede. Andate
avanti, con forza e coraggio e, per
favore – sono un’anima peccatrice –,
non dimenticatevi di pregare per me.
Grazie!



[Preghiera]

E adesso vi do la benedizione.
Mettiamo nel nostro cuore quello che
siamo, quello che desideriamo, le
persone con cui abbiamo lavorato in
questi giorni, gli altri volontari, la
gente che abbiamo visto. Mettiamo
nel cuore i nostri amici, perché
ricevano anche loro la benedizione; e
mettiamo nel nostro cuore anche
quelli che non ci vogliono bene, i
nemici – ognuno di noi ne ha
qualcuno –, perché Gesù benedica
anche loro; e tutti insieme possiamo
andare avanti.

[Benedizione]

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/papa-
francesco-a-panama-per-la-giornata-
mondiale-della-gioventu/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/papa-francesco-a-panama-per-la-giornata-mondiale-della-gioventu/
https://opusdei.org/it-ch/article/papa-francesco-a-panama-per-la-giornata-mondiale-della-gioventu/
https://opusdei.org/it-ch/article/papa-francesco-a-panama-per-la-giornata-mondiale-della-gioventu/
https://opusdei.org/it-ch/article/papa-francesco-a-panama-per-la-giornata-mondiale-della-gioventu/

	Papa Francesco a Panama per la Giornata Mondiale della Gioventù
	Giovedì, 24 gennaio 2019
	Venerdì, 25 gennaio 2019
	Sabato, 26 gennaio 2019
	Domenica, 27 gennaio 2019


