
opusdei.org

Come in un film |
Oltre la trama

Le parabole come quella del
fariseo e del pubblicano ci
riserveranno più di una
sorpresa se sappiamo muoverci
nelle parole di Gesù.

11/12/2020

Come nel buon cinema, la ricchezza
dei passi evangelici va al di là della
trama principale. Esistono altre 
sotto-trame, con significati profondi,
che rispondono a una grande varietà
di circostanze e di lettori. Assai
spesso il copione presenterà un



finale che lascerà gli spettatori
sconcertati.

La parabola del fariseo e del
pubblicano (cfr. Lc 18, 9-14) ha una
trama ben definita. San Luca espone
in anticipo una sua interpretazione:
si riferisce ad «alcuni che avevano
l’intima presunzione di essere giusti
e disprezzavano gli altri». A tutta
prima, qualcuno forse potrebbe
pensare: «Questo episodio non mi
riguarda, perché attualmente i miei
problemi sono altri». Ma il testo ci
offre altri significati? Quali sorprese
ci riserverà il racconto? Soltanto se
cerchiamo nelle parole di Gesù
scopriremo quelle sotto-trame che ci
aiuteranno a orientare la nostra vita.

Le sorprese del Vangelo

Le parabole di Gesù sono spesso
sorprendenti. Nelle storie che
racconta c’è sempre qualcosa di
insolito. Spesso i suoi protagonisti e
le loro azioni ci sconcertano: un



padrone che stabilisce il salario
senza tener conto del lavoro
compiuto, un servitore che sottrae un
proprio debito da una
multinazionale, un padre che
organizza una festa per accogliere un
figlio senza esigere la giusta
riparazione, un giudice e un
amministratore corrotti... Però non è
questo il caso della parabola del
fariseo e del pubblicano. In essa i
protagonisti sono piuttosto normali,
conosciuti dall’uditorio dell’epoca e
da noi: uno vive dedicato alla causa
di Dio e l’altro è considerato un
traditore perché incassa le imposte
per conto del popolo straniero. La
trama, pertanto, non presenta molte
sorprese, a prima vista.

Dove invece incontriamo un
elemento che rompe i nostri schemi è
nella prospettiva. Gesù ci dà un
approccio insolito: ci rende testimoni
del dialogo di due persone con Dio, ci
permette di entrare lì dove soltanto il



Signore stesso e l’interessato hanno
accesso. In una situazione normale
potremmo giudicare le azioni visibili,
ma non le intenzioni, giacché non
sono alla nostra portata. Per questo
possiamo sempre salvare
l’intenzione di chi agisce, perché per
noi di solito rimarrà nascosta:
«Finché interpreti con malafede le
intenzioni altrui, non hai diritto di
esigere comprensione per te
stesso»[1].

Invece in questa parabola che Gesù
costruisce, ci viene permesso
nientemeno di contemplare la
competenza divina a giudicare. Il
nostro sguardo non è soltanto
esterno, ma ascoltiamo la preghiera
dell’uno e dell’altro.

La preghiera del fariseo è di
ringraziamento. All’inizio non si
vanta davanti a Dio, ma lo ringrazia,
dando per scontato che è il sostegno
divino ad avergli permesso di



comportarsi come si è comportato:
«O Dio, ti ringrazio perché non sono
come gli altri uomini» (Lc 18, 11). Se
attribuisce a Dio il non aver
commesso furti, ingiustizie o adulteri
dei quali sia cosciente, sta facendo
capire che senza l’aiuto divino
sarebbe potuto cadere in queste
colpe. Sicuramente, poi, non è come
un pubblicano, né nel suo lavoro, né
alla luce dei suoi concittadini, né nel
suo impegno religioso. Riguardo a
quest’ultimo, va anche al di là,
perché descrive alcune pratiche
religiose che vanno oltre ciò che è
prescritto a un pio israelita.

Il pubblicano, da parte sua, si limita:
«O Dio, abbi pietà di me
peccatore» (Lc 18, 13). È come un
riassunto che rappresenta un vero
pentimento. La descrizione dei suoi
gesti fisici – «si batteva il petto» (Lc
18, 13) – fa vedere che è
sinceramente dispiaciuto di ciò che
non ha fatto bene.



Una insolita non giustificazione

Ora che siamo stati testimoni
dell’una e dell’altra preghiera, siamo
nelle condizioni di emettere il nostro
giudizio. Ma prima di poterlo fare
Gesù si fa avanti e ci mostra la
seconda sorpresa.

Per prima cosa afferma che il
pubblicano «tornò a casa sua
giustificato» (Lc 18, 14). Ci sembra
bene e logico. Ci sembra giusto,
perché vogliamo condividere il
desiderio divino: «Forse che io ho
piacere della morte del malvagio –
oracolo del Signore – o non piuttosto
che desista dalla sua condotta e
viva?» (Ez 18, 23). Logico, perché
l’infinita misericordia di Dio non
aspetta altro che il pentimento
sincero per compiere la meraviglia
della giustificazione.

Ebbene, ciò che forse avrebbe
sconvolto gli schemi degli ascoltatori
dell’epoca sarebbe stata la frase



«quello no» (cfr. Lc 18, 14), vale a
dire, l’affermazione perentoria
secondo cui il fariseo non tornò
giustificato a casa sua. La folla,
sconcertata, avrà cominciato a
domandarsi: Non conta nulla
l’impegno del fariseo a compiere più
dei suoi doveri verso Dio? Dovremo
ritenere che ciò che unisce a Dio è il
peccato? Il fariseo non può essere
perdonato di furti che non ha
commesso. Che cosa avrebbe dovuto
dire? Qual è il problema?

Una eventuale risposta a questa
domanda ce la può dare
l’introduzione di san Luca a questa
parabola: è una storia di persone che
disprezzano gli altri ritenendosi
giusti. Disprezzare gli altri,
evidentemente, è una cosa cattiva. E
si arriva facilmente a questa
situazione per paragoni. Potrebbe
sembrare logico che il fariseo si
sentisse avvantaggiato nel
paragonarsi a un pubblico peccatore.



Il problema non sta in questo
sentimento, ma nel paragone stesso.
Il fariseo definisce la propria vita
paragonandola agli «altri uomini» e,
approfittando delle circostanze, al
pubblicano che ha accanto. In questo
procedimento c’è un errore di fondo.
Il valore di una vita è quello che ha
agli occhi di Dio e tutti i paragoni del
mondo non sono capaci di emulare
neppure lontanamente la portata
dello sguardo divino. Perciò evitare i
paragoni è un consiglio spirituale
comune. Inoltre, disprezzando il
pubblicano che ha davanti,costui
trascura il comandamento più
importante: amare Dio e il prossimo.

Il paragone non è che una risorsa per
tranquillizzare la coscienza. Non
perché mette in evidenza dei motivi
per rasserenarci, ma perché
nasconde la luce che rivelerebbe
quello che sarebbe necessario
redimere. Come spiega san
Josemaría, «il peccato dei farisei non



consisteva nel non vedere Dio in
Cristo, bensì nel chiudersi
volontariamente in se stessi, perché
non tolleravano che Gesù, che è la
luce, aprisse loro gli occhi. Questa
cecità ha un’influenza immediata nei
rapporti con i nostri simili. Il fariseo
che credendosi luce non permette a
Dio di aprirgli gli occhi è lo stesso che
tratta con superbia e ingiustamente il
prossimo: “Io ti ringrazio di non
essere come gli altri uomini, ladri,
ingiusti, adulteri; e nemmeno come
questo pubblicano”»[2].

In questo modo il fariseo è incapace
di andare sino in fondo, perché avrà
bisogno della misericordia di Dio. E
non è un piccolo problema, perché
soltanto la misericordia di Dio ci può
portare alla meta – ci può salvare – e
non le nostre sole forze.

L’interrogativo che suscita il rifiuto
della preghiera del fariseo lo
producono anche alcune note parole



di Gesù: «Non sono venuto a
chiamare i giusti, ma i peccatori» (Mt
9, 13). Però qualcuno potrebbe
chiedersi: e i giusti? Uno deve
cercare positivamente il peccato
perché Gesù lo chiami? Niente
affatto. Non soltanto sarebbe
assurdo, ma corromperebbe la logica
di ciò che il Signore esige. Il peccato
non è mai desiderabile, ma «se
diciamo di essere senza peccato,
inganniamo noi stessi e la verità non
è in noi» (1 Gv 1, 8). Decisivo non è il
peccato in astratto, ma il mio in
concreto. In altre parole, o scopro la 
mia indigenza o non mi aprirò alla
misericordia di Dio, l’unica che mi
può salvare.

Da questo punto di vista, il vantaggio
che ha il pubblicano non è il peccato,
ma il chiacchiericcio generale
dell’ambiente in cui vive che gli
ricorda di essere un peccatore. La
sua indigenza è evidente, pubblica,
conclamata. La sua unica risorsa è



«O Dio, abbi pietà di me». Il
pubblicano ci fa vedere qual è la via
da seguire: «Agisce da umile, sicuro
solo di essere un peccatore bisognoso
di pietà. Se il fariseo non chiedeva
nulla perché aveva già tutto, il
pubblicano può solo mendicare la
misericordia di Dio. E questo è bello:
mendicare la misericordia di Dio!
Presentandosi “a mani vuote”, con il
cuore nudo e riconoscendosi
peccatore, il pubblicano mostra a
tutti noi la condizione necessaria per
ricevere il perdono del Signore. Alla
fine proprio lui, così disprezzato,
diventa un’icona del vero
credente»[3].

Una conclusione inattesa

E alla fine, quando uno vuole trarre
le conseguenze da tutto questo,
arriva il colpo di teatro, la sorpresa
finale del film: il fariseo guarda il
pubblicano e lo disprezza, e io mi
rendo conto che sto disprezzando il



fariseo perché disprezza il
pubblicano! Scopro con sorpresa che
il riferimento a quelli che «avevano
l’intima presunzione di essere giusti
e disprezzavano gli altri» non ha
come destinatari solo alcuni soggetti
malvagi, ma che la sua funzione è
quella di mettere in guardia da una
minaccia ben precisa e continua per
chi vuole stare dalla parte di Dio.

Chi legge abitualmente il Vangelo,
all’inizio è essenzialmente più vicino
al fariseo che al pubblicano. La cosa
più probabile è che non sia un
delinquente, che non commetta
angherie clamorose, che non
conduca uno stile di vita disonesto o
contrario all’ideale cristiano. Ecco
perché è molto importante ricordare
che Gesù non combatte i farisei
perché li odia, ma perché li ama.
L’amore infinito e concreto di Dio
manifestato in Cristo non è venuto
sulla terra a denunciare con
disprezzo i malviventi. È venuto a



rivelarci l’altezza e la profondità di
un Amore del quale abbiamo una
pressante necessità. A volte un
rimprovero può essere un ottimo
strumento perché i nostri occhi si
aprano e riconosciamo di essere dei
poveracci davanti a Dio.

Non c’è ragione di pensare che il
fariseo sia cattivo, perverso, e che
neghi le sue miserie; semplicemente,
non le vede! Nel contemplare questa
storia che Gesù ci racconta, appare
urgente la necessità di essere umili e
chiedere al Signore che ci faccia
vedere le nostre miserie.

Carlos Jódar

[1] San Josemaría, Solco, n. 635.

[2] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 71.



[3] Papa Francesco, Udienza 1-
VI-2016.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/oltre-la-trama/
(02/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/oltre-la-trama/
https://opusdei.org/it-ch/article/oltre-la-trama/

	Come in un film | Oltre la trama

