
opusdei.org

Nuove scoperte (IV):
«Non parlare:
ascoltalo»

San Josemaría "scopre" lo
Spirito Santo per mezzo di un
semplice consiglio che può
illuminare anche la nostra vita
spirituale.

21/11/2017

Prima di ritornare al Padre, Gesù
avvertì gli Apostoli: «Io manderò su
di voi quello che il Padre mio ha
promesso; ma voi restate in città,
finché non siate rivestiti di potenza



dall’alto» (Lc 24, 49). Gli Apostoli
rimasero a Gerusalemme in attesa di
ciò che Dio aveva promesso. La
promessa, il dono, era Dio stesso nel
suo Spirito Santo. Pochi giorni dopo,
nella festa di Pentecoste, lo
avrebbero ricevuto, colmandosi della
grazia di Dio. «I discepoli, che già
erano testimoni della gloria del
Risorto, sperimentarono in sé la
forza dello Spirito Santo: la loro
intelligenza e il loro cuore si
aprirono a una nuova luce[1].Quello
stesso giorno cominciarono a
predicare con audacia e, dopo avere
ascoltato le parole di san Pietro,
racconta la Scrittura furono
battezzati e «si unirono a loro circa
tremila persone» (At 2, 41).

San Josemaría rammentava spesso
che il dono dello Spirito Santo non è
un ricordo del passato, ma un
fenomeno sempre attuale. «Anche
noi, come quei primi che si
avvicinarono a san Pietro il giorno di



Pentecoste, siamo stati battezzati.
Con il Battesimo, Dio nostro Padre ha
preso possesso della nostra vita, ci ha
incorporati nella vita di Cristo e ci ha
mandato lo Spirito Santo[2]. Nel
battesimo prima e poi nella cresima
abbiamo ricevuto la pienezza del
dono di Dio, la vita della Trinità.

Scoprire il Paraclito

Il Dono di Dio, la salvezza che
riceviamo, non è una cosa, ma una
Persona. Tutta la vita cristiana nasce
dalla relazione personale con il Dio
che viene ad abitare nei nostri cuori.
È una novità ben nota: si trova nel
fondamento della vita di fede.
Tuttavia, può essere anche qualcosa
che dobbiamo scoprire.

«Durante l’anno 1932 assistiamo in
san Josemaría a un forte sviluppo
della devozione verso lo Spirito
Santo», afferma uno dei migliori
esperti della sua opera[3]. Dopo
alcuni mesi in cui cerca di



frequentare di più il Paraclito, egli
riceve una luce particolare che gli
apre un nuovo panorama, come
sappiamo da una sua annotazione di
quello stesso giorno:

«Ottava di tutti i Santi – martedì – 8-
XI-32: Questa mattina, meno di
un’ora fa, il mio P. Sánchez mi ha
aiutato a scoprire un immenso
panorama’. Mi ha detto: ‘curi
l’amicizia con lo Spirito Santo. Non
parli: lo ascolti’. E da Leganitos, nel
fare orazione, una orazione
tranquilla e luminosa, ho considerato
che la vita d’infanzia, facendomi
sentire che sono figlio di Dio, mi ha
dato amore per il Padre; e che,
prima, attraverso Maria sono stato
da Gesù, che adoro come amico,
come fratello, come un suo amante
quale io sono... Finora sapevo che lo
Spirito Santo abitava nella mia
anima per santificarla..., però non
avevo colto la verità della sua
presenza. Sono state proprio le



parole del P. Sánchez: sento l’Amore
in me; e voglio stare con Lui, essere
suo amico, suo confidente...,
facilitargli il lavoro di pulire, di
estirpare, di bruciare... Non saprò
farlo, eppure: Egli mi darà la forza,
farà tutto Lui, se io voglio... ma sì che
voglio! Divino Ospite, Maestro, Luce,
Guida, Amore: il povero somaro
saprà accoglierti e ascoltare le tue
lezioni, e infiammarsi, e seguirti e
amarti – Proposito: frequentare, se
possibile senza interruzione,
l’amicizia e la relazione amorosa e
docile dello Spirito Santo. Veni
Sancte Spiritus[4].

In queste annotazioni san Josemaría
descrive l’itinerario spirituale che
Dio gli aveva fatto percorrere: la
scoperta della filiazione divina, la
mediazione di Maria verso Gesù, il
tesoro dell’amicizia di Cristo... fino a
prendere coscienza della presenza
dell’Amore di Dio in lui. Come scrisse
molti anni più tardi, arriva un



momento in cui il cuore ha bisogno
di «distinguere le Persone divine e di
adorarle a una a una. [...] Si
intrattiene amorosamente con il
Padre, con il Figlio, con lo Spirito
Santo; e si sottomette agevolmente
all’attività del Paraclito vivificante,
che ci viene dato senza nostro
merito: i doni e le virtù
soprannaturali[5].Che lo Spirito
Santo abiti nell’anima del cristiano
egli già lo sapeva, ma ancora non lo
aveva concepito come una cosa
vissuta, sperimentata
profondamente. A quelle parole del
suo direttore spirituale, davanti ai
suoi occhi si apre un nuovo
orizzonte, qualcosa che non soltanto
intende, ma che soprattutto vive:
«sento l’Amore in me». Davanti a
questa meraviglia, s’infiamma per il
desiderio di ricambiare, mettendosi a
disposizione di questo Amore:
«voglio stare con Lui, essere suo
amico, suo confidente..., facilitargli il
lavoro di pulire, di estirpare, di



bruciare...». Sentendo poi la paura di
non essere capace, di non essere
all’altezza, sopravviene la certezza
che farà tutto Dio, se egli lo lascerà
fare.

Accogliere il dono di Dio

La prima cosa che sorprende in
questa nuova scoperta che si apre
davanti a san Josemaría è il
protagonismo di Dio. Alcune
settimane più tardi darà forma a
quello che sarà il n. 57 di Cammino:
«Coltiva l’intimità con lo Spirito
Santo – il Grande Sconosciuto –
perché è Lui che ti deve
santificare[6]. La nostra santità è
opera di Dio, anche se spesso questo
Dio che ci santifica si trasforma nel
«Grande Sconosciuto».

In un mondo come il nostro, che
mette l’accento sul fare umano e sul
frutto del nostro impegno, non
sempre teniamo presente che la
salvezza che riceviamo da Dio è



sostanzialmente un dono gratuito.
Scrive san Paolo: «per questa grazia
siete salvi mediante la fede» (Ef 2, 8).
Naturalmente, l’impegno che noi
poniamo è importante, e non è lo
stesso vivere in un modo o in un
altro. Tuttavia ogni nostro atto è
basato sulla certezza che «il
cristianesimo è grazia, è la sorpresa
di un Dio che, non pago di creare il
mondo e l’uomo, si è messo al passo
con la sua creatura[7]. Questa è una
cosa che ciascuno è tenuto a scoprire
in modo personale. Come piace
ripetere a Papa Francesco, bisogna
riconoscere che «Dio è Colui che ti
‘precede’. Uno lo sta cercando, ma
Lui ti cerca per primo. Uno vuole
incontrarlo, ma Lui ci viene incontro
per primo[8].

Da questa scoperta ha origine «un
principio essenziale della visione
cristiana della vita: il primato della
grazia[9]. Con il trascorrere degli
anni non hanno perduto attualità le



parole con le quali san Giovanni
Paolo II preparava la Chiesa al nuovo
millennio. In sostanza, il Papa ci
metteva in guardia da una tentazione
che può insidiare la vita spirituale o
la missione apostolica: «pensare che i
risultati dipendano dalla nostra
capacità di fare e di
programmare[10]. Così potremmo
considerare che la nostra vita
interiore non sia tanto intensa come
speravamo perché non ci
impegniamo sufficientemente, o che
il nostro apostolato non dia il frutto
previsto perché non siamo stati
abbastanza esigenti. Questo può
essere una parte del problema, ma
non lo esaurisce del tutto. Noi
cristiani sappiamo che è Dio a fare le
cose: «Le opere d’apostolato non
crescono con le forze umane, ma con
il soffio dello Spirito Santo[11]. Ecco
dunque un altro modo di riconoscere
che la nostra vita non vale per quel
che facciamo, né perde valore se
facciamo poco o se andiamo incontro



a qualche insuccesso... finché ci
rivolgiamo a quel Dio che è voluto
vivere in mezzo a noi. «Vivere
secondo lo Spirito Santo è vivere di
fede, di speranza, di carità:
permettere che Dio prenda possesso
di noi e cambi il nostro cuore alla
radice, portandolo alla Sua
misura[12]. L’autentico punto di
partenza per la vita cristiana, «per
fare le opere buone» che Dio nostro
Padre ci affida (Ef 2, 10), è dunque un
riconoscente ricevere, accogliere il
dono di Dio che ci induce a vivere
nell’abbandono pieno di speranza
caratteristico dei figli di Dio[13].

«Avere una relazione amorosa e
docile verso lo Spirito Santo»

Accogliere il dono di Dio significa
ricevere una Persona, e così si
capisce il consiglio dato da Padre
Sánchez a san Josemaría: «Curi
l’amicizia con lo Spirito Santo. Non
parli: lo ascolti». L’amicizia si cura



con una persona, e l’amicizia cresce
dialogando. Per questo, nello
scoprire la presenza personale di Dio
nel suo cuore, san Josemaría fece un
proposito preciso: «coltivare, se
possibile senza interruzione,
l’amicizia e la relazione amorosa e
docile verso lo Spirito Santo». Questo
è ciò che possiamo fare da parte
nostra per ascoltarlo.

Si tratta di una via percorribile da
tutti i cristiani: essere sempre
disponibili all’azione del Paraclito,
ascoltare le sue ispirazioni,
permettere che ci guidi «alla verità
tutta intera» (Gv 16, 13). Gesù aveva
promesso ai Dodici: «Egli v’insegnerà
ogni cosa e vi ricorderà tutto ciò che
io vi ho detto» (Gv 14, 26). È lo Spirito
Santo che ci permette di vivere
secondo i disegni di Dio, perché Egli è
anche Colui che ci «annunzierà le
cose future» (Gv 16, 13).



I primi cristiani compresero questa
realtà, e soprattutto la vissero.
«Quasi non c’è pagina degli Atti degli
Apostoli in cui non si parli di Lui e
dell’azione con cui Egli informa,
dirige e vivifica la vita e le opere
della comunità cristiana
primitiva[14]. In realtà, «tutti quelli
che sono guidati dallo Spirito di Dio,
costoro sono figli di Dio» (Rm 8, 14). E
noi ci lasciamo portare da Lui se ci
prepariamo continuamente alla
«difficile disciplina dell’ascolto[15].
Stare con lo Spirito Santo vuol dire
cercare di ascoltare la sua voce, «che
ti parla attraverso le vicende della
vita quotidiana, attraverso le gioie e i
dolori che l’accompagnano,
attraverso le persone che ti stanno
accanto, attraverso la voce della tua
coscienza, assetata di verità, di
felicità, di bontà e di bellezza[16].

A tale proposito, è interessante un
passo dell’ultimo libro-intervista di
Benedetto XVI. Il giornalista gli



domanda se non ci sono momenti nei
quali il Papa «può sentirsi
tremendamente solo»: «Sì – risponde
Benedetto XVI –, ma grazie al fatto
che mi sento tanto unito al Signore,
non sono mai del tutto solo»; e subito
aggiunge: «Uno semplicemente sa:
non sono io che fa questo. Da solo
non potrei farlo. Egli è sempre lì.
Non debbo fare altro che ascoltare e
aprirmi completamente a Lui[17].La
prospettiva di condividere la propria
vita con Dio, di vivere l’amicizia con
Lui, oggi è attraente come è sempre
stato. Ma, «come si ottiene questo
ascolto, questo aprirsi
completamente a Dio?». Il Papa
emerito sorride e il giornalista
insiste: «Qual è il modo migliore?».
Benedetto XVI risponde con
semplicità: «Supplicando il Signore –
ora devi aiutarmi! – e raccogliendosi
interiormente, rimanendo in
silenzio. E poi si può sempre bussare
alla porta con l’orazione, e suole
funzionare[18].



Imparare a riconoscere la sua voce

Nella nostra personale vita di
preghiera, magari senza volerlo,
possiamo a volte desiderare
fenomeni in qualche modo
straordinari che ci assicurino che
stiamo parlando con Dio, che Egli ci
ascolta, che ci parla. La vita
spirituale, invece, si realizza in un
modo più abituale. Più che ricevere
grazie speciali, si tratta di «essere
sensibili a ciò che lo Spirito divino
suscita intorno a noi e in noi[19].

«Tutti quelli che sono guidati dallo
Spirito di Dio, costoro sono figli di
Dio» (Rm 8, 14). La guida del
Paraclito di solito consiste nel darci,
più che delle indicazioni concrete,
luci e orientamenti. In modi molto
diversi e tenendo conto dei tempi di
ciascuno, va illuminando le vicende
piccole e grandi della nostra vita.
Così, un particolare e poi un altro
vanno assumendo un aspetto nuovo,



diverso, con una luce che conferisce
un significato più chiaro a ciò che
prima appariva confuso e incerto.

In che modo riceviamo queste luci?
In mille modi diversi: leggendo la
Scrittura, gli scritti dei santi, un libro
di spiritualità; oppure in situazioni
inaspettate, durante una
conversazione tra amici, leggendo
una notizia... Sono infiniti i momenti
in cui lo Spirito Santo può suggerirci
qualcosa. Però Egli fa affidamento
sulla nostra intelligenza e sulla
nostra libertà per dare forma a suoi
suggerimenti. Conviene imparare a
pregare in base a questi sprazzi di
luce, a meditarli senza fretta giorno
dopo giorno, a soffermarsi nella
preghiera, domandando al Signore:
“A parte la questione che mi
preoccupa, o quello che mi è
successo, che mi vuoi dire, che mi
proponi per vivere meglio?”.



Per ciò che riguarda l’ascolto
paziente, è bene tenere presente che
la voce dello Spirito Santo può
apparire nel nostro cuore mescolata
con altre voci assai diverse: il nostro
egoismo, i nostri desideri, le
tentazioni del diavolo... Com’è
possibile riconoscere man mano
quello che viene da Lui? In questo,
come in tante altre cose, non esistono
prove irrefutabili; però alcuni segni
aiutano a percepire la sua presenza.
In primo luogo, dobbiamo essere
convinti che Dio non si contraddice:
non ci chiederà nulla di contrario
agli insegnamenti di Cristo, ricordati
nella Scrittura e indicati dalla Chiesa.
Non ci suggerirà neppure qualcosa
che si opponga alla nostra vocazione.
In secondo luogo, dobbiamo prestare
attenzione a ciò che comportano
queste ispirazioni. Dai frutti si
riconosce l’albero (cfr. Mt 7, 16-20); e,
come scrive San Paolo, «Il frutto dello
Spirito è amore, gioia, pace,
pazienza, benevolenza, bontà,



fedeltà, mitezza, dominio di sé» (Gal
5, 22-23). La tradizione spirituale
della Chiesa è costante nel segnalare
che «lo Spirito di Dio produce
inevitabilmente pace nell’anima; il
demonio produce inevitabilmente
disordine[20]. Durante la giornata si
affacceranno alla nostra mente
un’infinità di idee felici; idee di
servizio, di assistenza, di solerzia, di
perdono. Spesso non avremo forse
una buona idea, ma sarà lo Spirito
Santo a smuovere il nostro cuore.
Assecondare le ispirazioni del
Paraclito ci colmerà del gaudium
cum pace – della gioia piena di pace –
che noi chiediamo ogni giorno.

La docilità al Paraclito è, in fin dei
conti, una disposizione che conviene
coltivare serenamente, con l’aiuto
della direzione spirituale. È in ogni
caso significativo che questa
prospettiva si sia aperta a san
Josemaría proprio in questo contesto.
Il consiglio che aveva ricevuto -



«ascoltalo» - rivela anche quanto il
Padre Sánchez fosse consapevole
della sua missione di direttore
spirituale: rendere più facile allo
Spirito Santo di prendersi sempre a
cuore di guidare quest’anima, di
«facilitargli il lavoro di pulire, di
estirpare, di bruciare...». Questo è il
compito di quelli che aiutano altri
nella loro vita spirituale, aiutandoli a
conoscersi meglio, in modo che
possano percepire meglio quello che
il Paraclito può chiedere loro. In tal
modo, ciascuno imparerà un po’ per
volta a vedere Dio in ciò che gli
succede e in ciò che succede nel
mondo.

Ancorati all’Amore di Dio, con il
soffio dello Spirito Santo

Dall’Ascensione del Signore nei cieli
e l’invio dello Spirito Santo a
Pentecoste, viviamo nel tempo della
missione: Cristo stesso ci ha affidato
l’incarico di portare la salvezza nel



mondo intero. Papa Francesco ha
parlato in ripetute occasioni del
«dinamismo di “uscita” che Dio vuole
provocare nei credenti[21],
affermando nel contempo che,
assieme al compito, ci ha dato la
forza per adempierlo. In verità,
questo dinamismo «non è una
strategia, ma la forza stessa dello
Spirito Santo, Carità increata[22].

Nella sua catechesi sulla speranza,
Papa Francesco ha ricordato quanto
sia importante lasciarci guidare dallo
Spirito Santo con una immagine
molto amata dai Padri della Chiesa:
«La lettera agli Ebrei paragona la
speranza a un’ancora (cfr. 6, 18-19); e
a questa immagine possiamo
aggiungere quella della vela. Se
l’ancora è ciò che dà alla barca la
sicurezza e la tiene “ancorata” in
mezzo alle onde del mare, la vela è,
invece, ciò che la fa spostare e
avanzare nelle acque. La speranza è
realmente simile a una vela che



raccoglie il vento dello Spirito Santo
e lo trasforma in forza motrice che
spinge la barca, a seconda dei casi,
verso il mare aperto o verso la
sponda[23].

Vivere ancorati alla profondità
dell’Amore di Dio ci dà sicurezza;
vivere uniti allo Spirito Santo ci
permette di andare avanti con la
forza di Dio e nella direzione da Lui
suggerita: «volare, senza appoggiarti
a niente di quaggiù, attento alla voce
e al soffio dello Spirito[24]. Le due
cose nascono dalla unione con Dio.
Per questo «la Chiesa non può fare a
meno del polmone della
preghiera[25]. Gli ultimi papi lo
hanno ricordato continuamente: se
vogliamo compiere la missione che
Cristo ci ha affidato con lo stesso
Spirito che muoveva Lui, non c’è
altra strada che la preghiera, il
rapporto continuo e fiducioso con il
Paraclito. Fare la scoperta della
presenza viva di Dio nel nostro



cuore. E navigare verso il largo
guidati dallo Spirito Santo, «luce,
fuoco, vento impetuoso [...] che
ravviva la fiamma e la rende capace
di provocare incendi d’amore[26].

Lucas Buch

[1] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 127.

[2] Ibíd., n. 128.

[3]P. Rodríguez, commento al n. 57
della “Edición crítico-histórica de
Camino”, p. 269.

[4]San Josemaría, Apuntes íntimos, n.
864, in P. Rodríguez, Camino. Edición
crítico-histórica, commento al n. 57,
p. 270. Lì si rimanda a uno studio di
J.L. Illanes, “Trato con el Espíritu
Santo y dinamismo de la experiencia
espiritual. Consideraciones a partir



de un texto del Beato Josemaría
Escrivá”, in P. Rodríguez et al., El
Espíritu Santo y la Iglesia: XIX
Simposio Internacional de Teología
de la Universidad de Navarra, 1999,
467-479 (disponibile qui).

[5] San Josemaría, Amici di Dio, n.
306.

[6] Cfr. P. Rodríguez, Camino. Edición
crítico-histórica, commento al n. 57.
L’autore data la redazione di questo
punto al 22-XI-1932.

[7] San Giovanni Paolo II, Lettera ap.
Novo millennio ineunte, 6-I-2001, n.
4.

[8]S. Rubin, F. Ambrogetti, Papa
Francesco, Il nuovo Papa si racconta,
Edizioni Salani.

[9] San Juan Pablo II, Novo millennio
ineunte,San Giovanni Paolo II, Novo
millennio ineunte, n. 38.

https://dadun.unav.edu/handle/10171/5827


[10]Ibid.

[11]San Josemaría, Colloqui, n. 40.

[12] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 134.

[13] Cfr. F. Ocáriz, Lettera pastorale,
14-II-2017, n. 8.

[14] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 127.

[15] San Giovanni Paolo II, Discorso,
5-VI-2004.

[16]Ibid.

[17] Benedetto XVI, Ultime
Conversazioni, Edizioni Garzanti.

[18] Ibid.

[19] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 130.

[20] J. Philippe Alla scuola dello
Spirito Santo, Edizioni Dehoniane.



[21] Papa Francesco, Es. Ap.
Evangelii Gaudium (24-XI-2013), n.
20.

[22]F. Ocáriz, Lettera pastorale 14-
II-2017, n. 9.

[23]Papa Francesco, Udienza
Generale, 31-V-2017.

[24]San Josemaría, Forgia, n. 994.

[25] Papa Francesco, Es. Ap.
Evangelii Gaudium (24-XI-2013), n.
262.

[26]San Josemaría, Amici di Dio, n.
244.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/nuove-
scoperte-iv-non-parlare-ascoltalo-2/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/nuove-scoperte-iv-non-parlare-ascoltalo-2/
https://opusdei.org/it-ch/article/nuove-scoperte-iv-non-parlare-ascoltalo-2/
https://opusdei.org/it-ch/article/nuove-scoperte-iv-non-parlare-ascoltalo-2/

	Nuove scoperte (IV): «Non parlare: ascoltalo»

