
opusdei.org

Motivo della nostra
speranza

La sfida peculiare del periodo
storico in cui viviamo consiste –
in gran parte– nel riuscire a
comunicare la novità di Cristo a
coloro che pensano che si tratti
di una figura in qualche modo
superata. Articolo del professor
Lluís Clavell.

06/06/2008

Lungo il suo straordinario
pontificato, Giovanni Paolo II ha
chiamato tutti i cristiani a
evangelizzare quei paesi e ambienti



che, a causa di un lungo processo di
secolarizzazione, non conoscono più
Cristo. Molti hanno appena sentito
parlare di Gesù, e, allo stesso tempo,
si sentono insoddisfatti di fronte alle
proposte terrene più diffuse
nell’opinione pubblica; altri hanno
ascoltato o letto qualcosa sulla sua
Persona, ma in realtà la conoscono
superficialmente o ne posseggono
un’immagine deformata.

Benedetto XVI ha voluto assumere
pienamente questa missione: nelle
sue omelie, nei suoi discorsi e scritti
si avverte come cerca modi di
metterci in contatto con il vero Cristo
e di suscitare l’amicizia con Lui.
Molti, credenti e non credenti,
corrispondono a questo impegno,
come si coglie nella crescente
attenzione che si presta alle parole
del Papa e dal notevole aumento di
persone che vanno in piazza San
Pietro per ascoltarlo. Anche le code
costanti per andare a pregare sulla



tomba di Giovanni Paolo II sono una
prova della reazione positiva della
gente alla chiamata alla nuova
evangelizzazione e
dell’incancellabile necessità che il
cuore umano ha di Dio.

Facilitare l’incontro con Cristo

A Pentecoste, lo spirito di Verità si
presentò in forma di lingue di fuoco
su Maria e sui discepoli. Gli apostoli
parlarono con vocaboli che le
migliaia di pellegrini presenti a
Gerusalemme in quei giorni
compresero nella propria lingua.
Oggi, come allora, il Consolatore ci
spinge a utilizzare degli argomenti e
un linguaggio che si adattino a ogni
ambiente e a ogni persona. La
situazione culturale, politica e
mediatica fa sorgere l’esigenza di
trovare ragioni convincenti per i vari
contesti sociali, di elaborare idee che
attraggano e di offrire soluzioni
positive alle difficoltà. Si tratta di



dare motivazioni solide e
comprensibili, in modo sereno,
rispettoso e amabile, come
raccomanda la prima lettera di San
Pietro: glorificate Cristo nei vostri
cuori, pronti sempre a rispondere
a chiunque vi domandi ragione
della speranza che è in voi.
Tuttavia questo sia fatto con
dolcezza e rispetto 1.

Ora, come nei primi momenti della
Chiesa, solo una migliore conoscenza
del volto di Gesù Cristo e un’amicizia
più profonda con Lui ci
permetteranno di sorprendere i
nostri contemporanei con una
notizia piena di speranza e gioiosa:
quella che porta con sé lo scoprire il
Signore come l’unico capace di
riempire abbondantemente i
dolorosi vuoti di senso dai quali tante
volte sono angosciati.

Benedetto XVI insiste sulla necessità
di rafforzare la ragione, e



sull’importanza che ha avuto, fin
dagli inizi, l’incontro del
cristianesimo, con la tradizione
filosofica ellenica. La sua prima
enciclica, Deus caritas est, è un
esempio della sua volontà di
riconciliare ragione e fede nel nucleo
stesso del cristianesimo, l’amore
divino: «Senz’altro, la fede ha la sua
specifica natura di incontro con il
Dio vivente, un incontro che ci apre
nuovi orizzonti molto al di là
dell’ambito proprio della ragione. Ma
al contempo essa è una forza
purificatrice per la ragione stessa.
Partendo dalla prospettiva di Dio, la
libera dai suoi accecamenti e perciò
l’aiuta ad essere meglio se stessa. La
fede permette alla ragione di
svolgere in modo migliore il suo
compito e di vedere meglio ciò che le
è proprio» 2.

La fede si presenta come un’amica
della ragione, come un’illuminazione
trascendente, come una luce più



potente che si infonde nella nostra
intelligenza umana; ma Benedetto
XVI rivendica anche il ruolo che la
ragione può svolgere come istanza
critica della religione stessa. La
ragione, aperta alla trascendenza,
alla ricerca della verità, offre –da una
prospettiva cristiana– una base per il
dialogo con altre credenze; più
ancora. È un aiuto fondamentale
perché la religione non degeneri in
superstizione. In questo modo, si può
dire che la ragione appartiene al
nucleo del compito del teologo e
anche all’esistenza della teologia
cristiana, nella misura in cui –come
raccomandava il papa, citando
Manuele II Paleologo– «non agire
secondo ragione è contrario alla
natura di Dio» 3.

Alla luce della Rivelazione cristiana
che insegna come in principio era il 
Logos 4, la ragione estende il suo uso:
non si chiude nelle realtà sensibili,
ma la sua apertura alla verità



raggiunge in qualche modo gli
interrogativi fondamentali dell’uomo
ed è capace di purificare il modo con
cui si vive la fede 5. La fede e la
ragione «sono come le due ali con le
quali lo spirito umano s’innalza
verso la contemplazione della
verità»6.

Ampliare l’orizzonte della ragione,
un compito universitario

Nell’affrontare le relazioni tra la
ragione e la fede, il cristiano deve
contare sulla diversità delle scienze.
Attualmente, la specializzazione è
una patente caratteristica
nell’organizzazione delle scienze;
grazie ad essa, inoltre, il progresso
scientifico ha ricevuto nell’ultimo
secolo una notevole spinta. In molti
casi, tuttavia, è probabile che lo
scienziato sia portato dal suo stesso
lavoro a porsi problemi che non
potrà mai risolvere con il suo metodo
di conoscenza; questa carenza



mostra la necessità di stimolare la
collaborazione tra gli esperti nei
diversi rami del sapere, per unificare
i punti di vista e arrivare così a una
nuova sintesi.

La ricerca di una nuova armonia tra
fede e ragione è un compito
specificamente proprio
dell’università. Questa si dovrebbe
trasformare in «un grande
laboratorio in cui, secondo le diverse
discipline, si elaborano sempre nuovi
percorsi di ricerca in un confronto
stimolante tra fede e ragione (…).
Non è un’avventura entusiasmante?
Sì, lo è perché, muovendosi
all’interno di questo orizzonte di
senso, si scopre l’intrinseca unità che
collega i diversi rami del sapere: la
teologia, la filosofia, la medicina,
l’economia, ogni disciplina, fino alle
tecnologie più specializzate, perché
tutto è collegato» 7. Nell’Università si
concentra l’universalità delle
conoscenze umane e si manifesta la



dipendenza tra la crescita della
persona umana e il piano creatore
divino: la ricerca –come qualsiasi
altro lavoro onesto– arricchisce la
nostra esistenza nel mondo e insieme
propone a ogni generazione un
impegno con il futuro.

Per realizzare questa grande
avventura di sintesi culturale,
Benedetto XVI suggerisce un
cammino: «la ragione scientifica
moderna deve semplicemente
accettare la struttura razionale della
materia e la corrispondenza tra il
nostro spirito e le strutture razionali
operanti nella natura come un dato
di fatto, sul quale si basa il suo
percorso metodico. Ma la domanda
sul perché di questo dato di fatto
esiste e deve essere affidata dalle
scienze naturali ad altri livelli e modi
del pensare – alla filosofia e alla
teologia»8. Coloro che coltivano le
scienze particolari devono aprirsi,
pertanto, a un ambito superiore



capace di illuminare una molteplicità
di risultati, dove sia possibile
percepire una comprensione che dia
unità a queste conoscenze: il mondo
raggiunge il suo significato nella
capacità unificante dell’intelligenza,
ma questa deve dispiegarsi verso un
aldilà trascendente, che dia un senso
ultimo all’esistenza.

D’altra parte, l’apertura universale
della ragione interessa pure i teologi
e i filosofi, che non possono isolarsi e
prescindere dalle altre scienze. La
filosofia –e in modo particolare la
metafisica –utilizza conoscenze delle
altre discipline ed esamina i loro
presupposti, cercando di chiarirli e di
darne una giustificazione. È un
sapere adeguato alle questioni di
principi, ma non rende affatto
superflue le altre scienze 9. Inoltre
l’apertura della ragione richiede che
filosofia e teologia riflettano su altre
dimensioni dell’esistenza umana,
come sono le grandi esperienze



religiose. «È a questo grande logos, a
questa vastità della ragione, che
invitiamo nel dialogo delle culture i
nostri interlocutori. Ritrovarla noi
stessi sempre di nuovo, è il grande
compito dell'università» 10.

Una sintesi personale, frutto
dell’unità di vita

Le relazioni tra fede e ragione non si
manifestano solo in ambito
universitario: possiamo considerare
gli insegnamenti di Giovanni Paolo II
e di Benedetto XVI come richiami
della Provvidenza a esprimere
meglio l’armonia tra la fede e la
ragione. Rispondere a questo
richiamo obbliga a curare la propria
formazione e a considerare come la
fede illumina l’intelligenza nella
nostra esistenza quotidiana: richiede
di mettere i mezzi perché la nostra
ragione sia cattolica. Con parole di
San Josemaría, una mente
autenticamente cristiana dovrebbe



possedere ampiezza di orizzonti, e
un vigoroso approfondimento, in
quello che c’è di perennemente
vivo nell’ortodossia cattolica: –
anelito retto e sano –mai
frivolezza– di rinnovare le
dottrine tipiche del pensiero
tradizionale, nella filosofia e
nell’interpretazione della storia…;
–una premurosa attenzione agli
orientamenti della scienza e del
pensiero contemporanei; – e un
atteggiamento positivo e aperto, di
fronte all’odierna trasformazione
delle strutture sociali e dei modi di
vita 11.

Siccome non tutti abbiamo le stesse
opportunità, né capacità, né interessi
per approfondire la formazione
culturale, le parole precedenti si
concreteranno in ogni caso in modo
diverso; ma per tutti devono essere
una spinta per considerare i mezzi
che mettiamo al fine di comprendere
meglio i problemi del nostro tempo



ed essere più incisivi nelle proposte
che facciamo. La famigliarità con la
dimensione razionale della fede è
una parte fondamentale della
formazione teologica di ogni
cristiano, e certamente un fattore
importante del dono delle lingue che
San Josemaría chiedeva per un
apostolo moderno 12.

Le letture di qualità aiutano in molti
aspetti: aggiungono ragionamenti,
informazioni, cura del linguaggio,
educazione dei sentimenti e degli
affetti… La lettura può essere un
mezzo molto adatto per ampliare i
propri orizzonti formativi. Senza
dubbio la lettura pausata stimola la
formulazione di nuovi progetti e
permette di giudicare meglio le
informazioni che alcune volte si
ricevono dai mezzi di
comunicazione; ma, spesso, alcuni
stili di vita rendono difficile per il
lettore affrontare delle opere
letterarie o di pensiero che



potrebbero arricchirlo: l’intensità del
lavoro induce molte persone a
cercare un riposo passivo, come
quello offerto dalla televisione o da
romanzi di pura evasione. Pensando
alle nuove generazioni, è utile
ricordare che la cultura personale e
collettiva dipende molto
dall’ambiente nel quale uno si è
formato. Perciò, per rimettere in
moto la ragione, o esercitarla in
armonia con la fede, è decisivo che
l’educazione che si riceve in famiglia
o a scuola aiuti ad apprezzare, fin
dall’infanzia, la bellezza del bene, dei
comportamenti dettati dalla virtù, e
dei lavori terminati fino in fondo.
Dipende dai genitori, dai professori,
dai tutors e dagli amici che i giovani
si affezionino presto alla lettura ed
esercitino sempre di più la loro
partecipazione al Logos divino che è
l’intelligenza.

Un altro ingrediente di mentalità
universale è l’atteggiamento positivo



e aperto di fronte alle correnti di
pensiero. Per poter svelare agli
uomini che Gesù Cristo è la risposta
alle loro inquietudini, è necessario
mostrare che ci facciamo carico dei
problemi e delle soluzioni che ci
propone l’interlocutore, per quanto
errate ci possano sembrare. Un
persona autenticamente cattolica e
universale sa analizzare ed esporre
la posizione dell’altro, anche quando
è contraria a quella personale, con
rispetto, senza metterla in ridicolo,
prendendola sul serio con tutta
l’attrattiva che può avere. Esaminare
con calma gli argomenti contrari
aiuta a porsi domande, stimola a
maturare le proprie idee, a pensare
seriamente: è un modo di ragionare
che utilizza spesso Benedetto XVI.
Omettere questo primo passo può
portare gli ascoltatori ad accettare
qualcosa senza interiorizzarlo, o a
considerare –forse con ragione– che
la risposta non risolve il problema
posto: l’argomento di autorità ha una



valenza limitata e, di fatto, per la
maggior parte dei temi non è
sufficiente; Invece, penetrare nelle
ragioni dell’altro permette di mettere
in rilievo i limiti di tali idee, per
quanto siano generalizzate, nel
momento opportuno e con motivate
obiezioni. Senza un vero interesse
disinteressato per l’altro–ossia, frutto
dell’amore–, non arriveremo mai a
comprenderlo a fondo, così com’è:
solo l’amore coglie la concretezza.

L’armonia tra ragione e fede nella
vita pubblica

L’uso della ragione nella sua
funzione argomentativa e retorica
aiuta a perdere la paura di parlare di
Dio nel mondo professionale e
pubblico, a non limitare il lavoro
apostolico all’ambiente privato,
famigliare e amichevole. La cultura
attuale esige che i cristiani
partecipino ai dibatti su temi di
interesse generale, e che lo facciano



manifestando la loro unità di vita. In
questo modo si otterrà un dibattito
autenticamente sereno e ragionato,
con un linguaggio curato che
contribuirà alla pacifica convivenza.

Oggi, in qualche parte, si pretende di
mettere come base del dialogo
politico un certo relativismo, che
ignora qualsiasi concezione
trascendente dell’uomo. Spesso si
presenta unito alla tolleranza, come
se si volesse affermare che credere in
Dio rende incapaci a comprendere i
problemi e le necessità di coloro che
non hanno fede; o perfino che il
credente, al momento di dialogare,
pretende di imporre –benché non ne
sia cosciente– delle convinzioni che
sono puramente soggettive.

Tuttavia il relativismo non è una
condizione per il progresso, né il
risultato di un maggior rispetto per
la libertà; basta considerare la storia
per vedere l’apporto decisivo del



cristianesimo nella scoperta della
dignità umana, della fiducia nella
ragione e nei valori della libera
convivenza. La fede non ha perduto
nessuna delle sue virtualità: perciò,
di fronte alle difficoltà di un
ambiente che relega ciò che è
religioso all’ambito privato, il
cristiano non può lasciarsi portare
dallo scoraggiamento o dalla
tentazione di nascondere il suo
credo. Sarebbe una manifestazione
di tiepidezza, di comodità e, in
definitiva, di non aver captato la
profonda relazione tra ragione e
fede.

Il dialogo politico richiede di
radunare gli sforzi per costruire il
bene comune; sollecita da ogni
persona la sua iniziativa, le sue
proposte, le sue soluzioni ai problemi
sociali. In questo senso, la dottrina
sociale della Chiesa propone «un
umanesimo all’altezza del disegno
d’amore di Dio sulla storia; un



umanesimo integrale e solidale,
capace di animare un nuovo ordine
sociale, fondato sulla dignità e sulla
libertà di ogni persona umana» 13.
Chi non facesse udire la sua voce di
fronte al relativismo imperante non
solo rinuncerebbe a una concezione
cristiana dell’uomo, ma
abdicherebbe alla propria intimità, sì
da privare gli altri del loro personale
apporto al bene comune.

Naturalmente, la Chiesa non intende
imporre la sua fede a chi non ce l’ha;
ma la verità della sua concezione
dell’uomo può essere riconosciuta,
almeno in parte, dai non credenti.
Uno dei suoi contributi alla vita civile
e politica consiste nell’offrire
argomenti razionali: «Non bisogna
dimenticare che, quando le Chiese o
le comunità ecclesiali intervengono
nel dibattito pubblico, esprimendo
riserve o richiamando certi principi,
ciò non costituisce una forma di
intolleranza o un'interferenza poiché



tali interventi sono volti solamente a
illuminare le coscienze, permettendo
loro di agire liberamente e
responsabilmente secondo le
esigenze autentiche di giustizia» 14.

Nella maggioranza dei casi non
saranno le istituzioni ufficiali della
Chiesa quelle che interverranno
nella discussione pubblica, ma
toccherà ai fedeli laici prendere le
decisioni concrete, teoriche o
pratiche, che ciascuno reputi in
coscienza più opportune e più
confacenti alle proprie
convinzioni e inclinazioni: per
esempio, per quanto riguarda le
correnti artistiche e culturali o i
problemi concreti della loro vita
professionale e sociale, ecc. 15.

Benché i politici abbiano un impegno
più diretto per l’edificazione del bene
comune, non è un compito riservato
solo a loro. Tutti i cristiani sono
chiamati a cooperare allo sviluppo



nelle loro circostanze: dando
esempio di giustizia nelle relazioni
professionali; collaborando a
iniziative culturali o di solidarietà, o
ai mezzi di comunicazione; talvolta
possono intervenire in associazioni
professionali, o partecipare a una
conferenza… Le possibilità sono
molteplici e spetta a ciascuno
riconoscerle quando si presentano.
Ma, alla fine, anche sul terreno
dell’opinione, benché non ci siano
regole universali, converrà mostrare
in molti casi –in modo adeguato,
pensando al pubblico al quale ci si
rivolge– che senza Gesù Cristo manca
la prospettiva per comprendere la
vera importanza di molte situazioni;
che ogni questione può trovare
risposta da una prospettiva cristiana,
anche se a volte non sarà facile
formularla.

Nella nuova evangelizzazione, il
cristiano rende fecondo il dono che
Dio gli ha dato con il Battesimo. Sa di



partecipare alla missione regale,
profetica e sacerdotale di Cristo,
confida in Lui perché metta
l’incremento al suo lavoro. Il
credente, mandato alla vigna da Chi
meglio la conosce, ascolta con nuova
forza le parole di Giovanni Paolo II:
«Non abbiate paura! Aprite, anzi,
spalancate le porte a Cristo! Alla sua
salvatrice potestà aprite i confini
degli Stati, i sistemi economici come
quelli politici, i vasti campi di
cultura, di civiltà, di sviluppo. Non
abbiate paura! Solo Cristo sa cosa è
nell’uomo. Solo Lui lo sa!» 16.

Lluís Clavell

1 I Pt 3, 15-16.

2 Benedetto XVI, Lett. enc. Deus
caritas est, n. 28.

3 Cfr. Benedetto XVI, Discorso
all’Università di Ratisbona, 12-
IX-2006.



4 Cfr. Gv 1, 1.

5 Cfr. Benedetto XVI, Discorso
all’Università di Ratisbona, 12-
IX-2006.

6 Giovanni Paolo II, Lett. enc. Fides et
ratio, preambolo.

7 Benedetto XVI, Discorso
all’Università cattolica del Sacro
Cuore, Roma, 25-XI-2005.

8 Benedetto XVI, Discorso
all’Università di Ratisbona, 12-
IX-2006.

9 Cfr. San Tommaso d’Aquino, Super
Boetium De Trinitate, III, q. 5, n. 1 ad
6.

10 Benedetto XVI, Discorso
all’Università di Ratisbona, 12-
IX-2006.

11 San Josemaría, Solco, n. 428.

12 Cfr. Ibid., nn. 430, 899.



13 Compendio di Dottrina Sociale
della Chiesa, n. 19.

14 Benedetto XVI. Discorso ai
partecipanti al Convegno promosso
dal Partito Popolare Europeo, 30-
III-2006.

15 San Josemaría, Colloqui, n. 12.

16 Giovanni Paolo II, Omelia
all’inizio del ministero di Supremo
Pastore della Chiesa, 22-X- 1978.
Citato nell’Esort. Apost. Christifideles
laici, n. 34.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/motivo-della-
nostra-speranza/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/motivo-della-nostra-speranza/
https://opusdei.org/it-ch/article/motivo-della-nostra-speranza/
https://opusdei.org/it-ch/article/motivo-della-nostra-speranza/

	Motivo della nostra speranza

