
opusdei.org

Mons. Ocáriz:
“Preparare durante
l’Avvento il regalo di
un nuovo Natale”

Pubblichiamo la trascrizione in
italiano di una meditazione del
prelato dell’Opus Dei
sull’Avvento. In questa
meditazione il prelato
considera le conseguenze del
“Fiat” - "che avvenga" - della
Madonna e come si è preparata
ad accogliere suo Figlio.

07/12/2020



Preparate la via del Signore,
raddrizzate i suoi sentieri (Mc 1,3).

La liturgia dell’Avvento ci propone
queste parole - profetiche - di Isaia su
Giovanni Battista, come possiamo
vedere nel Vangelo. L’Avvento è un
periodo di attesa e preparazione, ma
non un’attesa passiva, bensì una
preparazione per la venuta del
Signore.

Celebreremo il Natale, o ancor più
precisamente, l’Incarnazione, la
Nascita del Figlio di Dio fatto
bambino, per noi. Dobbiamo ora
prepararci a contemplare questo
straordinario mistero che è una
manifestazione - soprattutto -
dell'amore di Dio per noi, del dono di
sé del Signore per noi. Colui che è
onnipotente, che è il Creatore,
l'Infinito, desidera diventare un
bambino per noi e tra di noi.

Siamo chiamati a prepararci, con
attenzione, per ricevere, con la



novità che il Natale ci propone ogni
nuovo anno, questo dono di Dio con
grandissimo spirito di
ringraziamento. Inoltre sappiamo
bene che la liturgia dell'Avvento si
riferisce a quella seconda venuta del
Signore alla fine dei tempi che, in
qualche modo, viene anticipata per
ogni persona con la propria morte,
con la fine della propria vita sulla
terra. Questa è una cosa che non
deve spaventarci, ma che deve anzi
farci sentire la nostra vita come una
preparazione, come un avvento: il
Signore verrà a prenderci. Tutta la
nostra esistenza è, in un certo senso,
un tempo di preparazione e di attesa
fino a quel giorno in cui Gesù verrà a
prenderci per portarci insieme a lui.

Un tempo di attesa attiva. Il nostro
viaggio verso Betlemme deve essere
una ricerca di Gesù in tutte le
dimensioni della nostra vita
ordinaria. Ma per farlo, bisogna
"raddrizzare i suoi sentieri". Cosa



significa "raddrizzare i suoi
sentieri"? Significa, per noi,
rimuovere gli ostacoli alla venuta del
Signore in noi, nella nostra anima,
nella nostra vita.

E quali ostacoli affrontiamo? Molti.
Ognuno di noi può domandarsi: Cosa
c'è nella mia vita che è in qualche
modo un ostacolo alla venuta del
Signore? O, per dirlo in un altro
modo: Cosa mi impedisce di aprire la
mia anima, la mia giornata, la mia
vita ordinaria perché il Signore entri
più pienamente con la sua forza, la
sua grazia, il suo bene, la sua gioia?
In altre parole, tutto si può
riassumere in un grande ostacolo che
è il nostro stesso io, la propria
superbia con cui dovremo sempre
lottare, senza scoraggiarci quando la
vedremo emergere.

Questo è, in sostanza, la conversione.
Una conversione che è, sì, frutto del
nostro sforzo, però, soprattutto, della



grazia di Dio. Grazia di Dio che ci
darà la luce per vedere dove
dobbiamo migliorare, dove
dobbiamo aprire di più la strada alla
venuta del Signore nella nostra vita.
E allo stesso tempo, la forza che il
Signore ci dà con la sua grazia,
affinché possiamo farcela, affinché
possiamo corrispondere.

Per questo motivo il vedere i nostri
limiti, le nostre debolezze, non deve
scoraggiarci. Anzi deve darci, in
qualche modo, gioia, non perché
siano limiti, ma perché sono una luce
che ci permette di migliorare, che ci
permette di essere più aperti al dono
di Dio. E soprattutto, vedere questa
grazia di Dio, questa luce di Dio,
come il frutto, di conseguenza, di
qualcosa di così grande come l'amore
onnipotente di Dio per ognuno di noi,
che ora si manifesta a noi in questa
venuta - che stiamo aspettando, alla
quale ci prepariamo attivamente - di



Dio fattosi bambino per noi e tra di
noi.

Meditare sulla venuta del Signore ci
porta logicamente a pensare
all’Eucaristia, perché è dove
troviamo tutta la forza - ogni giorno,
se ogni giorno lo desideriamo - per
aprire l’anima a questa venuta che è
già una realtà piena nella
comunione, che come dice un Padre
della Chiesa - san Leone Magno [1],
in un testo che anche la liturgia
ripropone a volte - “la partecipazione
del corpo e del sangue di Cristo non
fa altro che trasformarci in ciò che
riceviamo”. Ci identifica con Gesù
Cristo, perché questa "apertura delle
vie", questo "raddrizzamento dei
sentieri", questo "prepararci alla
venuta del Signore", consiste nel
prepararci a identificarci con Lui. E
questo lo facciamo principalmente
nell'Eucaristia - lo fa Lui
nell’Eucaristia - affinché questa
identificazione sia reale, affinché il



nostro pensiero sia adeguato al
pensiero del Signore, affinché le
nostre reazioni alle persone o alle
circostanze siano le reazioni del
Signore.

Possiamo identificarci con Gesù
Cristo, anche durante l'Avvento,
pensando alla semplicità del
Bambino, alla disponibilità del
Bambino, al lasciarsi cullare del
Bambino, ma da chi? Nientemeno
che dalla Madonna santissima.

E così entriamo in un altro aspetto
che desidero sia oggetto della nostra
preghiera, per chiedere alla
Madonna - possiamo farlo adesso -
che anche, in occasione della grande
solennità dell’Immacolata
Concezione, ci accompagni. Infatti,
possiamo accompagnarla verso
Betlemme per incontrare Gesù Cristo
più intensamente - ancora una volta
considerato, contemplato - come



espressione del suo infinito amore
fatto Bambino per noi.

L’Immacolata Concezione

Lei, Maria, è stata concepita senza
macchia, piena di grazia. "Piena di
grazia" è come l'Arcangelo la ha
chiamata nell'Annunciazione: "Ave,
piena di grazia" (Lc 1,26). Dopo la
chiamerà anche "Maria", quando dirà
"non aver paura, Maria" (Lc 1,30), ma
il saluto è come se fosse il suo stesso
nome: "Piena di grazia". Cosa
significa “piena di grazia"? Il
significato originale è:
completamente trasformata dalla
grazia. È così che la contempliamo,
sapendo anche che è nostra Madre,
Madre di Dio dal momento
dell'Incarnazione e nostra Madre.

[Questa scena] ha fatto esclamare a
san Josemaría - con un'ammirazione
che vogliamo fare nostra: “Più di te,
soltanto Dio!”. Guardando la
Madonna, diremo: “Più di te, soltanto



Dio!”. Lei riceve una vocazione
straordinaria. Chiede di sapere di
cosa si tratta. E quando l'Angelo
glielo spiega, ecco la risposta di piena
dedizione: Fiat!, “Che avvenga”.
“Avvenga per me secondo la tua
parola” (Lc 1, 38).

Il primo Avvento è già l'attesa della
nascita del Signore, poiché egli è nel
suo grembo verginale. In questa
risposta della Madonna vediamo -
come ha detto papa Francesco in
un’omelia - che la pienezza della
grazia trasforma il cuore, e lo rende
capace di compiere quell’atto così
grande, il Fiat! della Madonna, che
cambierà la storia dell'umanità
(Francesco, 8 dicembre 2015). Quella
parola: “avvenga”.

Anche noi dobbiamo rispondere al
Signore in questo modo: “avvenga”.
Perché tutti noi abbiamo una
vocazione molto precisa. San Paolo,
in un passo della Lettera agli Efesini -



che molti o tutti noi sicuramente
avremo meditato, qualche volta o
anche frequentemente - dice che il
Signore Dio “in lui ci ha scelti prima
della creazione del mondo per essere
santi e immacolati di fronte a lui
nella carità” (Ef 1,4).

Quel testo in latino è interessante,
perché per dire “senza macchia”,
anche se significa la stessa cosa, dice:
“immacolati”. Noi in realtà non
siamo “immacolati” veramente, ma
lui ci chiama a diventare immacolati.
E come? Attraverso l’amore, ci dice.
Attraverso l'amore... Quindi la
chiamata universale alla santità che
san Josemaría ha sempre predicato, e
che il Concilio Vaticano II ha
solennemente accolto, non è una
santità che consiste nel non avere
difetti, nell’essere super-perfetti, o
nell’essere fatti per un museo... È
piuttosto una santità che consiste
nell’amore, nella pienezza
dell’amore. Perché saremo capaci,



con la grazia di Dio, di amare Dio
sempre di più, nonostante i nostri
limiti, anche se abbiamo ancora
difetti e limitazioni: amare Dio e
amare gli altri.

Benedetto XVI, nella sua enciclica
“Deus Caritas est”, si chiedeva: è
possibile amare un Dio che non
vediamo? Di certo avrebbe potuto
fare una presentazione filosofica e
teologica per rispondere a questa
domanda, ma si è limitato a una
fondamentale risposta sintetica. È
possibile amare un Dio che non
vediamo? In realtà, “Dio si è fatto
visibile in Gesù”. È a questo punto
che dobbiamo lanciarci: a
contemplare il Signore, Gesù Cristo,
nel Vangelo e nella nostra preghiera
personale. Perché in questo modo
avremo anche la forza di amare di
più gli altri e di imitare la Vergine
santissima.



È impressionante come, subito dopo
l'Annunciazione, subito dopo essere
diventata - con quel fiat! - Madre di
Dio, la prima cosa che, possiamo
dire, viene in mente alla Madonna è
di pensare a sua cugina. Perché
l’angelo le aveva detto che sua cugina
stava aspettando un figlio, ma non le
aveva detto di andare a trovarla. Era
un segno dell'onnipotenza di Dio,
perché sua cugina era anziana. E la
Madonna si rese subito conto che sua
cugina avrebbe avuto bisogno di
aiuto e partì. E parte, non per andare
a salutare, ma per restare qualche
ora o qualche giorno. Rimane per
mesi, mesi…!

Chiediamo alla Madonna di ottenere
per noi dal Signore una grazia che ci
faccia scoprire prima i bisogni degli
altri, e poi di avere la decisione, il
desiderio e l'efficacia di servire, di
aiutare, di sentire i bisogni degli altri
come nostri.



E vediamo la Vergine Immacolata,
frutto di questa pienezza di grazia,
come sa scoprire anche le necessità a
Cana. Il Signore, i suoi discepoli e la
Madonna sono invitati a un
matrimonio. La Madonna è l’unica a
rendersi conto che manca il vino.
Potremmo dire: è una cosa così
materiale... ma era importante per
gli sposi, perché non facessero una
brutta figura. La Madonna sa fare
attenzione anche a queste piccole
cose ed è per amore, per la sua
pienezza di grazia.

Madre, noi non abbiamo la pienezza
di grazia, ma con il tuo aiuto
vogliamo assomigliare a te per
assomigliare di più a Gesù Cristo.
Prepariamoci a ricevere durante
questo Avvento il dono del nuovo
Natale, facendo della nostra vita un
dono per gli altri e soprattutto per
chi ne ha più bisogno. Ci sono tante
persone che vivono da sole, tanti
malati, persone isolate, tante persone



che a causa della pandemia stanno
soffrendo gravi difficoltà
economiche, nelle loro famiglie.

In conclusione, ci rivolgiamo alla
mediazione materna di Maria,
perché ci guidi anche con Giuseppe
nel cammino verso quella costante
Betlemme del nostro incontro
personale con Gesù Cristo.

[1] San Leone Magno, Sermone 12
sulla Passione del Signore, 3, 7: PL 54,
357

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/mons-ocariz-
meditazione-avvento-immacolata-

natale/ (05/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/mons-ocariz-meditazione-avvento-immacolata-natale/
https://opusdei.org/it-ch/article/mons-ocariz-meditazione-avvento-immacolata-natale/
https://opusdei.org/it-ch/article/mons-ocariz-meditazione-avvento-immacolata-natale/
https://opusdei.org/it-ch/article/mons-ocariz-meditazione-avvento-immacolata-natale/

	Mons. Ocáriz: “Preparare durante l’Avvento il regalo di un nuovo Natale”

