
opusdei.org

Molto umani, molto
divini (XXI): Il regno
di Dio e la sua
giustizia

Le relazioni più importanti
della nostra vita definiscono i
doveri più importanti. La
giustizia traccia una sorta di
mappa per non perderli di
vista. Editoriale della serie sulle
virtù "Molto umani, molto
divini".

21/09/2023



Nella piazza del villaggio il giorno
avanza e il padrone della vigna trova
ancora altri braccianti senza lavoro.
«Perché nessuno ci ha presi a
giornata», gli dicono. Il padrone li
manda a lavorare nella sua vigna,
anche se manca poco al tramonto
(cfr. Mt 20, 7). La convinzione che la
giustizia sociale dipenda
concretamente dalle proprie
decisioni porta il padrone della vigna
ad assumere quei poveri uomini. Per
loro colpa o meno, avevano perso
tutta la giornata e magari
mancavano anche del necessario per
sostenersi. Soprattutto soffrivano per
il fatto di non sentirsi utili, che è una
profonda sofferenza esistenziale. Il
padrone della vigna, non si limita a
corrispondergli del denaro, ma li
aiuta a dare un senso alla loro vita.
Gesù non propone soluzioni
politiche, ma vuole sottolineare che
la «fame e sete di giustizia» (Mt 5, 6)
deve spingerci a cercare soluzioni
creative ai problemi sociali, e che



fermarsi esclusivamente ai problemi
personali non sarà mai da cristiani.

Calore della carità, solidità della
giustizia

La stessa giustizia che ci porta a
riconoscere gli altri nelle loro
diversità e, quindi, a rispettare tutto
ciò che appartiene loro (la vita, la
reputazione, le proprietà) richiede di
riflettere sugli elementi minimi che
sono necessari per una vita umana
degna, e agire di conseguenza. Se Dio
ci ha dato tutti i beni della terra
affinché, uomini e donne, godiamo
della vita con gli altri, non può
lasciarci indifferenti il fatto che,
mentre alcuni godono di una vita
comoda, altri muoiano di fame o non
possano beneficiare, ad esempio, di
una educazione che aprirebbe le
porte a nuove opportunità.

«Il mondo esiste per tutti, perché
tutti noi esseri umani nasciamo su
questa terra con la stessa dignità. (...)



Di conseguenza, come comunità
siamo tenuti a garantire che ogni
persona viva con dignità e abbia
opportunità adeguate al suo sviluppo
integrale»[1]. Le questioni ecologiche,
per esempio, non possono astrarsi da
una riflessione sulla giustizia. Al di là
della legittima opinione che si può
avere riguardo i diversi problemi e le
possibili soluzioni, un cristiano dovrà
sempre sentirsi responsabile circa il
mondo che vogliamo lasciare alle
prossime generazioni.

Il calore della nostra carità e la
solidità della nostra giustizia ci
daranno i criteri e la forza necessari
per vivere nel miglior modo possibile
le nostre relazioni con gli altri.
Certamente, i vincoli della carità
condizionano i nostri doveri di
giustizia e le due virtù determinano
molte delle decisioni che prendiamo
ogni giorno: la preoccupazione per la
mia famiglia ha la priorità sulle altre
possibili iniziative sociali. L’«ordine



della carità» [2]
, sul quale insisteva san

Josemaría è anche un ordine della
giustizia: non sarebbe giusto nel caso
mia madre fosse malata non trovare
il tempo per farle visita per il fatto di
essere impegnato in iniziative sociali
molto importanti, ma che mi
impediscono di compiere i miei
doveri di figlia o di figlio del padrone
della vigna, preoccupato di dare a
molti un lavoro dignitoso, lo portasse
a mettere a rischio il benessere
familiare, non sarebbe del tutto
giusto verso i suoi.

Però, i vincoli della giustizia ci
aiutano anche a migliorare nella
carità. L’amore verso la propria
famiglia e conoscenti a volte
potrebbe essere disordinato e
portarci a rifugiarci nelle nostra vita
privata, senza voler renderci conto
dei bisogni di tanti uomini e donne
che ci stanno intorno; potrebbe
anche portarci a cercare sempre il
meglio per i nostri, anche facendo



torto ad altri. Per questo è meglio
fare come il padrone della vigna:
nonostante si trovasse in una
condizione comoda e confortevole,
nella quale probabilmente poteva
godere di ricchezze abbondanti,
decide di complicarsi la vita;
percorre più volte le strade e offre a
tanti operai l’opportunità di ricevere
la paga per il loro lavoro. Questa è la
fame di giustizia di coloro che
seguono Gesù, che li porta a lasciare
la propria comodità.

Infine, carità e giustizia hanno
bisogno di intrecciarsi in una visione
della realtà retta da una viva
coscienza di tutto ciò che, in noi e
nella nostra vita, è relazione. «La
giustizia che può essere stabile
fondamento della pace è la giustizia
dei figli di Dio, la giustizia vivificata
dalla carità che vede fratelli negli
altri, figli dello stesso Padre
celeste»[3]. La nostra santità, alla fine,



consiste nello scoprire che l’altro fa
parte della nostra vita.

Relazioni e doveri

Nella Sacra Scrittura la parola
«giustizia» ha un significato molto
più ricco di quello dell’accezione
attuale. «La giustizia non è
un'astrazione né una utopia. Nella
Bibbia, è il compimento onesto e
fedele di tutti i doveri verso Dio, e
fare la sua volontà»[4]. Quando si
dice, per esempio, che san Giuseppe
era giusto, ci viene fatto intendere
che era santo, cioè, che in ogni
occasione era corretto. Una
dimensione molto importante di
tutte le decisioni assunte dal santo
Patriarca era quella di non soppesare
i doveri verso il Signore e verso le
altre persone, specialmente riguardo
a Maria, per ordinare le priorità
della sua vita e del suo cuore. La
persona giusta non è tanto che si
crede il centro di ogni cosa, quanto



piuttosto chi si lascia valutare e
organizza la propria vita sulle
relazioni con gli altri. «Il giusto vivrà
di fede» (Eb 10, 38).

Nel leggere le opere di san Josemaría
possiamo restare sorpresi del fatto
che, assieme a passaggi nei quali
descrive l’amore e la dedizione come
tratti distintivi della vita cristiana, in
molte altre occasioni affermi che la
santità consiste semplicemente nel
compiere il dovere di ogni momento.
«La nostra vita — di noi cristiani —
deve essere molto usuale: cercare di
far bene, tutti i giorni, le stesse cose
che siamo obbligati a vivere;
realizzare nel mondo la nostra
missione divina, compiendo il
piccolo dovere di ogni istante. — O,
meglio: sforzandoci di compierlo,
perché, a volte, non ci riusciremo e,
alla sera, nell'esame, dovremo dire al
Signore: non ti offro virtù; oggi ti
posso offrire solo difetti, ma — con la
tua grazia — arriverò a dichiararmi



vincitore»[5]. Che il concetto di
«dovere» abbia una posizione così
importante nei suoi scritti può
certamente sorprendere un poco il
lettore o il credente di oggi. In effetti,
delineare l’ideale cristiano nel
puntiglioso compimento dei doveri
non soltanto è poco attraente, ma
può anche darci sconforto e tristezza.
Se il cristianesimo è la religione
dell’amore e, quindi, della libertà,
perché l’enfasi di san Josemaría per
una parola apparentemente tanto
sobria e fredda come «dovere»? Di
fatto, nonostante lo stupore per il
comportamento del padrone della
vigna, quello che accende la nostra
ammirazione per lui è proprio questa
generosità che va bel oltre un
semplice senso del dovere.

Tuttavia, non capiremo la profondità
del pensiero di san Josemaría se
credessimo che il suo messaggio sia
semplicemente un richiamo freddo e
secco al compimento dei doveri della



nostra vita ordinaria. Non è un
compimento in sé quello che ci
avvicina a Dio, ma l'amore che ci
spinge a fare ogni impegno della
nostra giornata con la maggiore
perfezione possibile. «La devozione
sincera, il vero amore di Dio, induce
al lavoro, al compimento – anche se
costa – del dovere di ogni giorno»[6].
Ma, affinché la carità, che è chiamata
ad essere il motore e il fine di ogni
nostro atto, non perda la necessaria
tensione verso ciò che è veramente
importante in ogni momento,
abbiamo bisogno della virtù della
giustizia, che ci dispiega una specie
di mappa con le pietre miliari
importanti per ogni giornata. La sua
definizione parte da questo
principio: ogni dovere si fonda su
una relazione. Le più importanti
relazioni della nostra vita
definiscono i doveri più importanti.

Il dovere di ogni momento



Non pochi doveri di giustizia sono
frutto e manifestazione dell’amore,
che dimostriamo vivendoli con
delicatezza. Accudire i propri figli e
dedicare loro tempo è un dovere di
giustizia, che naturalmente nasce
dall’amore. Il suo compimento spesso
ci riempirà di gioia e non avremo
bisogno di proporcelo; a volte, però,
potrà essere sentito come un dovere
più pesante, perché si scontra con
altre possibili attività, o perché siamo
particolarmente provati. Rendere nel
lavoro è pure un dovere, non solo
verso il nostro capo, ma anche verso
la nostra famiglia e la società. Se
riceviamo una determinata paga per
un tempo e risultati determinati, è
una questione di giustizia sforzarci
per raggiungerli. E, in definitiva, un
cristiano che vuole trasformare tutto
ciò che fa in occasione di amare Dio e
gli altri, scopre opportunità di servire
in tutte le circostanze del proprio
lavoro.



D’altro canto, a volte potrebbe
sembrare che il rispetto di certi
diritti possa opporsi alla carità. Nel
merito, san Josemaría ha insegnato
sempre che una manifestazione della
mentalità laicale, cioè del senso di
appartenenza al mondo, consiste
nell’esigere, con carità e rispetto,
quello che spetta. Per esempio,
lottare per un meritato aumento
della paga o per il rispetto della
parola data non vuol dire non saper
perdonare o non accontentarsi di
quello che si ha, ma consolida la
pratica della giustizia attorno a noi e
nella società, a beneficio di tutti. «Se
veramente siamo giusti, faremo
fronte ai nostri impegni
professionali, familiari, sociali...,
senza smancerie e senza sfoggio,
lavorando sodo ed esercitando i
nostri diritti, che sono anche
doveri»[7].

Le relazioni giuste si trasformano,
quindi, in un percorso molto



concreto per fare in ogni momento le
cose corrette, cioè, giuste.
Interrogarci ogni giorno quando
preghiamo sui nostri doveri ci aiuta a
ravvivare l’amore nei vincoli
concreti che modellano la nostra
vita. Anche gli operai della parabola,
indipendentemente dall’ora in cui
sono stati assunti e dagli accordi
stabiliti con il padrone della vigna, si
sforzarono di compiere il loro dovere
e di ottenere la ricompensa pattuita.

* * *

«Quando fu sera, il padrone della
vigna disse al suo fattore: «Chiama i
lavoratori e da' loro la paga,
incominciando dagli ultimi fino ai
primi»» (Mt 20, 8). Dio è impegnato a
che tutti gli uomini si salvino, e
desidera anche che tutti godiamo in
terra di una vita la più degna
possibile. Ciò ci porta a curare con
speciale attenzione ognuno dei nostri
doveri, per fare di questo mondo un



luogo più umano e più divino. In più,
sappiamo che la giustizia piena si
conseguirà soltanto alla fine dei
tempi e che è nelle mani di Dio. «Solo
Dio può fare giustizia. E la fede ci dà
questa certezza: Egli lo fa»[]. Sì, «Gli
ultimi saranno i primi» (Mt 20, 16).
Coloro che si occupano «del Regno di
Dio e della sua giustizia» (Mt 6, 33)
possono gioire nella giustizia di Dio:
« Per lui ho lasciato perdere tutte
queste cose e le considero
spazzatura, per guadagnare Cristo ed
essere trovato in lui, avendo come
mia giustizia non quella derivante
dalla Legge, ma quella che viene
dalla fede in Cristo, la giustizia che
viene da Dio, basata sulla fede» (Fl 3,
8-9).

[1] Francesco, Fratelli tutti, n. 118.



[2] Cfr. San Josemaría, Lettere 4, n.
14; 6, n. 7.

[3] F. Ocáriz, «L'eredità spirituale di
mons. Álvaro del Portillo», marzo
2014, opusdei.org.

[4] Francesco, Discorso, 25 febbraio
2023.

[5] San Josemaría, Forgia, n. 616.

[6] San Josemaría, Forgia, n. 733.

[7] San Josemaría, Amici di Dio, n.
169.

[8] Benedetto XVI, Spe salvi, n. 44.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/molto-umani-
molto-divini-xxi-il-regno-di-dio-e-la-sua-

giustizia/ (08/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/molto-umani-molto-divini-xxi-il-regno-di-dio-e-la-sua-giustizia/
https://opusdei.org/it-ch/article/molto-umani-molto-divini-xxi-il-regno-di-dio-e-la-sua-giustizia/
https://opusdei.org/it-ch/article/molto-umani-molto-divini-xxi-il-regno-di-dio-e-la-sua-giustizia/
https://opusdei.org/it-ch/article/molto-umani-molto-divini-xxi-il-regno-di-dio-e-la-sua-giustizia/

	Molto umani, molto divini (XXI): Il regno di Dio e la sua giustizia

