
opusdei.org

Molto umani, molto
divini (XII): Quello
che conta veramente

La sfida di essere povero di
spirito vivendo in mezzo al
mondo.

14/03/2022

La mezzanotte sta per suonare. Già
da un paio di ore il frastuono è
passato dalla strada all’interno delle
case. Ora regna il silenzio. Si sentono
i passi lenti di una giovane nazarena,
chiaramente incinta, che cammina al
braccio dello sposo. Entrambi



cercano quasi a tentoni la stalla che
hanno offerto loro per passare la
notte. Dio sta per veder nascere suo
Figlio sulla terra. Egli, che tutto può,
ha deciso di preparargli un posto
esposto alle intemperie. «La parola
divina divenne incapace di parlare
[...]. Chi se lo sarebbe aspettato?
Natale è celebrare un Dio inedito, che
ribalta le nostre logiche e le nostre
attese [...]. Il Natale di Gesù non offre
rassicuranti tepori da caminetto, ma
il brivido divino che scuote la
storia»[1].

Anche se con il passare del tempo il
ricordo del presepio natalizio è
diventato quello di un luogo
accogliente, anche dal punto di vista
materiale, è probabile che in realtà
non fosse tanto caldo come lo
immaginiamo. Che cosa si proponeva
Dio con questa sua scelta che
rappresentiamo ogni anno nelle
nostre case? Quella notte Giuseppe e
Maria condivisero il tesoro della



povertà. I genitori di Gesù furono
liberati da tutto ciò che poteva velare
la vera ricchezza che stavano per
ricevere. Avendo la possibilità di
scegliere qualunque posto,
qualunque comodità, il Creatore
sceglie di privarsi di tutto per
mostrarci quello che veramente
conta.

Il Regno è dei poveri

«Assicuriamo tutto, salvo un buon
clima e l’amore»: così recitava un
cartello all’ingresso di un'agenzia di
assicurazioni in una città nella quale
la meteorologia cambia con grande
frequenza. Se non possiamo decidere
che tempo farà, ancor meno
possiamo garantire l’affetto degli
altri. Non esiste al mondo denaro
sufficiente per obbligare qualcuno ad
amare con sincerità. Ecco, dunque,
una realtà che ci potrebbe rendere
un po’ nervosi, perché non ci dà
quella certezza che troviamo in altri



ambiti. Però occorre vivere con
questo «margine di errore»: la
preoccupazione di avere il controllo
blocca qualunque proposito di amare
e di essere amati; rende impossibile
la felicità, semplice ma robusta, di
chi dona e riceve gratuitamente.
«Beati i poveri di spirito, perché di
essi è il Regno dei Cieli» (Mt 5, 3): così
Gesù inizia il Sermone della
montagna. Il Maestro offre la felicità,
sulla terra e in cielo, a coloro che
ripongono in Dio la loro sicurezza e
la loro ricchezza.

La virtù della povertà – che non si
identifica con la povertà materiale,
economica, che la Chiesa ci invita a
lenire – fa parte della temperanza: è
una disposizione che modera, vale a
dire, che mette al giusto posto ogni
nostro rapporto con i beni che Dio ha
creato. Il povero di cuore possiede e
gode delle cose senza essere
posseduto da esse; evita di riporre la
propria sicurezza nell’accumulo di



beni; sa individuare in se stesso
questa tendenza che noi abbiamo di
costruire la nostra vita, magari
inconsapevolmente, come se la
felicità dipendesse soprattutto da
quello che possediamo...E questo
malgrado l’ammonimento di Gesù:
«Guai a voi, ricchi, perché avete già
ricevuto la vostra consolazione!» (Lc
6, 24).

Dopo molti anni dedicati ad ascoltare
ogni tipo di persone, san Josemaría
commentava: «Chi ripone la sua
felicità unicamente nelle cose di
quaggiù – sono stato testimone di
vere e proprie tragedie – ne perverte
l’uso ragionevole e distrugge l’ordine
sapientemente disposto dal Creatore.
Il cuore, allora, si sente triste e
insoddisfatto; si avvia per il sentiero
di un’eterna scontentezza»[2]. La
povertà ci permette di renderci conto
di quanto siano effimere molte
«sicurezze» materiali o di quanto
siano superficiali certi momenti di



consolazione che non toccano il
fondo dell’anima. La povertà di
spirito ci permette, infine, di godere
veramente della realtà, perché ci
mette in collegamento con ciò che è
semplice, con le persone, con Dio:
con tutto ciò che vuole essere
semplicemente contemplato e che in
tal modo appaga le nostre
aspirazioni più profonde.

«“Povero di spirito” non significa
esattamente “uomo aperto agli altri”,
cioè, a Dio e al prossimo?», si
domandava san Giovanni Paolo II
durante la visita fatta nel 1980 a una
baraccopoli di Rio de Janeiro. «Non è
vero che la beatitudine dei “poveri di
spirito” racchiude allo stesso tempo
un avvertimento e un’accusa? [...].
“Guai a voi”: ecco un monito che
suona severo e minaccioso,
soprattutto in bocca a quel Cristo che
abituava a parlare con bontà e
mansuetudine»[3]. In verità il peccato
ha modificato il nostro desiderio di



possesso, e così deformiamo
facilmente la nostra relazione con i
beni creati. L’avidità nel possedere
forse viene intensificata da una
cultura nella quale il valore
economico – manifestato a sua volta
nello status sociale o nell’immagine
davanti agli altri – è finito col
diventare a volte la sorgente ultima
del valore. La nostra cultura tende a
farci ritenere che la prosperità e il
comfort siano la chiave della felicità.
Eppure tutti noi ci rendiamo conto
che la vera gioia di una persona si
misura piuttosto dalla profondità e
dalla autenticità delle sue relazioni
con gli altri. Questa è la ricchezza del
povero di cuore; accanto a lui, la
solitudine di chi vive circondato di
lusso appare spesso una drammatica
povertà.

Un’armonia che ognuno deve
trovare



Anno 1968. In un'intervista sul ruolo
della donna nella società, la
giornalista interroga san Josemaría
sulla virtù della povertà: vuole
sapere come viverla e trasmetterla
attraverso la vita di famiglia. La
risposta parte da una premessa assai
chiara: «Non ha lo spirito di Cristo
chi non ama e non vive la virtù della
povertà; e ciò vale per tutti, tanto per
l’anacoreta che si ritira nel deserto,
quanto per il comune cristiano che
vive nel mezzo della società
umana»[4]. Vale a dire, che persone
esternamente molto diverse, come
una che si ritira nel deserto e
un’altra che lavora in mezzo al
trambusto della città, possono vivere
la virtù della povertà con un
autentico spirito cristiano. Tuttavia,
mentre “deserto” sembra indicare
“povertà” da tutti i punti di vista,
come può essere povero uno che vive
in mezzo ai beni del mondo? Che
modello può seguire?



San Josemaría si sofferma ad
approfondire la questione nei
dettagli. In un primo momento
identifica due aspetti nella nostra
relazione con le cose materiali: due
poli, apparentemente contrari, che è
necessario conciliare. Da un lato, la
necessità di una «povertà reale, che
si noti, che si possa toccare con mano
perché fatta di cose concrete, che sia
una professione di fede in Dio, una
testimonianza che il cuore non si
soddisfa con le cose create, ma aspira
al Creatore». Dall’altro lato, la
naturalezza con cui un cristiano deve
essere «uno dei tanti in mezzo agli
uomini suoi fratelli, condividendone
la vita, le gioie, le ansie, e
collaborando nelle stesse attività;
amando il mondo e tutte le cose
buone che vi sono, utilizzando tutte
le cose create per risolvere i
problemi della vita umana»[5]. Con
queste parole è spiegato in che cosa
consiste la sfida della povertà di
spirito in mezzo al mondo: essere



distaccato dalle cose e, nello stesso
tempo amarle come dono di Dio da
condividere con gli altri uomini. La
domanda, però, rimane valida: come
orientarci in questo impegno?

Se guardiamo la vita di Cristo come
ce la mostrano i vangeli, non
notiamo in lui un abbandono
completo dei beni. Notiamo, invece,
che facendo parte di una posizione
modesta, né ricco né povero, li
utilizza in maniera equilibrata,
virtuosa, perfetta. Gesù era
conosciuto nel popolo perché si
guadagnava da vivere con la
professione che esercitava insieme a
suo padre (cfr. Mt 13, 55); possedeva
una tunica buona (cfr. Gv 19, 23);
alcune riunioni sociali alle quali
partecipava erano organizzate con
generosità, fino al punto che, per
accusarlo, dicevano che era
mangione e beone (cfr. Mt 11, 19); e
invitava diverse persone di buona
posizione economica – Matteo,



Zaccheo, Giuseppe d’Arimatea e altri
– ad accedere al Regno di Dio. D’altra
parte, è chiara anche la sua
predilezione, sia nella sua attività
quotidiana che nella sua
predicazione, per quelli che
materialmente non possedevano
nulla: pone la vedova povera come
esempio di relazione con Dio,
paragonandola ai ricchi (cfr. Lc 21,
1-4); racconta come il povero Lazzaro
arriva in seno ad Abramo, mentre il
ricco al cui lato viveva rimane fuori
(cfr. Lc 16, 19-23); dice chiaramente
che «è più facile che un cammello
passi per la cruna di un ago, che un
ricco entri nel Regno di Dio» (Mt 19,
24); consiglia ai suoi discepoli di non
portare nella loro missione nulla che
non sia indispensabile (cfr. Lc 10,
4-11); e proprio lui nasce in una
grotta altrui e sarà sepolto in un
sepolcro altrui. Gesù vive libero da
legami materiali e, allo stesso tempo,
gode dei beni creati. Non è una
questione di equilibrio – accordo



instabile tra due poli – ma di
armonia: la bellezza della forma
ottenuta. E questa armonia la
troviamo in Gesù Cristo.

Però non esistono ricette universali:
«Raggiungere la sintesi di questi due
aspetti è – in buona parte – una
questione personale, una questione
di vita interiore, per saper giudicare
momento per momento e scoprire
caso per caso che cosa Dio ci chiede.
Non voglio dunque dare regole
fisse»[6]. Esiste, infatti, il pericolo di
uniformare, la possibilità di lasciarsi
trascinare dalla tentazione di
compilare un elenco di livelli
standard per essere certi –
ingannandosi – che pratichiamo una
virtù. Tuttavia questo modo di
impostare le cose dimentica il ruolo
indispensabile della prudenza, senza
la quale le virtù semplicemente non
possono esistere. Perciò non si tratta
tanto di farsi guidare da «regole
teoriche» quanto dalla «voce



interiore che ci avverte che l’egoismo
o la comodità ingiusta si stanno
infiltrando nella nostra vita»[7].
L’importante, sottolineava in un altro
momento san Josemaría, «non
consiste nel fatto materiale di
possedere una data cosa o di non
averne un’altra, ma di comportarsi
secondo la verità insegnataci dalla
nostra fede: i beni creati sono dei
mezzi, sono soltanto dei mezzi»[8]. Per
esempio, per ciò che riguarda
l’eleganza nel vestire, consigliava
qualcosa che si può applicare anche
ad altri campi della vita ordinaria:
«Devi vestirti in maniera adeguata al
tono della tua condizione, del tuo
ambiente, della tua famiglia, del tuo
lavoro..., come i tuoi colleghi, ma per
il Signore»[9]. Infine, dava continui
suggerimenti che ciascuno poteva
applicare alla propria situazione:
non crearsi necessità, aver cura di
ciò che si possiede, fare a meno di
alcune cose per un certo tempo, dare
agli altri il meglio, accettare con gioia



i disagi, non lamentarsi se manca
qualcosa... e tante altre piccole cose
che uno può scoprire in un cammino
di preghiera.

Amore al mondo e solidarietà

San Josemaría ebbe modo di provare
la povertà materiale in vari momenti
della vita[10]. Inoltre cercò di
conservare certe consuetudini
personali che assicurassero il suo
spirito di povertà, anche se non le
riteneva applicabili a tutti i fedeli
dell’Opera. Per il resto sapeva bene
che Dio lo chiamava a trasmettere
uno spirito di santità in mezzo al
mondo, non al di fuori di esso.
Perciò, anche quando altre persone
fossero chiamate a gesti radicali di
abbandono delle cose materiali come
testimonianza della somma
ricchezza di Dio, era convinto che
sarebbe specifico dei cristiani
normali diventare «testimoni



specifici di amore al mondo» e di
«solidarietà con gli uomini»[11].

Nell’estate del 1974, a Lima, ha avuto
una riunione con diverse coppie di
coniugi. Quell’incontro fu una
sorpresa, perché nei giorni
precedenti il fondatore dell’Opus Dei
era stato indisposto. «Padre, a me fa
piacere che la mia famiglia viva con
un certo comfort», cominciò a dire
uno dei presenti, come preambolo a
una sua richiesta su come vivere la
povertà in quel contesto. «Una cosa è
che tu viva con un certo comfort e
altra cosa è che faccia uno sfoggio di
lusso – rispose san Josemaría -.
Questa seconda parte non la vedrei
bene; la prima, sì. Non solo, ma hai il
dovere di procurare ai tuoi un certo
comfort [...]. Comportati come un
buon marito, come un buon padre, e
sii generoso con tua moglie e con i
tuoi figli. Comunque, non fare
sfoggio di lusso, datti un po’ da fare e
aiuta gli altri»[12]. Ecco qui delineato



quello che può essere un itinerario di
povertà in mezzo al mondo, amando
i beni che Dio ci ha dato: generosità
senza lusso, darsi da fare
personalmente per esercitarci in
questa virtù, dare un aiuto a quelli
che ne hanno bisogno.

Anche un’altra volta san Josemaría
faceva l’esempio di una donna che
conosceva, di età avanzata, che
viveva la virtù della povertà pur
vivendo senza ristrettezze
economiche: «La signora di cui sto
parlando abitava in un palazzo
aristocratico, ma per sé non
spendeva neppure due pesetas al
giorno. Invece retribuiva molto bene
la servitù, e il resto lo destinava
all’aiuto dei bisognosi, assegnando a
se stessa privazioni di ogni genere. A
questa donna non mancavano i beni
che molti ambiscono, ma
personalmente era povera, molto
mortificata, completamente
distaccata da tutto»[13].



La virtù della povertà vissuta nelle
città comporta la preoccupazione
effettiva per chi ha difficoltà
economiche. «La preghiera a Dio e la
solidarietà con i poveri e i sofferenti
sono inseparabili – osserva il Papa
Francesco –. Per celebrare un culto
che sia gradito al Signore, è
necessario riconoscere che ogni
persona, anche quella più indigente e
disprezzata, porta impressa in sé
l’immagine di Dio [...]. Sempre
l’incontro con una persona in
condizione di povertà ci provoca e ci
interroga. Come possiamo
contribuire a eliminare o almeno
alleviare la sua emarginazione e la
sua sofferenza? Come possiamo
aiutarla nella sua povertà
spirituale?»[14]. Queste domande sono
rivolte specialmente ai cristiani che
vogliono portare Cristo negli
ambienti professionali, dove si può
fare tanto per aiutare gli altri. Ecco
perché san Josemaría insisteva sul
fatto che «abbiamo l’obbligo di fare



in modo che ogni giorno vi siano
meno poveri [...]. La ricchezza la dà il
lavoro, figli miei, la specializzazione,
la promozione professionale, e
l’Opera è fondata sul lavoro»[15].

* * *

«Valutate molto poco quello che
avete dato, perché tanto
riceverete»[16], dice santa Teresa di
Gesù. La virtù della povertà ci
permette di essere felici in
qualunque situazione, anche quando
ci manca il necessario. Essere poveri
di spirito significa che non
riponiamo la fiducia nei beni che
possiamo controllare, ma in Dio e,
attraverso di lui, negli altri. «Liberi di
amare: questo è il senso del nostro
spirito di povertà, austerità e
distacco»[17]. Entrare in questo spazio
di libertà, nel quale ci importa
soltanto l’unica cosa necessaria (cfr. 
Lc 10, 42), quello che conta



veramente, è rimanere con la parte
migliore, che non ci sarà tolta.

[1] Papa Francesco, Udienza, 19-
XII-2018.

[2] San Josemaría, Amici di Dio, n.
118.

[3] San Giovanni Paolo II, Discorso, 2-
VII-1980.

[4] San Josemaría, Colloqui, n. 110.

[5] Ibid.

[6] Ibid.

[7] Ibid, n. 111.

[8] San Josemaría, Amici di Dio, n.
118.

[9] Ibid, n. 122.

[10] Come esempi si possono
ricordare il fallimento del negozio di
suo padre quando egli era un



adolescente, i durissimi anni della
guerra civile spagnola e le penurie
materiali del primo periodo di Roma.

[11] Cfr. san Josemaría, Colloqui, n.
110.

[12] San Josemaría, Appunti di una
riunione familiare, 25-VII-1974.

[13] San Josemaría, Amici di Dio, n.
123.

[14] Papa Francesco, Messaggio, 15-
XI-2020.

[15] San Josemaría, Appunti di una
riunione familiare, 24-IV-1967.

[16] Santa Teresa di Gesù, Cammino
di perfezione, 33, 2.

[17] Mons. F. Ocáriz, Lettera
pastorale, 14-II-2017, n. 8.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/molto-umani-
molto-divini-xii-quello-che-conta-

veramente/ (22/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/molto-umani-molto-divini-xii-quello-che-conta-veramente/
https://opusdei.org/it-ch/article/molto-umani-molto-divini-xii-quello-che-conta-veramente/
https://opusdei.org/it-ch/article/molto-umani-molto-divini-xii-quello-che-conta-veramente/
https://opusdei.org/it-ch/article/molto-umani-molto-divini-xii-quello-che-conta-veramente/

	Molto umani, molto divini (XII): Quello che conta veramente

