
opusdei.org

Molto umani, molto
divini (XI): E allora il
mondo ti parla

La temperanza nel desiderio di
conoscere ci permette di
raggiungere il cuore della realtà
ed essere anime contemplative
in mezzo al mondo.

18/02/2022

Esistono maniere diverse di vedere
una stessa cosa. Nel caso di un
grande banchetto, allestito con ogni
tipo di vivande, di colori, di
decorazioni e ornamenti, lo sguardo



stupito di un fotografo è ben diverso
dallo sguardo avido di un ghiottone.
O, pensando a situazioni più
consuete, il nostro sguardo nello
scorrere superficialmente i titoli di
un giornale suole essere diverso da
quello con il quale contempliamo un
tramonto del sole. Le differenze tra i
vari modi di guardare non sono
dovute soltanto alle circostanze del
momento o alle cose che stanno di
fronte ai nostri occhi. Quello che li
distingue, in realtà, è qualcosa di più
profondo, qualcosa che è legato al
modo con cui noi ci mettiamo in
relazione con il mondo.

Tutta la predicazione di san
Josemaría è un invito ad essere
«anime contemplative, poste tra i
problemi della terra»[1]. Perciò è
necessario imparare a guardare la
realtà in una maniera nuova: uno
sguardo che non si limiti a
considerare un solo aspetto – il 
frammento utile – di quel che



abbiamo di fronte; uno sguardo che
non cerchi semplicemente di
appropriarsi e possedere quel che ha
guardato. Lo sguardo contemplativo,
infatti, non è egoista né possessivo: è
trasparente, sereno, ricettivo,
generoso. Per colui, poi, che vuol
vivere con Dio, l’apprendimento di
questo modo di guardare non è
facoltativo. Solo trasformando il
nostro sguardo potremo scoprire lo
splendore divino in tutto ciò che ci
circonda e intravedere la verità
profonda delle cose e di quel che
accade: «in Dio infatti viviamo, ci
muoviamo ed esistiamo» (At 17, 28).

Appare interessante che, nel
prendere nota di eventuali temi da
trattare nella formazione dei giovani,
il fondatore dell’Opus Dei, abbia
scritto: «Mortificazione esteriore – la
vista soprattutto -; mortificazione
interiore – specialmente la
curiosità»[2]. Questi due aspetti,
intimamente connessi alla vita



contemplativa, fanno parte della
virtù della temperanza in ciò che si
riferisce al desiderio di conoscere,
che è uno dei più fortemente
ancorati alla nostra natura. Benché
forse nel linguaggio comune la
parola «temperanza» ci suggerisce
l’idea di limite, questa è una
concezione piuttosto incompleta. La
parola latina temperare, dalla quale
deriva il termine che utilizziamo,
vuol dire «mescolare le cose nella
loro giusta dose». Così, la persona
temperata nel suo desiderio di
conoscere è quella che non si lascia
catturare dall’immediato, ma riesce
sempre ad andare oltre. Mette in atto
un atteggiamento aperto, attento e
silenzioso, che la predispone a
raggiungere il cuore delle cose.
Allora il mondo le parla.

Lo sguardo curioso

Esiste una maniera di guardare che,
quando non è ancora modellata dalla



temperanza, si comporta in maniera
simile a una farfalla che salta da
fiore in fiore. È il comportamento di
chi si sofferma su una data cosa il
minimo tempo indispensabile per
soddisfare la propria curiosità e
raccogliere ciò che gli piace. Questo
sguardo non si propone di
impregnarsi della realtà né di
coglierla in tutta la sua profondità,
ma preferisce cercare il piacere dato
dalla percezione sensibile o un gusto
fugace dovuto al consumo di una
nuova informazione sul mondo. È ciò
che san Giovanni denomina
«concupiscenza degli occhi» (1 Gv 2,
16) e san Tommaso d’Aquino, vari
secoli dopo, chiamerà curiositas[3].
Per quest’ultimo, il polo opposto
della curiositas sarebbe la 
studiositas, che consiste nel trovare
la giusta dose – proprio come parte
della temperanza – nel nostro anelito
di conoscere. La studiositas non
cerca semplicemente di stabilire un
limite, ma tende a rimuovere gli



ostacoli che ci impediscono di
conoscere in maniera profonda, e
non lesina gli sforzi e la stanchezza
dovuti a ogni processo di
apprendimento.

Cedere alla curiositas può sembrare
un atteggiamento di non grande
importanza, che inciderebbe solo
nella periferia della nostra esistenza.
Che danno può farmi il semplice
fatto di andare in giro per il mondo
con gli occhi ben aperti succhiando
tutto ciò che mi si offre? Ascoltiamo,
allora, queste parole di Gesù: «La
lampada del cuore è l’occhio; perciò,
se il tuo occhio è semplice, tutto il tuo
corpo sarà luminoso» (Mt 6, 22). Se
l’occhio illumina tutto il corpo, il
nostro sguardo si rifletterà sul nostro
cuore. Succede che la curiositas, 
quasi senza che ce ne rendiamo conto,
va gettando nel nostro essere radici
sempre più profonde. Alcune volte
avvertiamo facilmente questa
dispersione nel mondo delle reti



sociali o in internet: ci sorprendiamo
a scorrere pagina dopo pagina, senza
sapere neppure quello che stiamo
cercando. E dietro a questo sguardo
abituato a divagare, forse apparirà
una inquietudine errante dello
spirito, che si manifesta in torrenti di
parole insensate, in uno stordimento
o in una agitazione interiore.

In questo senso, lo sguardo che va da
fiore in fiore «può essere il sintomo
di un autentico sradicamento; può
significare che la persona ha perduto
la capacità di abitare in se stessa»[4].
Più o meno consapevoli del nostro
vuoto interiore, cerchiamo di fuggire
verso l’esterno, verso il mondo della
distrazione e paradossalmente
abbandoniamo l’unico luogo dove
incontriamo colui che può saziare la
nostra sete. Sant’Agostino parla così
di questa esperienza: «Ed è qui che tu
stavi dentro di me e io fuori, e fuori
io ti andavo cercando; deforme
com’ero, mi lanciavo sulla bellezza



delle tue creature. Tu eri con me, ma
io non ero con te. Mi trattenevano
lontano da te quelle realtà che, se
non stessero in te, non
esisterebbero»[5].

Tutto questo spiega perché, per
arrivare con il nostro sguardo al
cuore della realtà, è necessario
svolgere, mentre apriamo la porta
del mondo interiore personale, un
sereno processo di discernimento:
soffermarsi, pensare, non avere
fretta. Per esempio, prima di pigiare 
play in qualunque video o serie
attraente, conviene riflettere se
veramente è questo ciò che vogliamo
fare in quel momento. Chi sa fare a
meno di ciò che reca danno alla sua
anima, o di ciò che semplicemente gli
impedisce di crescere, «capisce che il
sacrificio è solo apparente: vivendo
in questo modo [...] si libera di molte
servitù e può assaporare per intero
l’amore di Dio nell’intimo del
cuore»[6].



«Distrarti. – Hai bisogno di
distrarti!..., spalancando gli occhi
perché entrino bene le immagini
delle cose», scrive san Josemaría,
provocando il lettore. E
immediatamente dopo replica:
«Chiudili del tutto! Abbi vita
interiore e vedrai, con colore e
rilievo insospettati, le meraviglie di
un mondo migliore, di un mondo
nuovo: e vivrai l’intimità con Dio»[7].
Naturalmente il fondatore dell’Opus
Dei non vuole che evitiamo di
guardare o di impregnarci di una
realtà che egli stesso ci indica come
luogo di incontro con Dio. Ci dice
piuttosto che questo sguardo
esteriore in realtà è legato al nostro
mondo interiore e,
contemporaneamente, contribuisce a
dargli forma, nel bene o nel male.

Lo sguardo interessato

Uno sguardo che non è modellato
dalla temperanza può anche,



inavvertitamente, impregnarsi di un
interesse egoista, possessivo, simile a
quello di un animale che cerca la sua
preda. «Ricordati che è un male
l’occhio cattivo» (Sir 31, 13), avverte
la Sacra Scrittura. Come lo sguardo
che vaga da fiore a fiore, di solito
questo sguardo predatore non
manifesta un fenomeno superficiale:
spesso rivela un modo di intrattenere
relazioni con il mondo che si trova
nelle profondità della persona. Si
tratta dell’atteggiamento di chi vede
tutto attraverso il prisma del proprio
interesse e, di conseguenza, valuta il
mondo in relazione al beneficio
immediato che ne ricava. È come se il
cuore si fosse bloccato, osservando
tutto da un’unica angolazione, come
se tutti gli altri punti di vista fossero
diventati opachi.

L’intemperanza è distruttiva, perché
rende l’uomo parziale e incapace di
percepire serenamente la realtà e le
persone, con tutte le loro sfumature.



Questo, a sua volta, si ripercuote
nelle sue decisioni, in quanto non
avere una conoscenza autentica
dell’ambiente è di ostacolo all’essere
nel vero. Il ghiottone, per esempio, si
trova invischiato nella ricerca dei
piaceri del palato; in un banchetto è
incapace di percepire tutta la
creatività e la bellezza che gli viene
offerta. Sceglierà la cosa più
appariscente, o quello che trasmette
esperienze più forti, ma non è capace
di goderne veramente, né di
intrattenere con gli altri una
conversazione che arricchisca.

Uno sguardo interessato influisce
anche sulle relazioni con gli altri. Chi
non è riuscito ad avere uno sguardo
limpido, tende a considerare le
persone dal punto di vista del
beneficio che possono arrecargli, del
favore che si può chiedere loro. La
sua prima reazione non è guardare
l’altro negli occhi e domandarsi come
sta, di che cosa avrà bisogno, che



potrebbe fare per lui; e neppure
avvertire la singolarità o la delizia
della sua personalità. Questa cecità
dello spirito, questa incapacità di
vedere l’impronta divina in coloro
che frequentiamo, non è dovuta a
una confusione causata da ciò che è
sensibile, ma da uno sguardo
deformato, intorpidito dalla
intemperanza. «I nostri cuori
possono attaccarsi a veri o falsi
tesori, possono trovare un riposo
autentico oppure addormentarsi,
diventando pigri e intorpiditi»,
diceva il Papa Francesco nel suo
messaggio per una Giornata
Mondiale della Gioventù. «Quanta
forza c’è in questa capacità di amare
ed essere amati! Non permettete che
questo valore prezioso sia falsato,
distrutto o deturpato. Questo succede
quando nelle nostre relazioni
subentra la strumentalizzazione del
prossimo per i propri fini egoistici»[8].

Alcuni frutti della temperanza



Chi riesce ad avere uno sguardo
temperato vede il mondo con occhi
nuovi, scopre meraviglie
insospettate. La moderazione libera,
purifica il cuore, favorisce una
relazione serena con le persone e con
le cose: fa crescere in noi un
disposizione di interesse sincero, che
non si lascia convincere dalle
apparenze, che non si affretta a
emettere giudizi superficiali. Il primo
effetto della temperanza, dunque, è
la «tranquillità di spirito», che spunta
dall’ordine all’interno dell’uomo[9].
Lo sguardo distaccato e limpido si
fissa sui veri tesori, nei quali può
trovare un autentico riposo. Un
modo di crescere in questa
sensibilità è decidersi a guardare il
mondo attraverso persone in grado
di avvertire nella realtà le sfumature
ricche e diverse, come succede agli
artisti, ai poeti. Chi non ricorda una
conversazione avuta con una
persona che, con una sua opinione su



un’opera d’arte, ci ha fatto scoprire
nuove tonalità del mondo?

Un altro frutto della temperanza è la
capacità di concentrare le forze nei
progetti che abbiamo predisposto.
Non guardare il cellulare quando
non serve o non perdersi in internet
durante il lavoro o lo studio possono
sembrare cose che non valgono
nulla, che non incidono
sull’andamento della nostra vita; in
realtà, invece, questo tipo di piccole
rinunce possono essere decisive per
concentrarci e realizzare, con tutte le
potenze, quello che ci proponiamo di
fare. Dire «no» a ciò che disperde la
mente in mille cose è, allo stesso
tempo, un «sì» a ciò che importa
veramente. Questo sforzo, inoltre,
affina l’interiorità e, con il tempo,
contribuisce a smascherare tutto ciò
che è superficiale come una perdita
di tempo e di libertà. «La vita
riacquista così le tinte che
l’intemperanza sfuma; si è capaci di



prendersi cura degli altri, di
ammetterli a partecipare di ciò che è
nostro, di dedicarsi a cose grandi»[10].

Lo sguardo distaccato, sereno e
trasparente ci rende capaci più di
nessun’altra cosa di scoprire la vera
bellezza di tutto ciò che esiste.
Praticando la temperanza si riesce a
godere di più – non meno – sia delle
cose spirituali che delle cose
sensibili. Una relazione libera con il
mondo, libera dalla ricerca ansiosa
del piacere o di autoaffermazione, ci
fa percepire la verità delle cose e
delle persone; ci permette di scoprire
la bellezza anche in ciò che è più
delicato e discreto. «È stato detto,
non senza ragione, che solo colui che
ha un cuore puro è capace di ridere
veramente. Non meno vero è che
percepisce la bellezza del mondo solo
colui che lo contempla con uno
sguardo puro»[11]. L’uomo temperato
arriva più in profondità, verso la
verità delle cose: il mondo gli parla di



Dio. Perciò chi si lancia in questa
avventura si riconoscerà con il
tempo in quella esclamazione di san
Josemaría: «Mio Dio!, trovo grazia e
bellezza in tutto ciò che vedo»[12].

[1] San Josemaría, Instrucción para la
Obra de San Miguel, 8-XII-1941, n. 70.

[2] San Josemaría, Instrucción para la
Obra de San Rafael, 9-I-1935, n. 135.

[3] San Tommaso d’Aquino, Summa
theologiae, II-II, q. 167, a.1 ad 2; a. 2
ad 1.

[4] Cfr. J. Pieper, Las virtudes
fundamentales, Rialp, Madrid 2007, p.
291.

[5] Sant’Agostino, Confessioni, X, 27,
38.

[6] San Josemaría, Amici di Dio, n. 84.



[7] San Josemaría, Cammino, n. 283.

[8] Papa Francesco, Messaggio, 31-
I-2015.

[9] Cfr. J. Pieper, Las virtudes
fundamentales, Rialp, Madrid 2007, p.
224, alludendo a san Tommaso.

[10] San Josemaría, Amici di Dio, n.
84.

[11] J. Pieper, Las virtudes
fundamentales, Rialp, Madrid 2007, p.
249.

[12] San Josemaría, Forgia, n. 415.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/molto-umani-
molto-divini-xi-e-allora-il-mondo-ti-

parla/ (22/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/molto-umani-molto-divini-xi-e-allora-il-mondo-ti-parla/
https://opusdei.org/it-ch/article/molto-umani-molto-divini-xi-e-allora-il-mondo-ti-parla/
https://opusdei.org/it-ch/article/molto-umani-molto-divini-xi-e-allora-il-mondo-ti-parla/
https://opusdei.org/it-ch/article/molto-umani-molto-divini-xi-e-allora-il-mondo-ti-parla/

	Molto umani, molto divini (XI): E allora il mondo ti parla

