
opusdei.org

Molto umani, molto
divini (VI): Fino a
metterlo in pratica

Fermarsi a pensare, scegliere la
strada, passare all’azione. Tre
momenti essenziali che danno
forma alla prudenza, la virtù
indispensabile per fare il bene
nell’unico luogo reale: qui e
adesso.

09/09/2021

Nel 1627, su una tavola a olio
conservata a Berlino, Rembrandt ha
ritratto un vecchio seduto davanti a



una tavola, in penombra. Intorno a
lui si ammucchiano monete d’oro e
titoli di proprietà. Tra gli oggetti
figura anche un orologio, che sta a
indicare che le sue ore sono contate.
Il vecchio porta delle lenti per
compensare la sua vista ormai
debole, e illumina la tavola e tutto ciò
che possiede con una candela, che
copre con la sua mano destra: una
luce incerta, come un filo di vita, che
si estinguerà ben presto.

Così questo grande artista
immaginava la parabola che una
volta Gesù raccontò a una grande
folla di migliaia di persone: «La
campagna di un uomo ricco aveva
dato un raccolto abbondante Egli
ragionava tra sé: “Che farò, poiché
non ho dove mettere i miei raccolti?
Farò così – disse –: demolirò i miei
magazzini e ne costruirò altri più
grandi e vi raccoglierò tutto il grano
e i miei beni. Poi dirò a me stesso:
Anima mia, hai a disposizione molti



beni, per molti anni: riposati,
mangia, bevi e divertiti!”. Ma Dio gli
disse: “Stolto, questa notte stessa ti
sarà richiesta la tua vita. E quello che
hai preparato, di chi sarà?”. Così è di
chi accumula tesori per sé e non si
arricchisce presso Dio» (Lc 12, 16-21).

Dio stesso considera questo ricco una
persona «stolta» o imprudente.
«L’uomo che tutti conoscevano come
intelligente e fortunato è un idiota
agli occhi di Dio: “stolto”, gli dice. Di
fronte a ciò che è veramente
autentico, con tutti i suoi calcoli
appare stranamente sciocco e dalla
vista corta, perché in questi calcoli
aveva dimenticato quello che è
autentico: che la sua anima anelava a
qualcosa di più che i beni e i gioielli,
e che un giorno si sarebbe trovato di
fronte a Dio»[1]. Quell’uomo non si
rendeva conto che il senso della sua
vita si riassumeva nell’amore di Dio e
del prossimo. Perciò, quando ebbe
l’occasione di fare qualcosa per gli



altri, non riuscì a pensare oltre se
stesso. In fondo, ignorava «come
sono e stanno veramente le cose»;
non poteva agire bene perché «il
bene è ciò che è conforme alla
realtà»[2]. Per questo è stolto. Per
questo è imprudente.

Le false prudenze

La prudenza è la virtù che collega il
nostro agire con la realtà: prudente è
l’uomo al quale le cose sembrano
come realmente sono. In base a
questo collegamento con la realtà,
questa virtù porta a scegliere i mezzi
adeguati per conseguire un fine 
buono e a metterli in opera. In altre
parole, la prudenza non dà per
buono qualunque fine. San
Josemaría diceva: «dobbiamo
chiederci sempre: quale prudenza, e
per che cosa?»[3]. E rispondiamo: per
amare Dio e gli altri. Sant’Agostino
ha scritto: «la prudenza è l’amore che
sa discernere ciò che è utile per



andare a Dio da ciò che può
allontanare da Lui»[4].

La prudenza ha bisogno di essere
accompagnata dalla fede e dalla
carità per non degenerare in una
delle sue caricature. Infatti esistono
due false prudenze. Da una parte c’è
la semplice «prudenza della
carne» (Rm 8, 6) quella di chi mira
esclusivamente ai piaceri e ai beni
sensibili, e cerca soltanto il loro
godimento e il loro possesso, senza
prendere in considerazione altri fini
più importanti[5]. «La chiama
ragione e la impiega unicamente per
essere più bestia di tutte le bestie»[6],
dice al riguardo Mefistofele in una
famosa opera di Goethe. D’altra
parte, abbiamo la «astuzia»: l’abilità
nel darsi da fare con i mezzi che
permettono di ottenere un fine
perverso. Questo fine cattivo non
dev’essere necessariamente
sensibile, come se il piacere fosse
qualcosa di cattivo in sé; può



consistere, per esempio, in una
ricerca egoistica della propria
sicurezza, senza tener conto delle
necessità degli altri[7], come succede
nel caso del ricco della nostra
parabola.

La vera prudenza, afferma il
Catechismo della Chiesa Cattolica,
«dispone la ragione pratica a
discernere in ogni circostanza il
nostro vero bene e a scegliere i mezzi
adeguati per compierlo»[8]. Questo
vero bene non si limita a quello della
sensibilità, ma coinvolge la persona
nella sua integrità; è il bene che
nasce dalla verità delle cose stesse, e
non soltanto dai miei desideri.
Consiste nel dare a ciascuno il suo,
nel perseverare sulla strada che ci
renderà più felici – la santità,
l’amore, la fedeltà – malgrado le
difficoltà che incontriamo; è il
godimento dei piaceri sensibili in
armonia con la verità del nostro
essere.



Questa definizione della prudenza
parla di un discernimento e di una
scelta. Per il primo - «discernere il
vero bene» - abbiamo bisogno di
perfezionare la nostra volontà e il
nostro cuore, in modo che amino e
desiderino il bene autentico. Questo
si ottiene con le altre virtù,
specialmente con la giustizia, ma
anche con la fortezza e la
temperanza. Le virtù morali, infatti,
indicano il bene alla prudenza:
soltanto con esse può orientarsi
verso i fini buoni e «scegliere i mezzi
adeguati» per compierli. Peraltro,
contemporaneamente, nella
definizione di qualunque atto
virtuoso entra la prudenza come 
misura, poiché è la prudenza che
collega l’azione con la realtà e decide,
qui e adesso, il termine medio, il più
eccellente, tra due estremi viziosi;
vale a dire, la prudenza non è
soltanto un requisito per la crescita
delle altre virtù morali, ma ne è
anche il risultato. È come un circolo



virtuoso. Proprio per questo è tanto
importante l’educazione e l’ambiente
nel quale viviamo: lì impariamo ad
amare, e ad assaporare il vero bene,
non per mezzo di ragionamenti, ma
mediante l’identificazione con coloro
che amiamo.

Deliberazione: fermarsi a
riflettere

Nello studiare accuratamente la
prudenza, san Tommaso d’Aquino vi
distingue tre atti: deliberare,
giudicare e comandare. I primi due
avvengono solamente nella nostra
ragione; il terzo, invece, ci porta
all’azione[9]. Questi tre atti si
possono ritrovare con chiarezza in
un altro racconto di Gesù: la
parabola delle vergini stolte e delle
sagge, nella quale in Signore
paragona il regno dei cieli con una
parte della celebrazione del
matrimonio giudeo (cfr. Mt 25, 1-13).



La cerimonia descritta nella parabola
consisteva nel condurre la sposa,
seguendo certe formalità, verso la
casa dello sposo. All’ultima ora della
giornata, di solito all’imbrunire di un
mercoledì, gli invitati si riunivano
nella casa della donna. Lo sposo
arrivava un po’ prima della
mezzanotte, con i suoi amici più
intimi, per incontrarsi con la sposa.
Illuminato dalle fiamme delle
candele, era ricevuto dagli invitati.
Era consuetudine che dieci donne
aspettassero lo sposo con lampade
appese a dei bastoni, in ricordo delle
pubbliche solennità giudaiche. Sono
le dieci vergini di cui Gesù dice che
«presero le loro lampade» e
«uscirono incontro allo sposo». Tutta
la comitiva doveva poi trasferirsi,
accompagnata dalla luce di queste
lampade, fino alla casa paterna dello
sposo, dove avrebbe avuto luogo il
matrimonio.



Tuttavia, non tutte erano egualmente
preparate a intervenire. In realtà
«cinque di esse erano stolte e cinque
sagge. Le stolte presero le loro
lampade, ma non presero con sé
l’olio; le sagge invece, insieme alle
loro lampade, presero anche l’olio in
piccoli vasi». Queste ultime furono
previdenti: ricordarono che in questi
casi lo sposo non arrivava mai prima
che fosse quasi mezzanotte;
calcolarono che le loro lampade non
sarebbero rimaste accese per tanto
tempo (deliberazione); scelsero allora
di portare anche dei vasetti con l’olio
di riserva, malgrado la scomodità che
avrebbe comportato averli con sé
(decisione); e alla fine così fecero
(comandamento). Invece le stolte,
anche se forse avevano sentito come
le sagge affrontavano il problema, e
le videro anche andare a prendere i
vasetti, non vollero complicarsi la
vita; si lasciarono guidare dalla
precipitazione e dalla fretta per
arrivare per prime alla casa della



sposa; furono attratte dai giochi e
dalle risate e non pensarono ad altro.
Si ha l’impressione che le vergini
stolte della parabola furono
imprudenti forse soprattutto per
mancanza di deliberazione, si
lasciarono trascinare da una sorta di
sventatezza.

Alla fine successe ciò che era
prevedibile: «poiché lo sposo
tardava, si assopirono tutte e si
addormentarono. A mezzanotte si
alzò un grido: “Ecco lo sposo!
Andategli incontro!”». Allora tutte le
vergini si destarono e prepararono le
loro lampade, ma le stolte scoprirono
che le loro stavano per spegnersi per
mancanza di olio. Chiedono allora
alle prudenti che gliene prestino un
poco, cosa che queste non fanno
proprio perché sono prudenti: «No,
perché non venga a mancare a noi e
a voi; andate piuttosto dai venditori e
compratevene», rispondono. Ma
mentre quelle andavano a comprare



l’olio, arriva lo sposo, prende la sposa
e ha inizio la processione verso la
sua casa, accompagnata alla fine solo
dalle cinque vergini prudenti, con le
loro lampade accese, e una folla che
canta e balla. Una volta arrivati alla
casa, la porta viene chiusa e ha inizio
il banchetto. Quando arrivano le
cinque vergini stolte è ormai tardi.
Anche se implorano dicendo
«Signore, Signore, aprici!», ottengono
questa durissima risposta: «In verità
io vi dico: non vi conosco».

Possiamo domandarci: perché Gesù
chiama prudenti le une e stolte le
altre? La parabola permetterebbe di
rispondere tenendo conto delle tre
tappe dell’azione prudente, ma in
essa viene messa in evidenza in
modo particolare la prima: la
deliberazione. Per agire bene è
necessario fermarsi a riflettere sulla
situazione, con un ascolto attento e
fedele dell’essere delle cose;
ripensare ai casi simili, per trarne



esperienza; lasciarsi consigliare dagli
altri – dai prudenti –, perché, come
tra l’altro dice san Tommaso, «nelle
cose che riguardano la prudenza non
c’è nessuno che basti sempre a se
stesso»[10]. Infine, è necessario stare
attento alle circostanze cangianti, che
possono consigliare di adattare il
programma e prendere una nuova
decisione per ottenere il bene
presunto. In definitiva, bisogna
conoscere la realtà, presupposto
indispensabile per compiere il bene.
Non basta la «buona intenzione» o la
«buona volontà»: bisogna entrare
nella verità, perché soltanto «la
verità vi farà liberi» (Gv 8, 31).

San Josemaría invitava a studiare
dettagliatamente ogni questione
prima di prendere una decisione,
ascoltando tutte le parti coinvolte ed
evitando la precipitazione: «Ciò che è
urgente può aspettare – diceva – e ciò
che è molto urgente deve
aspettare»[11]. Faceva vedere la



necessità di chiedere consiglio allo
Spirito Santo nell’orazione, perché
«la vera prudenza è sempre attenta
ai suggerimenti divini»[12].
Suggeriva anche di rivolgerci ad altre
persone che ci potrebbero aiutare,
come un direttore spirituale o chi
condivide con noi la responsabilità di
una decisione. In questo processo di
deliberazione l’umiltà è
fondamentale per poterci aprire alla
verità, per avvicinarci il meglio
possibile alla realtà delle cose.

Decisione: scegliere la strada

Per spiegare il concetto di decisione,
secondo momento della prudenza,
viene a proposito il racconto di san
Marco intorno alle prime ore del
mattino della domenica di
Resurrezione. Maria di Magdala e le
altre donne avevano comprato gli oli
aromatici per imbalsamare il corpo
di Gesù e si erano messe in cammino
molto presto, mentre si dicevano l’un



l’altra: «Chi ci farà rotolare via la
pietra dall’ingresso del
sepolcro?» (Mc 16, 3). Anche se non
sono riuscite a dare una soluzione a
tutti i problemi che avrebbero
dovuto affrontare, l’amore per Gesù
muove queste donne a prendere la
decisione corretta, prudente:
decidono di agire in base ai dati che
hanno: «Era una lastra enorme – dice
san Josemaría –. Così succede di
solito. Le difficoltà si vedono subito,
ma, se interviene l’amore, non ci si
ferma davanti a ostacoli del genere:
c’è audacia, decisione, coraggio;
quello che si deve fare, si fa! Chi
toglierà quella pietra? Da sole non ce
l’avrebbero fatta; eppure vanno
avanti sulla via che porta al sepolcro.
Figlio mio, tu e io, come ci
comportiamo quando dobbiamo
decidere? Prendiamo questa santa
decisione, oppure dobbiamo
confessare di vergognarci nel
contemplare la decisione,
l’ardimento, l’audacia di queste



donne? Quando arrivarono al
sepolcro, “videro che la pietra era
stata già fatta rotolare” (Mc 16, 4).
Questo succede sempre. Quando ci
decidiamo a mettere in atto quello
che dobbiamo fare, le difficoltà si
superano facilmente»[13].

La deliberazione, il primo atto della
prudenza, non può protrarsi
indefinitamente. A un dato momento
dobbiamo ritenere conclusa questa
fase e decidere. L’indecisione, infatti,
è un'altra forma di imprudenza, che
rende sterile la deliberazione
precedente: non mi serve a nulla
capire qual è il modo di agire più
virtuoso, se poi non mi decido ad
attuarlo, o perché non ne ho voglia,
non mi sento in vena, o perché penso
a «che cosa diranno», per timore di
sbagliare o per qualsiasi altra
ragione. Non mi serve a nulla sapere
di avere la soluzione migliore, se non
mi decido ad adottarla. «Domani!
Qualche volta è prudenza; molte



volte è l’avverbio dei vinti»[14],
scriveva san Josemaría. La persona
prudente non si aspetta la certezza
dove non può averla; invece
«preferisce sbagliare venti volte
piuttosto che abbandonarsi a un
comodo astensionismo»[15]. Spesso
non decidere è una imprudenza,
perché allora altri, o semplicemente
il tempo, decideranno per noi, forse
con meno criterio per fare la cosa
giusta. La persona prudente non
pretende di avere assolutamente
tutto sotto controllo: riconosce i
limiti personali e confida in Dio,
perché questa è la cosa più giusta.

L’esempio di Gesù è eloquente. Il
vangelo ci indica che conosce la
realtà, il proprio destino, il proprio
bene autentico: aspetta
prudentemente l’arrivo della sua
«ora». Per esempio, a Cana dice a sua
madre: «non è ancora giunta la mia
ora» (Gv 2, 4). In seguito, per due
volte, san Giovanni ci racconta che si



apre la strada tra la folla «perché
non era ancora giunta la sua ora» (Gv
7, 30; 8, 20). A un dato momento,
addirittura, notiamo che i suoi
desideri non coincidono con i suoi
sentimenti (cfr. Mt 26, 39), però
malgrado tutto sceglie il bene. La
frase «alzatevi, andiamo!» (Mt 26,
46), prima del suo arresto nel
Getsemani, è una scelta prudente,
eroicamente prudente.

Comando: passare all’azione

Alla fine del Sermone della
Montagna, Gesù fa alcuni
avvertimenti, fra i quali c’è questa
immagine sulla persona prudente:
«Chiunque ascolta queste mie parole
e le mette in pratica, sarà simile a un
uomo saggio, che ha costruito la sua
casa sulla roccia [...]. Invece,
chiunque ascolta queste mie parole e
non le mette in pratica, sarà simile a
un uomo stolto, che ha costruito la
sua casa sulla sabbia» (Mt 7, 24-26).



Ciò che distingue il prudente dallo
stolto in questo caso sta nel mettere
in pratica ciò che ha imparato. Infatti
non è sufficiente deliberare e
decidere: occorre passare all’azione.
In questo consiste il terzo e ultimo
momento della vera prudenza, il 
comando o esecuzione, che san
Tommaso dice essere il più
importante, perché non serve a
niente conoscere la strada se non la
si percorre[16]. Si può essere
imprudente non soltanto per
precipitazione o per indecisione, ma
anche – ed è più frequente di ciò che
sembra – perché ci si ferma davanti
agli ostacoli o per la negligenza di
tralasciare ciò che si deve fare, assai
spesso anche solo per esserselo
dimenticato.

«Pensare con calma e agire
rapidamente»: questo è il consiglio
che san Josemaría dava al beato
Álvaro del Portillo[17]. Con questa
massima voleva, da una parte,



prevenirlo dagli errori ai quali porta
la precipitazione, ma anche
avvertirlo dell’imprudenza di
rinviare senza necessità la decisione
e la sua messa in pratica. L’audacia
non è imprudenza. Anzi, se è vera
audacia è vera prudenza. «Ciò che si
deve fare, si fa... Senza tentennare...
Senza riguardi... Altrimenti, né
Cisneros sarebbe stato Cisneros; né
Teresa de Ahumada, Santa Teresa; né
Iñigo de Loyola, sant’Ignazio... Dio e
audacia!»[18].

I ritardi non necessari nell’eseguire
ciò che si è deciso, inoltre, possono
arrecare danno agli altri: in
particolare se si hanno compiti di
formazione o di governo, come i
genitori riguardo ai figli, o i direttori
nei confronti dei subordinati. Si
richiede fortezza per superare i
timori, la tentazione di adottare la
soluzione più comoda o
l’attaccamento eccessivo alla propria
immagine. Lo rispecchia molto bene



una lettera nella quale santa Caterina
da Siena sollecitava papa Gregorio XI
a interrompere gli abusi di alcuni
ecclesiastici: «Questo tipo di
indulgenza, che nasce dall’amor
proprio e dall’amore ai parenti, agli
amici e alla pace terrena è, in realtà,
la peggiore crudeltà, perché se una
ferita non si ripulisce con un ferro
caldo e il bisturi del chirurgo quando
è indispensabile, si infetterà e alla
fine sarà causa di morte. Applicare
unguenti può far piacere all’infermo,
ma non lo farà migliorare»[19].

Naturalmente l’audacia della vera
prudenza non deve ostacolare la
ricerca del momento migliore per
eseguire ciò che si è deciso, tenendo
sempre presente la carità, il bene
delle persone. Certe volte bisogna
saper aspettare pazientemente. Altre
volte sarà meglio non aspettare,
perché le conseguenze sarebbero
peggiori, perché l’occasione potrebbe
non ripetersi, o per altri motivi. La



persona prudente è quella che sul
momento «apprezza a colpo sicuro se
una determinata azione potrà essere
davvero la via che permette di
ottenere il fine proposto»[20]. Ma in
ogni caso, soltanto l’esecuzione di ciò
che si è deciso, dopo una prudente
deliberazione, realizzerà in noi quel
profondo desiderio di Gesù (Mt 5,
16): «Così risplenda la vostra luce
davanti agli uomini, perché vedano
le vostre opere buone e rendano
gloria al Padre vostro che è nei cieli».

José Brage

[1] J. Ratzinger, Guardare Cristo, Jaca
Book, Milano, 2020.

[2] J. Pieper, Le virtù, Morcelliana,
Brescia 1999.

[3] San Josemaría, Amici di Dio, n. 85.



[4] Sant’Agostino, De moribus
Ecclesiae, I, 15, 25.

[5] San Tommaso d’Aquino, Summa
Theologiae, II-II, q. 47, a. 13, ris.

[6] J. W. Goethe, Faust, Prologo in
cielo.

[7] San Tommaso d’Aquino, Summa
Theologiae, II-II, q. 47, a. 8, ad 3.

[8] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 1806.

[9] San Tommaso d’Aquino, Summa
Theologiae, II-II, q. 47, a. 8, ris.

[10] J. Pieper, Le virtù, Morcelliana,
Brescia 1999.

[11] J. Echevarría, Memoria del Beato
Josemaría, Leonardo International,
Milano, 2001, p. 165.

[12] San Josemaría, Amici di Dio, n.
87.



[13] San Josemaría, Appunti presi
durante una meditazione, 29-III-1959.

[14] San Josemaría, Cammino, n. 251.

[15] San Josemaría, Amici di Dio, n.
88.

[16] Cfr. San Tommaso d’Aquino, 
Summa Theologiae, II-II, q. 47, a. 8,
ris.

[17] Lettera di san Josemaría al beato
Álvaro del Portillo, 28-II-1949, cit. in
Andrés Vázquez de Prada, Il
Fondatore dell’Opus Dei, vol. III,
Leonardo International, Milano,
2004, p. 140.

[18] San Josemaría, Cammino, n. 11.

[19] S. Undset, Santa Caterina da
Siena, Madrid, 1999, p. 172.

[20] J. Pieper, Le virtù, Morcelliana,
Brescia 1999.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/molto-umani-
molto-divini-vi-metterlo-in-pratica/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/molto-umani-molto-divini-vi-metterlo-in-pratica/
https://opusdei.org/it-ch/article/molto-umani-molto-divini-vi-metterlo-in-pratica/
https://opusdei.org/it-ch/article/molto-umani-molto-divini-vi-metterlo-in-pratica/

	​Molto umani, molto divini (VI): Fino a metterlo in pratica

