
opusdei.org

Molto umani, molto
divini (IX): Il dono di
guardare con Dio

Alcune virtù che preparano a
essere anime contemplative
nella vita di tutti i giorni.

30/12/2021

Osservare con attenzione e amore la
realtà: questa visione trova d’accordo
molti pensatori, scienziati e artisti,
che hanno coltivato l’arte della
contemplazione. Scoprire la
ricchezza di verità e di bellezza che
c’è dietro a tutto ciò che esiste, anche



dove non lo si immagina; spogliarsi
delle smanie di controllare ogni cosa
per godere di ciò che si ha a portata
di mano, soprattutto le piccole cose.
Perché mai, se conviene
semplicemente guardare in un
determinato modo, a volte tutto ci
sembra tanto complicato? Imparare
a farlo ci fa particolarmente piacere
perché sappiamo che, se tutto il
creato merita la contemplazione
degli uomini, molto più lo merita il
suo Creatore, nella cui infinita
bellezza si riflettono tutte le
meraviglie conosciute.

Siamo stati creati da Dio per la
contemplazione; essa sarà perfetta
nella vita futura, quando vedremo il
Creatore faccia a faccia e, in lui,
comprenderemo chiaramente e
godremo di ogni cosa. Tuttavia, lo
ricordava san Josemaría, siamo
chiamati già ora, in ogni istante, ogni
giorno, a «vedere Dio in tutte le cose
della terra: nelle persone, in quello



che accade, in tutto ciò che è grande
e in ciò che sembra piccolo, in quello
che ci fa piacere e in quello che
consideriamo doloroso»1. Vogliamo
che tutto diventi lode, gratitudine,
riparazione e richiesta. Non
guardiamo Dio “malgrado” il
trambusto quotidiano, ma proprio
attraverso di esso, usandolo come
trampolino per arrivare in cielo.

Allora si farà strada in noi ciò che
san Tommaso d’Aquino definiva una
«semplice intuizione della verità che
procede dall’amore»2. È un modo di
guardare la realtà che non dipende
dall'istruzione ricevuta né dal lavoro
che si fa: è alla portata di tutti, in
ogni momento, perché è dovuto
all’amore ricevuto da Dio che
impregna il nostro sguardo. Tutti i
santi, tanto diversi fra loro, dotti e
meno dotti, dedicati ad attività assai
varie, hanno visto crescere nella loro
vita questa vicinanza con il creatore.
Perciò forse la prima cosa che



dovremmo tenere presente è ciò che
dice il Catechismo della Chiesa: la
contemplazione è un dono3. Non è
una cosa che possiamo ottenere
soltanto con la nostra volontà, a
forza di programmazioni o strategie.
Ai doni di Dio, prima di ogni altra
cosa, dobbiamo disporci, pronti ad
accoglierli, e per fare questo occorre
coltivare alcune virtù che preparino
il terreno.

Il coraggio di aprire la porta

«Ecco: sto alla porta e busso – ci dice
il Signore –. Se qualcuno ascolta la
mia voce e mi apre la porta, io verrò
da lui, cenerò con lui ed egli con
me» (Ap 3, 20). Nella cappella del
Keble College dell’Università di
Oxford c’è un quadro intitolato «La
luce del mondo» che rappresenta
questa scena dell’Apocalisse. Gesù
appare vestito da re, con una
lanterna che apporta luce nella casa,
mentre bussa pacatamente alla



porta. Si notano a terra le cattive
erbe che sono cresciute perché la
porta era chiusa da molto tempo.

Il Signore, per regalarci una vita
contemplativa, ci chiede di aprire la
porta del nostro cuore ogni giorno,
come in quella pittura della metà del
XIX secolo. La reazione di Adamo ed
Eva, i nostri progenitori, dopo la
perdita della loro innocenza, fu
proprio quella opposta: nascondersi
e ostinarsi a chiudere la porta per
evitare lo sguardo di Dio… Tutti noi,
loro discendenti, conserviamo un po’
di questa tendenza. È forse un timore
infondato per quanto potrà
chiederci, la paura di sentirci
condizionati, la probabilità di
perdere l’effimero controllo della
nostra vita. O magari,
semplicemente, preferiamo una
comoda inerzia che ci mantenga
lontani dal piano spirituale, dato
l’impegno che comporta l’essere
pronti a ricevere un dono siffatto.



«Si ripete, in qualche modo, la scena
di Betlemme, ogni giorno. Può darsi
che – non con la bocca, ma con i fatti
– anche noi qualche volta abbiamo
detto: non est locus in diversorio, non
c’è albergo per Te nel mio cuore. Ah,
Signore, perdonami!»4. A parte altri
ostacoli, che a volte ci possono
apparire più difficili da affrontare,
come la scarsezza di tempo,
l’asprezza, la dispersione o la propria
indegnità, questi strani dubbi nei
confronti di Dio altro non sono che la
cattiva erba che occorre estirpare
per poter aprire la porta del nostro
cuore, e in tal modo condividere lo
sguardo con il nostro Creatore.

L’umiltà e il distacco che ci
rendono leggeri

«L’orazione contemplativa […] non
può essere accolta che nell’umiltà e
nella povertà»5. Questo comporta,
prima di tutto, il difficile compito di
accettare serenamente la verità su



noi stessi e sugli altri. Non possiamo
disporci a ricevere il dono di
osservare le cose come fa Dio se
continuamente indossiamo una
maschera, se pensiamo che siano per
gli altri o se ricopriamo la realtà con
una nostra fantasia, per quanto
buona essa possa sembrare. Il
linguaggio di Gesù è sempre semplice
e profondo, guarda le cose così come
sono, sempre con misericordia,
mentre noi assai spesso siamo
piuttosto complicati, superficiali o
giudichiamo con superbia quello che
ci sta attorno.

«Se tu conoscessi il dono di Dio e chi
è colui che ti dice: “Dammi da
bere!”» (Gv 4, 10), dice Gesù alla
samaritana. Anche, in un altro
momento chiede all’apostolo Filippo:
«Da tanto tempo sono con voi e tu
non mi hai conosciuto?» (Gv 14, 9).
L’umiltà ci aiuta anche a riconoscere
quanto poco sappiamo del Signore e
del suo modo di regnare nel mondo.



«A cinquant’anni di distanza, mi
ritrovo come un bambino che
balbetta. Comincio e ricomincio»6,
diceva san Josemaría nella sua
preghiera, poco prima di andarsene
in cielo. Se eviteremo la tendenza a
voler padroneggiare tutto con la
scarsa luce del nostro criterio, Dio
potrà rivelarci ciò che nasconde ai
sapienti e ai dotti (cfr. Mt 11, 25).

D’altra parte, per essere
contemplativi dobbiamo usare i beni
terreni in modo che ci aiutino ad
aderire a quelli eterni, e non
viceversa. Un cuore che non si
attacca ai beni materiali è idoneo a
quelli spirituali, è leggero e pronto a
iniziare il volo verso Dio, privilegia i
doni della grazia. Gesù, creatore e
Signore del mondo, visse distaccato
da tutto in un semplice villaggio.
Trascorse l’inverno al freddo e
l’estate al caldo, dispose di scarsi
beni, dei quali aveva grande cura.
Alla fin fine, si tratta di non riporre



nelle cose terrene l’amore che
soltanto Dio merita.

Tuttavia, se la povertà favorisce la
contemplazione, succede anche il
contrario dato che entrambe si
alimentano a vicenda. «Quando
contempliamo – spiega papa
Francesco– , scopriamo negli altri e
nella natura qualcosa di molto più
grande della loro utilità […]. Come
hanno insegnato tanti maestri
spirituali, il cielo, la terra, il mare,
ogni creatura possiede questa
capacità iconica, questa capacità
mistica di riportarci al Creatore e alla
comunione con il creato […]. Chi
contempla in questo modo prova
meraviglia non solo per ciò che vede,
ma anche perché si sente parte
integrante di questa bellezza; e si
sente anche chiamato a custodirla»7.
Al posto della logica di prenderci
tutto per noi stessi, possiamo
coltivare la meraviglia e la cura per
gli altri: questa è la logica di Dio, che



contempla amorevolmente la sua
creazione.

Cercare la benedetta solitudine
per pregare

Il fondo del mare alberga molte
meraviglie, invisibili dalla riva:
coralli, piante, pesci, tutto in
molteplici forme e colori; conchiglie,
perle, e anche tesori o pezzi
archeologici di grande valore. Per
accedere a tutto questo, i
sommozzatori inseriscono nel loro
equipaggiamento una cintura con
lastre di piombo. Lungi dall’essere
un impedimento, questo attrezzo dà
loro sott’acqua un peso capace di
bilanciare la tendenza del corpo a
galleggiare e ritornare in superficie.
Analogamente, ognuno di noi ha
bisogno di un peso interiore per
nuotare nel mare della
contemplazione di Dio, lontano dalla
superficie e dalle distrazioni.



Affinché l’anima riesca a
contemplare la natura invisibile di
Dio, san Gregorio Magno sosteneva
che il primo gradino è imparare a
raccogliersi in se stessi8. I vangeli ci
mostrano spesso Gesù che prega in
luoghi tranquilli e isolati. Se il Figlio
di Dio sentiva la necessità di stare da
solo con suo Padre, quanto più ne
avremo bisogno noi. Dovremo
superare la paura del silenzio e
cercare «quella benedetta solitudine
che è tanto necessaria per tenere in
moto la vita interiore»9. Nel XVI
secolo una coppia di sposi spagnoli
chiese a san Pietro di Alcántara di
insegnare loro a dialogare con Dio.
Tra i suoi consigli, il mistico
castigliano disse che «se il tempo per
la preghiera è breve, si spenda tutto
per tenere a freno l’immaginazione e
acquietare il cuore; e quando è ormai
quieto, si termini la preghiera
proprio quando sarebbe stata più
necessaria»10. Perciò è sempre bene
compiere i nostri atti di pietà senza



fretta, con un tempo sufficiente,
evitando di arrivare con «i sensi desti
e l’anima addormentata»11.

Una dieta per gustare le cose
ordinarie

La tecnologia ci offre oggi un accesso
rapido a un’infinità di informazioni e
una veloce comunicazione.
Sappiamo bene che questi vantaggi,
quando abbassiamo la guardia,
diventano una cattiva compagnia per
il nostro dialogo con Dio. Se i sensi si
abituano soltanto a queste velocità e
a questi stimoli, mentre un altro
impegno richiede un diverso ritmo
mentale, è facile cadere nella
dispersione. Si cercano, allora,
continui sostegni affettivi per sentirsi
bene, al di fuori della sobrietà
ordinaria, dalla quale si rifugge quasi
inconsapevolmente. Questo
atteggiamento può anche riguardare
gli altri perché, lo spiega santa
Faustina Kowalska, «le anime meno



raccolte (superficiali) vogliono che le
altre siano simili a loro, perché
costituiscono per loro un rimorso
continuo»12.

Per disporci meglio alla preghiera
può essere utile una sana dieta
digitale, come del resto fanno gli
atleti che vogliono percorrere lunghe
distanze: saper fare a meno in alcuni
periodi della settimana dei
dispositivi elettronici; imparare a
contemplare serenamente la natura,
un paesaggio, un’opera d’arte;
leggere un buon libro o vedere un
buon film, evitando che la minima
cosa ci interrompa… Tutte queste
sono attività che richiedono un certo
impegno delle nostre potenze.
Comunque esse offrono in cambio la
ricompensa di scoprire ambiti più
profondi della realtà, esercitano il
nostro sguardo a ricevere, come
dono, una sempre maggiore
vicinanza con Dio.



Lungo il percorso, in ogni caso, non
dobbiamo scoraggiarci. Ciò che più fa
piacere a Dio dei nostri minuti di
preghiera è la buona volontà di
tenergli compagnia, la nostra
semplice presenza e la nostra
vicinanza, come quella di un
bambino piccolo con i suoi genitori.
Stimolati da questo atteggiamento
filiale, potremo avere il coraggio di
superare ogni preoccupazione
dovuta a un apparente silenzio e alla
solitudine della preghiera. Nessun
accorgimento che potremmo
adottare nel pregare può sostituire
l’impulso genuino di trattare Dio a tu
per tu, la decisione libera e discreta
di dirgli «ti voglio bene»
insostituibile, che nessun altro può
dire al nostro posto.

1  San Josemaría, Meditación, 25-
XII-1973.



2  Cfr. san Tommaso d’Aquino, 
Summa theologiae, II-II, q. 180, a.3; a.
6.

3  cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2713.

4  San Josemaría, cit. in S. Bernal, 
Appunti per un profilo del Fondatore
dell’Opus Dei, Ares, Milano 1977, p.
359.

5 Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 2713.

6  San Josemaría, cit. in S. Bernal, 
Appunti per un profilo del Fondatore
dell’Opus Dei, Ares, Milano 1977, p.
357.

7  Papa Francesco, Udienza, 16-
IX-2020.

8  San Gregorio Magno, Omelie su
Ezechiele, II, 5, 9.

9  San Josemaría, Cammino, n. 304.



10 San Pietro di Alcántara, Trattato
dell’orazione e della meditazione, XII,
6.

11 San Josemaría, Cammino, n. 368.

12 Santa Faustina Kowalska, Diario,
n. 147.

Pablo Edo

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/molto-umani-
molto-divini-ix-il-dono-di-guardare-con-

dio/ (22/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/molto-umani-molto-divini-ix-il-dono-di-guardare-con-dio/
https://opusdei.org/it-ch/article/molto-umani-molto-divini-ix-il-dono-di-guardare-con-dio/
https://opusdei.org/it-ch/article/molto-umani-molto-divini-ix-il-dono-di-guardare-con-dio/
https://opusdei.org/it-ch/article/molto-umani-molto-divini-ix-il-dono-di-guardare-con-dio/

	Molto umani, molto divini (IX): Il dono di guardare con Dio

