
opusdei.org

Molto umani, molto
divini (II): la via è
dentro di noi

La grazia del battesimo, le virtù
teologali o la nostra dignità di
figli sono forze che ci portano a
Dio.

13/04/2021

Una continua ricerca di Dio. Questa
fu la vita di sant'Agostino: una
ricerca appassionata, che non
sempre imboccò il sentiero che
davvero lo avrebbe portato a lui.
Negli anni della giovinezza era



attratto fortemente dall’amore per le
lettere e dall'ammirazione che
suscitava con la sua abilità di retore.
A volte fu portato lontano dalle
passioni, e adottò anche modi di
pensare opposti alla fede. Tuttavia, la
ricerca della verità e la lettura della
Sacra Scrittura a poco a poco lo
avvicinarono al cristianesimo. Forse
proprio ricordando questo processo,
e conoscendo molte persone sagge
con cui aveva condiviso inquietudini,
ma che non erano arrivate a Cristo,
sant'Agostino scrisse che per quanti
ragionamenti corretti si possano
fare, «non tutti trovano la via. I saggi
del mondo comprendono che Dio è in
qualche modo una vita eterna,
immutabile, ma lo vedono lontano. Il
Figlio di Dio che è sempre la Verità e
la Vita nel Padre, fatto uomo, è
diventato via per noi che non
sapevamo come giungere alla verità.
Inoltrati nell’uomo e giungerai a
Dio»[1]



Arriviamo a Dio attraverso Cristo

Forse non è difficile intuire che noi
cerchiamo proprio Dio, che è Lui ad
aspettarci alla fine del viaggio. E
anche all’inizio: scopriamo nel nostro
intimo questo slancio, e sospettiamo
che venga da lui. Tuttavia può essere
più difficile accorgersi che Dio è pure
la via: a Dio si giunge attraverso di
lui. E proprio perché possiamo
percorrere questo cammino Egli ha
inviato suo Figlio nel mondo; non
soltanto possiamo ascoltarlo,
guardarlo o toccarlo, ma anche
partecipare alla sua vita. Gesù «non
si è limitato a mostrarci la via per
incontrare Dio, una via che
potremmo poi percorrere per conto
nostro, obbedendo alle sue parole e
imitando il suo esempio. Cristo,
piuttosto, per aprirci la porta della
liberazione, è diventato Egli stesso la
via: «Io sono la via»”(Gv 14,6)»[2]



Ce lo conferma la liturgia della Santa
Messa quando, terminata la
preghiera eucaristica, il sacerdote
proclama, innalzando il pane e il
vino: per Cristo, con Cristo e in
Cristo... A Dio possiamo giungere
soltanto per Cristo con Cristo e in
Cristo. La sua persona è la via per cui
dobbiamo transitare, la verità con
cui possiamo giungere alla meta e la
vita nella quale vivere la nostra. Da
quella prima volta nel Cenacolo, ogni
celebrazione dell'Eucarestia culmina
nella comunione con il corpo di
Gesù: Dio si fa alimento per il
cammino; la via che è lui stesso.

Mettersi su questa via rende
possibile la pienezza di vita. « La
fede nasce nell’incontro con il Dio
vivente, che ci chiama (...). Appare
come luce per la strada, luce che
orienta il nostro cammino nel
tempo»[3]. San Josemaría assaporava
particolarmente la certezza di aver
incontrato lo stesso Cristo dei



Vangeli: «Gesù è la via. Egli ha
lasciato su questa terra le chiare
impronte dei suoi passi (...). Come mi
piace ricordarlo! Gesù Cristo, lo
stesso che ieri fu per gli apostoli e le
folle che accorrevano a lui, vive oggi
per noi»[4].

Tre fasci di luce

Il quarto Vangelo dice di Giovanni
Battista che «venne un uomo
mandato da Dio e il suo nome era
Giovanni. Egli venne come testimone
per rendere testimonianza alla luce,
perché tutti credessero per mezzo di
lui. Egli non era la luce, ma doveva
rendere testimonianza alla luce» (Gv
1,6-8). La luce di cui Giovanni era
testimone vuole manifestarsi pure in
ogni battezzato. In effetti, se Cristo,
come proclamiamo in una delle
versioni del credo, è «luce da luce», si
può pure dire che i cristiani che lo
ricevono e «credono nel suo
nome» (Gv 1,12) sono nello stesso



tempo luce da questa luce. Perciò,
quando chiediamo a Dio luce per
vedere, stiamo chiedendo nello stesso
tempo di essere noi stessi, come il
Battista, testimoni della Luce nel
mondo.

Non basta la fiammata che ci ha fatto
mettere in marcia; neppure è
sufficiente quella luce che, proiettata
in fondo alla vita, ci dà un
orientamento. Abbiamo bisogno di
una luce che ci accompagni
dall’interno. Abbiamo bisogno di una
forza che ravvivi la nostra. E questo è
il compito svolto nella nostra anima
dalle virtù teologali: la fede, la
speranza e la carità, che sono i tre
fasci di luce, come i tre colori
fondamentali, della vita di Dio in noi.
Queste tre virtù, in effetti, «rendono
le facoltà dell'uomo idonee alla
partecipazione alla natura divina»[5];
per mezzo loro «il Signore ci fa suoi
(...), ci ottiene la divinizzazione
buona»[6].



Fede, speranza e carità
corrispondono, in certo senso, «alle
tre dimensioni del tempo:
l'obbedienza della fede accetta la
Parola che viene dall'eternità, e,
promulgata nella storia, si trasforma
in amore, in presente, e apre così la
porta della speranza»[7]. La fede ci
precede: ci dice da dove veniamo, ma
anche dove andiamo; non è soltanto
memoria del passato, ma anche luce
che illumina il futuro: ci apre alla
speranza, ci proietta verso la vita. E
lungo il filo teso tra i due poli si
dispiega la carità, che si coniuga
sempre al presente. Con la forza
della fede e la fiducia della speranza,
possiamo dire: qui e adesso, io in
persona, nella mia situazione, posso
essere, con tutti i miei limiti, luce di
Dio, amore di Dio.

La novità è vivere con lui

«Il mondo soffre terribilmente, figli
miei - disse una volta san Josemaría -,



perché milioni e milioni di anime
non conoscono Dio, non hanno
ancora visto la luce del Redentore.
Ciascuno di voi deve essere - lo vuole
il Signore - quasi lucernae lucenti in
caliginoso loco, come lampada
splendente nelle tenebre»[8].

La luce che brilla in questa lampada
ha due sorgenti. La prima consiste
nel semplice fatto di essere stati
creati a immagine e somiglianza di
Dio. Questa fonte mai ci abbandona e
si manifesta nella capacità di
comprendere ciò che è vero, nella
inclinazione a volere ciò che è buono
e, ancora più profondamente, nella
dignità che viene dall’essere opera di
un creatore sommamente
intelligente, amorevole, libero, e non
del caso cieco. A questa fonte di luce
s'aggiunge il fascio della
«rigenerazione operata dal
battesimo, che suscita in ogni
cristiano, ontologicamente, una
nuova vita che pulsa nell’intimo»[9].



Questo sacramento sana la ferita del
peccato che abbiamo ereditato dai
nostri padri e ci rende più capaci di
illuminare intorno a noi.

Queste due grandi sorgenti - l'essere
creati a immagine di Dio e il
battesimo - ci inducono a riflettere la
luce di Dio. Gesù, a un maestro della
legge che si avvicinò di nascosto per
chiedergli come vivere davvero
vicini a Dio, rispose: «Chi opera la
verità viene alla luce» (Gv 3, 21).
Anche le nostre azioni, sostenute
dalla Misericordia di Dio, generano
luce se ci facciamo muovere dalla
nostra bontà e dalla sua grazia, se ci
spogliamo di ciò che spinge, a volte,
in direzione contraria. La familiarità
con la luce di Dio, questa facilità a
scegliere i veri beni piuttosto che
altri apparenti, si trasforma a poco a
poco in «una sorta di «connaturalità»
tra l'uomo e il vero bene. Una simile
connaturalità si radica e si sviluppa
negli atteggiamenti virtuosi



dell'uomo stesso: la prudenza e le
altre virtù cardinali, e prima ancora
le virtù teologali della fede, della
speranza e della carità»[10].

L'identificazione con Cristo consiste
nello sviluppo, per mezzo della
grazia e per l'accoglienza che le
diamo nella nostra anima, di questa 
connaturalità sempre maggiore con
lui, così che possiamo giungere ad
avere i suoi stessi sentimenti (cfr. Fil
2,5), i suoi stessi atteggiamenti.
Quanto più cresce l'intimità con
Gesù, più ci rendiamo conto che
cercare la santità non consiste
prioritariamente nella lotta per
raggiungere la vetta di una certa
moralità, ma piuttosto in un
cammino fiducioso con Dio, nel quale
abbiamo il suo stesso sentire,
soffriamo con lui, desideriamo con
lui. Lo spiegava bene san Josemaría:
«Nei momenti di spossatezza, o di
tedio, rivolgiti fiduciosamente al
Signore, dicendogli, come quel nostro



amico: “Gesù: vedi Tu che cosa ci
puoi fare…. io sono già stanco prima
di cominciare la lotta”»[11].

***

La vita cristiana, così compresa, non
consiste nell’accettare un sistema di
idee, ma nel confidare in una
persona: in Cristo. Così hanno vissuto
tanti uomini e donne di tutti i tempi.
Oggi non abbiamo altro messaggio né
altri mezzi. Come loro abbiamo il
compito di illuminare il mondo da
dentro; Ne parlavano incisivamente
gli scritti dei primi secoli: «come è
l'anima nel corpo, così nel mondo
sono i cristiani. (...).Dio li ha messi in
un posto tale che a loro non è lecito
abbandonare»[12]. Essere anima del
mondo: questo è la nostra via, e la
via l’abbiamo dentro di noi. È Gesù
Cristo, che ci vuole come lui, molto
umani e molto divini

Carlos Ayxelá.



[1] Sant’Agostino, Sermone 141, nn.
1;4.

[2] Congregazione per la Dottrina
della Fede, lettera Placuit Deo, n. 11.

[3] Francesco, Lumen fidei, n. 4.

[4] San Josemaria, Amici di Dio, n.
127.

[5] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 1812.

[6] San Josemaria, Amici di Dio, n. 98.

[7] J.Ratzinger, Communio. Un
programma teologico ed ecclesiale,
Convegno, Barcellona 2013, p. 303.

[8] San Josemaria, Annotazioni di
una riunione di famiglia, 2-VI-1974.

[9] Mons. Fernando Ocariz, “La
vocacion al Opus Dei como vocacion



en la Iglesia”, in El Opus Dei en la
Iglesia, Rialp, Madrid, 2001, p. 173.

[10] San Giovanni Paolo II, enciclica 
Veritatis Splendor, n. 64.

[11] San Josemaria, Forgia, 244.

[12] Lettera a Diogneto, VI.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/molto-umani-
molto-divini-ii-la-via-e-dentro-di-noi/

(03/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/molto-umani-molto-divini-ii-la-via-e-dentro-di-noi/
https://opusdei.org/it-ch/article/molto-umani-molto-divini-ii-la-via-e-dentro-di-noi/
https://opusdei.org/it-ch/article/molto-umani-molto-divini-ii-la-via-e-dentro-di-noi/

	Molto umani, molto divini (II): la via è dentro di noi

