
opusdei.org

«Mi chiameranno
beata»: Santa Maria
nell’anno liturgico

La prima festa dell’anno è
dedicata alla Madonna, che
occupa un posto speciale nel
mistero cristiano. La Chiesa
ricorda ai suoi figli la presenza
fisica e discreta di Maria:
accanto a san Giuseppe, è in
pellegrinaggio con noi
attraverso la storia.

20/02/2017



Nella celebrazione annuale dei
misteri di Cristo «la santa Chiesa
venera con speciale amore la beata
Maria Madre di Dio, congiunta
indissolubilmente all’opera salvifica
del Figlio suo; in Maria ammira ed
esalta il frutto più eccelso della
Redenzione e contempla con gioia,
come in una immagine purissima, ciò
che essa, tutta, desidera e spera di
essere»[i].

Con tratti brevi ma incisivi, il
Concilio Vaticano II mostra il
significato del culto liturgico a santa
Maria. Ci può aiutare a
comprenderlo una constatazione
semplice e profonda: la più bella arte
cristiana, che nasce dalla preghiera
della Chiesa. Se, per esempio,
entriamo in una chiesa di tradizione
bizantina, il nostro sguardo viene
attratto, appena percorriamo la
navata, dagli occhi del Cristo
Pantocratore che suole dominare la
volta dell’abside. Il suo amabile volto



ci ricorda che il Dio infinito ha
assunto i caratteri ben definiti dei
figli degli uomini. Sotto di Lui,
adorna dei colori imperiali, si trova
Maria, la Tutta Santa, attorniata dagli
arcangeli con ricchi paramenti
liturgici. A un terzo livello, infine,
sono disposti gli apostoli e i santi che,
come noi – communicantes –, offrono
il sacrificium laudis, il sacrificio di
lode gradito a Dio Padre[ii].

La prima devozione mariana

Questa immagine aiuta a capire la
posizione unica di Maria nella vita e
nella liturgia della Chiesa. Come
piaceva considerare a san Josemaría,
Ella è anzitutto la Madre di Dio, la 
Theotokos: sta in questo «la radice di
tutte le perfezioni e di tutti i privilegi
che l’adornano»[iii]. Per questo una
delle preghiere mariane più antiche
la definisce audacemente Dei
genetrix, colei che ha generato
Dio[iv]; e anche per questo il culto



liturgico di Maria si svilupperà
soprattutto a partire dal Concilio di
Efeso (V secolo), quando la Chiesa
definisce il dogma della sua
Maternità divina.

In altre rappresentazioni, santa
Maria appare mentre sorregge il velo
del calice eucaristico, o in una
posizione corporea di “Vergine
orante e offerente”. Si esprime in tal
modo che la partecipazione al
mistero pasquale del Signore sia il
centro e la radice della sua vita.
Questo modo singolare nel quale
Maria si unisce, come Madre,
all’azione redentrice di Gesù è il
fondamento del culto mariano: la
Chiesa venera la Madonna
confessando il posto che spetta
soltanto a Lei. Per questo già nelle
più antiche professioni di fede
battesimali e nelle prime preghiere
eucaristiche si trovano allusioni alla
Madre di Dio. Questa presenza
speciale di Maria spiega, inoltre,



perché il modo più naturale di
onorarla consiste nel celebrare il
mistero di suo Figlio, soprattutto
nell’Eucaristia.

Per me, la prima devozione mariana
– mi piace pensarla così – è la Santa
Messa [...]. Nel Sacrificio dell’altare,
la partecipazione della Madonna ci
ricorda la silenziosa discrezione con
cui accompagnò la vita di suo Figlio,
quando percorreva la terra di
Palestina. La Santa Messa è
un’azione della Trinità: per volontà
del Padre, con la cooperazione dello
Spirito Santo, il Figlio si offre in
oblazione redentrice. In questo
insondabile mistero si percepisce,
come tra veli, il volto purissimo di
Maria»[v]. Celebrando il mistero di
Cristo, la Chiesa incontra Maria e,
contemplandola, scopre il modo in
cui può vivere i divini misteri: con
Lei ascoltiamo e meditiamo la Parola
di Dio e ci associamo alla sua voce
che benedice, rende grazie e loda il



Signore; con Lei ci consideriamo
associati alla Passione di suo Figlio e
alla gioia per la sua Risurrezione; con
Lei imploriamo incessantemente il
dono dello Spirito Santo[vi].

Le origini del culto mariano

L’ultima riforma della liturgia
romana ha voluto mettere in
evidenza la centralità del mistero di
Cristo, e per questo ha inserito la
memoria della Madre di Dio nel ciclo
annuale dei misteri di suo Figlio. A
parte le due celebrazioni nelle quali
Maria appare indissolubilmente
unita a Cristo – l’Annunciazione (25
marzo) e la Presentazione del
Signore (2 febbraio) – le feste
mariane dell’attuale Calendario
romano generale comprendono tre
solennità[vii], due feste[viii], cinque
memorie obbligatorie[ix] e sei
memorie libere[x]. D’altra parte,
alcuni periodi liturgici come
l’Avvento e il Natale contengono altri



riferimenti mariani. La possibilità,
infine, di celebrare la memoria libera
di Santa Maria il sabato, insieme con
alcuni elementi della Liturgia delle
Ore, costituiscono la base settimanale
e quotidiana del culto liturgico
mariano. Conoscere alcuni dettagli
sull’origine e lo sviluppo di questo
culto ci può aiutare a essere figli
migliori della nostra Madre del Cielo.

L’intimo legame esistente tra il culto
mariano e le feste del Signore ha
fatto in modo che alcune di queste
solennità e feste siano state
commentate in articoli precedenti. È
il caso, per esempio, della solennità
della Maternità divina di Maria, che
il rito romano celebra nell’ottava del
Natale, il primo giorno dell’anno.
Questa costituiva la grande
commemorazione mariana prima
dell’arrivo, alla fine del VII secolo, di
quattro feste di origine orientale: la
Presentazione del Signore,
l’Annunciazione, la Dormizione (che



ora si celebra come l’Assunzione) e la
Nascita di Maria.

L’arrivo dei cristiani fuggiti dalla
Palestina, dalla Siria e dall’Asia
minore, come conseguenza delle
invasioni arabe del VII secolo, ha
arricchito la liturgia romana con
l’assimilazione di diverse tradizioni
liturgiche. Tra esse si trovano quattro
feste legate alla memoria di alcuni
eventi della vita della Madonna lì
dove, secondo la tradizione, erano
accaduti. La costruzione di chiese in
questi luoghi provocò durante i
secoli IV-VI una prima crescita del
culto liturgico mariano. Alcuni
esempi sono la basilica nella Valle del
Cedron, legata al dies natalis di Maria
che nel VI secolo finirà per prendere
il nome di festa della Dormizione; la
basilica di Nazaret, fatta costruire
dall’imperatrice Elena in memoria
dell’Annunciazione; la basilica
edificata sulla piscina di Bethesda,
che resterà legata al ricordo del



concepimento e della nascita della
Madonna; o la basilica di Santa Maria
la Nuova, innalzata agli inizi del VI
secolo nelle vicinanze dell’antico
Tempio di Gerusalemme per
ricordare la presentazione di Maria.

Tutte queste feste ci introducono
nella memoria storica della grande
famiglia del Popolo di Dio, che sa che
«la storia non è sottoposta a forze
cieche né è dovuta al caso, ma è la
manifestazione delle misericordie di
Dio Padre»[xi]. La Chiesa, come del
resto Maria, non ha un cuore senza
radici, ma conosce bene la propria
origine ricordando luoghi e volti
precisi. Il progressivo accoglimento
di queste commemorazioni della
Madonna in altre regioni del mondo
è un riconoscimento di questa logica
di Dio.

Nello stesso tempo, dato che la
Chiesa è una Madre che accoglie nel
suo seno tutte le culture, la



venerazione di Maria si svilupperà
secondo la particolare sensibilità
umana, teologica e spirituale di ogni
popolo. Così, per esempio, la
tradizione bizantino-
costantinopolitana ha conosciuto una
prima fase piuttosto sobria del culto
mariano, ma con il tempo ha
generato ricche composizioni
poetiche in onore della Theotokos.
L’inno Akathistos è uno dei più amati
e diffusi: «Ave, per Te la gioia
risplende; Ave, per Te il dolore
s’estingue. Ave, salvezza di Adamo
caduto; Ave, riscatto del pianto di
Eva». Da parte sua, la tradizione
etiopica manifesterà la sua profonda
pietà mariana nelle preghiere
eucaristiche e nella istituzione del
maggior numero di feste mariane
conosciuto in una tradizione
liturgica: più di 30 nel corso
dell’anno.

Anche il rito romano ha una sua
storia. Alla fine del VII secolo, papa



Sergio I arricchisce le quattro feste
recentemente arrivate dall’Oriente
con un elemento che caratterizzerà
la devozione popolare romana: le
processioni litaniche per la città. Più
avanti saranno composti i testi della
Messa e dell’ufficio di Sancta Maria
in Sabbato, si estenderà per l’intera
Europa la consuetudine di dedicare il
sabato alla Madonna e appariranno
nuove antifone per la liturgia delle
Ore. Alcune di esse sono oggi l’ultima
preghiera che, prima di
addormentarsi, esce fiduciosa dalle
labbra della Chiesa: Alma
Redemptoris mater, Salve Regina, Ave
Regina caelorum, Regina coeli laetare,
tutte composte tra l’XI e il XIII secolo.
Più tardi si diffonderanno
ugualmente alcune feste mariane,
come la Visitazione, all’inizio
celebrata dai francescani e poi, nel
XIV secolo, estesa a tutta la chiesa
latina.



Dopo il Concilio di Trento si
diffondono in tutte le liturgie di rito
romano altre feste celebrate fino
allora soltanto in alcune regioni. Per
esempio, san Pio V estese a tutta la
chiesa latina la festa romana della
Dedicazione di Santa Maria ad Nives
(5 agosto). Nei secoli XVII e XVIII
diverse commemorazioni legate alla
pietà mariana di alcuni ordini
religiosi passeranno, per vie diverse,
al Calendario generale: Nostra
Signora del Carmelo (carmelitani),
Nostra Signora del Rosario
(domenicani), Nostra Signora dei
Dolori (servi di Maria), Nostra
Signora della Mercede (mercedari),
ecc.

Questa espansione che va dalla
periferia a Roma e da Roma alla
periferia[xii], riflette la sapienza
materna della Chiesa, che promuove
tutto ciò che crea unità e nello stesso
tempo si adatta a trattare i suoi figli
«in maniera diversa – con giustizia



‘disuguale’ –, perché ciascuno è
diverso dagli altri»[xiii]. Questo
rispetto per le tradizioni locali
permane nel calendario attuale, che
riconosce l’esistenza di feste mariane
particolari, legate alla storia e alla
devozione dei diversi membri del
Popolo di Dio. Questo spiega la
presenza, nel calendario della
Prelatura, della festa di Nostra
Signora del Bell’Amore, fissata al 14
febbraio.

Un periodo particolarmente
importante del culto liturgico
mariano è stato lo scorso XX secolo,
che ha conosciuto quattro nuove
feste mariane: la Madonna di
Lourdes (Pio X, nel 1907), la
Maternità della Vergine Maria (Pio
XI, nel 1931), il Cuore Immacolato di
Maria (Pio XII, nel 1944) e Santa
Maria Regina (Pio XII, nel 1954).
Oltre alla memoria del Santissimo
Nome di Maria (12 settembre),
l’ultima edizione del Messale romano



ha inserito le memorie libere di
Nostra Signora di Fatima (13 maggio)
e Nostra Signora di Guadalupe (12
dicembre). L’estensione a tutto il rito
latino di alcune celebrazioni legate a
interventi particolari della Madonna
dimostra l’amorevole vigilanza della
Chiesa, che ricorda ai suoi figli la
presenza, discreta ma efficace, di
Maria: insieme a san Giuseppe, Ella
va in pellegrinaggio con noi
attraverso la storia

Con la benedizione della Madre

Molti porticati di chiese medievali
presentano una immagine
caratteristica dell’Occidente: la
Madre di Dio tiene fra le braccia il
Bambino e con lo sguardo e il sorriso
accoglie e saluta i pellegrini. Questa
immagine, collocata nello spazio
pubblico che si apre alla città, ci
parla dello stile accogliente e
missionario di Maria, che modella la



vita della Chiesa attraverso la
liturgia.

La sua presenza ci ricorda che Ella ci
aspetta quando entriamo in una
chiesa o in un oratorio per aiutarci a
coltivare l’amicizia con suo Figlio.
Sapere che Maria ci aspetta è un
invito a raccoglierci, a prepararci
bene alle diverse azioni liturgiche:
una delicatezza di figli che si
concreta in alcuni dettagli come
arrivare per tempo, senza fretta, e
disporre tutto il necessario (tovaglie
d’altare, candele, libri) con
quell’attenzione e quell’affetto che
nostra Madre, «donna
eucaristica»[xiv], metterebbe nel
prepararsi alla «frazione del pane»
della Chiesa primitiva[xv].La gioia
della Tutta Bella consiste nel
«riprodurre nei figli i lineamenti
spirituali del Figlio
primogenito»[xvi]. Alla scuola di
santa Maria, «la Chiesa impara a
essere ogni giorno “serva del



Signore”, a essere pronta a partire
per andare incontro alle situazioni di
maggiore necessità, a essere
premurosa verso i piccoli e gli
esclusi»[xvii]. Per questo, dopo
averci invitati a entrare per essere
trasformati da Lei, nostra Madre
torna a salutarci e dal portico ci invia
verso quella «bellissima guerra di
pace»[xviii], gomito a gomito con gli
uomini, nostri fratelli.

Juan Rego

 [i] Conc. Vaticano II, Cost. 
Sacrosanctum Concilium (4-XII-1963),
103.

 [ii] Cfr. Messale Romano, Canone
Romano.

 [iii] San Josemaría, Amici di Dio, n.
275.



 [iv] Cfr. Liturgia delle ore, Ad
completorium, Antifona Sub tuum
presidium.

 [v] San Josemaría, “La Virgen
María”, in Por las sendas de la fe,
Cristiandad, Madrid 2013, pp.
170-171.

 [vi] Cfr. Collectio Missarum de Beata
Vergine Maria, nn. 13.17.

 [vii] Sono le seguenti: 1 gennaio, La
Madre di Dio; 15 agosto, L’Assunzione;
8 dicembre, l’Immacolata Concezione.

 [viii] 31 maggio , La Visitazione; 8
settembre, La Nascita della B.V.
Maria.

 [ix] Il sabato successivo alla
solennità del Sacratissimo Cuore di
Gesù, Cuore Immacolato di Maria; 22
agosto, Santa Maria Regina; 15
settembre, Nostra Signora dei Dolori;
7 ottobre, Nostra Signora del Rosario;



21 novembre, Presentazione di Maria
al Tempio.

[x] 11 febbraio, Nostra Signora di
Lourdes; 13 maggio, Nostra Signora di
Fatima; 16 luglio, Nostra Signora del
Monte Carmelo; 5 agosto, Dedicazione
della Basilica di Santa Maria
Maggiore; 12 settembre, Santo Nome
di Maria; 12 dicembre, Nostra
Signora di Guadalupe.

[xi] San Josemaría, “Las riquezas de
la fe”, in Por las sendas de la fe, p. 31.

[xii] Cfr. San Josemaría, Forgia, n.
638.

[xiii] San Josemaría, Amici di Dio, n.
173.

[xiv] San Giovanni Paolo II, Enc. 
Ecclesia de Eucharistia (17-IV-2003),
nn. 53-58.

[xv] Cfr. At 2, 42.



[xvi] Beato Paolo VI, Es. ap. Marialis
cultus (2-II-1974), n. 57.

[xvii] Papa Francesco, Omelia, 5-
VII-2014.

[xviii] San Josemaría, È Gesù che
passa, n. 76.

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-ch/article/mi-

chiameranno-beata-santa-maria-
nellanno-liturgic/ (06/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/mi-chiameranno-beata-santa-maria-nellanno-liturgic/
https://opusdei.org/it-ch/article/mi-chiameranno-beata-santa-maria-nellanno-liturgic/
https://opusdei.org/it-ch/article/mi-chiameranno-beata-santa-maria-nellanno-liturgic/
https://opusdei.org/it-ch/article/mi-chiameranno-beata-santa-maria-nellanno-liturgic/

	«Mi chiameranno beata»: Santa Maria nell’anno liturgico

