
opusdei.org

Messaggio di papa
Francesco per la VI
Giornata Mondiale
dei Poveri

"La solidarietà è proprio questo:
condividere il poco che
abbiamo con quanti non hanno
nulla, perché nessuno soffra".
Condividiamo il messaggio del
papa per la sesta Giornata
Mondiale dei Poveri, che si
celebra in tutta la Chiesa
domenica 13 novembre 2022.

11/11/2022



Gesù Cristo si è fatto povero per
voi (cfr 2 Cor 8,9)

1. «Gesù Cristo […] si è fatto povero
per voi» (cfr 2 Cor 8,9). Con queste
parole l’apostolo Paolo si rivolge ai
primi cristiani di Corinto, per dare
fondamento al loro impegno di
solidarietà con i fratelli bisognosi. La 
Giornata Mondiale dei Poveri torna
anche quest’anno come sana
provocazione per aiutarci a riflettere
sul nostro stile di vita e sulle tante
povertà del momento presente.

Qualche mese fa il mondo stava
uscendo dalla tempesta della
pandemia, mostrando segni di
recupero economico che avrebbe
restituito sollievo a milioni di
persone impoverite dalla perdita del
lavoro. Si apriva uno squarcio di
sereno che, senza far dimenticare il
dolore per la perdita dei propri cari,
prometteva di poter tornare
finalmente alle relazioni



interpersonali dirette, a incontrarsi
di nuovo senza più vincoli o
restrizioni. Ed ecco che una nuova
sciagura si è affacciata all’orizzonte,
destinata ad imporre al mondo un
scenario diverso.

La guerra in Ucraina è venuta ad
aggiungersi alle guerre regionali che
in questi anni stanno mietendo
morte e distruzione. Ma qui il quadro
si presenta più complesso per il
diretto intervento di una
“superpotenza”, che intende imporre
la sua volontà contro il principio
dell’autodeterminazione dei popoli.
Si ripetono scene di tragica memoria
e ancora una volta i ricatti reciproci
di alcuni potenti coprono la voce
dell’umanità che invoca la pace.

2. Quanti poveri genera
l’insensatezza della guerra!
Dovunque si volga lo sguardo, si
constata come la violenza colpisca le
persone indifese e più deboli.



Deportazione di migliaia di persone,
soprattutto bambini e bambine, per
sradicarle e imporre loro un’altra
identità. Ritornano attuali le parole
del Salmista di fronte alla distruzione
di Gerusalemme e all’esilio dei
giovani ebrei: «Lungo i fiumi di
Babilonia / là sedevamo e
piangevamo / ricordandoci di Sion. /
Ai salici di quella terra /
appendemmo le nostre cetre, /
perché là ci chiedevano parole di
canto, / coloro che ci avevano
deportato, / allegre canzoni i nostri
oppressori. / […] Come cantare i canti
del Signore / in terra straniera?» (Sal
137,1-4).

Sono milioni le donne, i bambini, gli
anziani costretti a sfidare il pericolo
delle bombe pur di mettersi in salvo
cercando rifugio come profughi nei
Paesi confinanti. Quanti poi
rimangono nelle zone di conflitto,
ogni giorno convivono con la paura e
la mancanza di cibo, acqua, cure



mediche e soprattutto degli affetti. In
questi frangenti la ragione si oscura e
chi ne subisce le conseguenze sono
tante persone comuni, che vengono
ad aggiungersi al già elevato numero
di indigenti. Come dare una risposta
adeguata che porti sollievo e pace a
tanta gente, lasciata in balia
dell’incertezza e della precarietà?

3. In questo contesto così
contraddittorio viene a porsi la VI
Giornata Mondiale dei Poveri, con
l’invito – ripreso dall’apostolo Paolo –
a tenere lo sguardo fisso su Gesù, il
quale «da ricco che era, si è fatto
povero per voi, perché voi diventaste
ricchi per mezzo della sua
povertà» (2 Cor 8,9). Nella sua visita a
Gerusalemme, Paolo aveva
incontrato Pietro, Giacomo e
Giovanni i quali gli avevano chiesto
di non dimenticare i poveri. La
comunità di Gerusalemme, in effetti,
si trovava in gravi difficoltà per la
carestia che aveva colpito il Paese. E



l’Apostolo si era subito preoccupato
di organizzare una grande colletta a
favore di quei poveri. I cristiani di
Corinto si mostrarono molto sensibili
e disponibili. Su indicazione di Paolo,
ogni primo giorno della settimana
raccolsero quanto erano riusciti a
risparmiare e tutti furono molto
generosi.

Come se il tempo non fosse mai
trascorso da quel momento, anche
noi ogni domenica, durante la
celebrazione della santa Eucaristia,
compiamo il medesimo gesto,
mettendo in comune le nostre offerte
perché la comunità possa provvedere
alle esigenze dei più poveri. È un
segno che i cristiani hanno sempre
compiuto con gioia e senso di
responsabilità, perché nessun
fratello e sorella debba mancare del
necessario. Lo attestava già il
resoconto di San Giustino, che, nel
secondo secolo, descrivendo
all’imperatore Antonino Pio la



celebrazione domenicale dei
cristiani, scriveva così: «Nel giorno
chiamato “del Sole” ci si raduna tutti
insieme, abitanti delle città o delle
campagne e si leggono le memorie
degli Apostoli o gli scritti dei profeti
finché il tempo lo consente. […] Si fa
quindi la spartizione e la
distribuzione a ciascuno degli
elementi consacrati e attraverso i
diaconi se ne manda agli assenti. I
facoltosi e quelli che lo desiderano
danno liberamente, ciascuno quello
che vuole, e ciò che si raccoglie viene
depositato presso il sacerdote. Questi
soccorre gli orfani, le vedove, e chi è
indigente per malattia o per qualche
altra causa, i carcerati, gli stranieri
che si trovano presso di noi:
insomma, si prende cura di chiunque
sia nel bisogno» (Prima Apologia,
LXVII, 1-6).

4. Tornando alla comunità di Corinto,
dopo l’entusiasmo iniziale il loro
impegno cominciò a venire meno e



l’iniziativa proposta dall’Apostolo
perse di slancio. È questo il motivo
che spinge Paolo a scrivere in
maniera appassionata rilanciando la
colletta, «perché, come vi fu la
prontezza del volere, così vi sia
anche il compimento, secondo i
vostri mezzi» (2 Cor 8,11).

Penso in questo momento alla
disponibilità che, negli ultimi anni,
ha mosso intere popolazioni ad
aprire le porte per accogliere milioni
di profughi delle guerre in Medio
Oriente, in Africa centrale e ora in
Ucraina. Le famiglie hanno
spalancato le loro case per fare
spazio ad altre famiglie, e le
comunità hanno accolto con
generosità tante donne e bambini
per offrire loro la dovuta dignità.
Tuttavia, più si protrae il conflitto,
più si aggravano le sue conseguenze.
I popoli che accolgono fanno sempre
più fatica a dare continuità al
soccorso; le famiglie e le comunità



iniziano a sentire il peso di una
situazione che va oltre l’emergenza.
È questo il momento di non cedere e
di rinnovare la motivazione iniziale.
Ciò che abbiamo iniziato ha bisogno
di essere portato a compimento con
la stessa responsabilità.

5. La solidarietà, in effetti, è proprio
questo: condividere il poco che
abbiamo con quanti non hanno
nulla, perché nessuno soffra. Più
cresce il senso della comunità e della
comunione come stile di vita e
maggiormente si sviluppa la
solidarietà. D’altronde, bisogna
considerare che ci sono Paesi dove,
in questi decenni, si è attuata una
crescita di benessere significativo per
tante famiglie, che hanno raggiunto
uno stato di vita sicuro. Si tratta di
un frutto positivo dell’iniziativa
privata e di leggi che hanno
sostenuto la crescita economica
congiunta a un concreto incentivo
alle politiche familiari e alla



responsabilità sociale. Il patrimonio
di sicurezza e stabilità raggiunto
possa ora essere condiviso con
quanti sono stati costretti a lasciare
le loro case e il loro Paese per
salvarsi e sopravvivere. Come
membri della società civile,
manteniamo vivo il richiamo ai
valori di libertà, responsabilità,
fratellanza e solidarietà. E come
cristiani, ritroviamo sempre nella
carità, nella fede e nella speranza il
fondamento del nostro essere e del
nostro agire.

6. È interessante osservare che
l’Apostolo non vuole obbligare i
cristiani costringendoli a un’opera di
carità. Scrive infatti: «Non dico
questo per darvi un comando» (2 Cor
8,8); piuttosto, egli intende «mettere
alla prova la sincerità» del loro
amore nell’attenzione e premura
verso i poveri (cfr ibid.). A
fondamento della richiesta di Paolo
sta certamente la necessità di aiuto



concreto, tuttavia la sua intenzione
va oltre. Egli invita a realizzare la
colletta perché sia segno dell’amore
così come è stato testimoniato da
Gesù stesso. Insomma, la generosità
nei confronti dei poveri trova la sua
motivazione più forte nella scelta del
Figlio di Dio che ha voluto farsi
povero Lui stesso.

L’Apostolo, infatti, non teme di
affermare che questa scelta di Cristo,
questa sua “spogliazione”, è una
«grazia», anzi, «la grazia del Signore
nostro Gesù Cristo» (2 Cor 8,9), e solo
accogliendola noi possiamo dare
espressione concreta e coerente alla
nostra fede. L’insegnamento di tutto
il Nuovo Testamento ha una sua
unità intorno a questo tema, che
trova riscontro anche nelle parole
dell’apostolo Giacomo: «Siate di
quelli che mettono in pratica la
Parola, e non ascoltatori soltanto,
illudendo voi stessi; perché, se uno
ascolta la Parola e non la mette in



pratica, costui somiglia a un uomo
che guarda il proprio volto allo
specchio: appena si è guardato, se ne
va, e subito dimentica come era. Chi
invece fissa lo sguardo sulla legge
perfetta, la legge della libertà, e le
resta fedele, non come un ascoltatore
smemorato ma come uno che la
mette in pratica, questi troverà la sua
felicità nel praticarla» (Gc 1,22-25).

7. Davanti ai poveri non si fa
retorica, ma ci si rimbocca le
maniche e si mette in pratica la fede
attraverso il coinvolgimento diretto,
che non può essere delegato a
nessuno. A volte, invece, può
subentrare una forma di rilassatezza,
che porta ad assumere
comportamenti non coerenti, quale è
l’indifferenza nei confronti dei
poveri. Succede inoltre che alcuni
cristiani, per un eccessivo
attaccamento al denaro, restino
impantanati nel cattivo uso dei beni
e del patrimonio. Sono situazioni che



manifestano una fede debole e una
speranza fiacca e miope.

Sappiamo che il problema non è il
denaro in sé, perché esso fa parte
della vita quotidiana delle persone e
dei rapporti sociali. Ciò su cui
dobbiamo riflettere è, piuttosto, il
valore che il denaro possiede per noi:
non può diventare un assoluto, come
se fosse lo scopo principale. Un
simile attaccamento impedisce di
guardare con realismo alla vita di
tutti i giorni e offusca lo sguardo,
impedendo di vedere le esigenze
degli altri. Nulla di più nocivo
potrebbe accadere a un cristiano e a
una comunità dell’essere abbagliati
dall’idolo della ricchezza, che finisce
per incatenare a una visione della
vita effimera e fallimentare.

Non si tratta, quindi, di avere verso i
poveri un comportamento
assistenzialistico, come spesso
accade; è necessario invece



impegnarsi perché nessuno manchi
del necessario. Non è l’attivismo che
salva, ma l’attenzione sincera e
generosa che permette di avvicinarsi
a un povero come a un fratello che
tende la mano perché io mi riscuota
dal torpore in cui sono caduto.
Pertanto, «nessuno dovrebbe dire
che si mantiene lontano dai poveri
perché le sue scelte di vita
comportano di prestare più
attenzione ad altre incombenze.
Questa è una scusa frequente negli
ambienti accademici, imprenditoriali
o professionali, e persino ecclesiali.
[…] Nessuno può sentirsi esonerato
dalla preoccupazione per i poveri e
per la giustizia sociale» (Esort. ap. 
Evangelii gaudium, 201). È urgente
trovare nuove strade che possano
andare oltre l’impostazione di quelle
politiche sociali «concepite come una
politica verso i poveri, ma mai con i
poveri, mai dei poveri e tanto meno
inserita in un progetto che unisca i
popoli» (Enc. Fratelli tutti, 169).

https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Il_posto_privilegiato_dei_poveri_nel_Popolo_di_Dio
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#169


Bisogna tendere invece ad assumere
l’atteggiamento dell’Apostolo che
poteva scrivere ai Corinzi: «Non si
tratta di mettere in difficoltà voi per
sollevare gli altri, ma che vi sia
uguaglianza» (2 Cor 8,13).

8. C’è un paradosso che oggi come nel
passato è difficile da accettare,
perché si scontra con la logica
umana: c’è una povertà che rende
ricchi. Richiamando la “grazia” di
Gesù Cristo, Paolo vuole confermare
quello che Lui stesso ha predicato,
cioè che la vera ricchezza non
consiste nell’accumulare «tesori sulla
terra, dove tarma e ruggine
consumano e dove ladri scassinano e
rubano» (Mt 6,19), ma piuttosto
nell’amore vicendevole che ci fa
portare i pesi gli uni degli altri così
che nessuno sia abbandonato o
escluso. L’esperienza di debolezza e
del limite che abbiamo vissuto in
questi ultimi anni, e ora la tragedia
di una guerra con ripercussioni



globali, devono insegnare qualcosa di
decisivo: non siamo al mondo per
sopravvivere, ma perché a tutti sia
consentita una vita degna e felice. Il
messaggio di Gesù ci mostra la via e
ci fa scoprire che c’è una povertà che
umilia e uccide, e c’è un’altra
povertà, la sua, che libera e rende
sereni.

La povertà che uccide è la miseria,
figlia dell’ingiustizia, dello
sfruttamento, della violenza e della
distribuzione ingiusta delle risorse. È
la povertà disperata, priva di futuro,
perché imposta dalla cultura dello
scarto che non concede prospettive
né vie d’uscita. È la miseria che,
mentre costringe nella condizione di
indigenza estrema, intacca anche la
dimensione spirituale, che, anche se
spesso è trascurata, non per questo
non esiste o non conta. Quando
l’unica legge diventa il calcolo del
guadagno a fine giornata, allora non
si hanno più freni ad adottare la



logica dello sfruttamento delle
persone: gli altri sono solo dei mezzi.
Non esistono più giusto salario,
giusto orario lavorativo, e si creano
nuove forme di schiavitù, subite da
persone che non hanno alternativa e
devono accettare questa velenosa
ingiustizia pur di racimolare il
minimo per il sostentamento.

La povertà che libera, al contrario, è
quella che si pone dinanzi a noi come
una scelta responsabile per
alleggerirsi della zavorra e puntare
sull’essenziale. In effetti, si può
facilmente riscontrare quel senso di
insoddisfazione che molti
sperimentano, perché sentono che
manca loro qualcosa di importante e
ne vanno alla ricerca come erranti
senza meta. Desiderosi di trovare ciò
che possa appagarli, hanno bisogno
di essere indirizzati verso i piccoli, i
deboli, i poveri per comprendere
finalmente quello di cui avevano
veramente necessità. Incontrare i



poveri permette di mettere fine a
tante ansie e paure inconsistenti, per
approdare a ciò che veramente conta
nella vita e che nessuno può rubarci:
l’amore vero e gratuito. I poveri, in
realtà, prima di essere oggetto della
nostra elemosina, sono soggetti che
aiutano a liberarci dai lacci
dell’inquietudine e della
superficialità.

Un padre e dottore della Chiesa, San
Giovanni Crisostomo, nei cui scritti si
incontrano forti denunce contro il
comportamento dei cristiani verso i
più poveri, scriveva: «Se non puoi
credere che la povertà ti faccia
diventare ricco, pensa al Signore tuo
e smetti di dubitare di questo. Se egli
non fosse stato povero, tu non saresti
ricco; questo è straordinario, che
dalla povertà derivò abbondante
ricchezza. Paolo intende qui con
“ricchezze” la conoscenza della pietà,
la purificazione dai peccati, la
giustizia, la santificazione e altre



mille cose buone che ci sono state
date ora e sempre. Tutto ciò lo
abbiamo grazie alla povertà» (Omelie
sulla II Lettera ai Corinzi, 17,1).

9. Il testo dell’Apostolo a cui si
riferisce questa VI Giornata Mondiale
dei Poveri presenta il grande
paradosso della vita di fede: la
povertà di Cristo ci rende ricchi. Se
Paolo ha potuto dare questo
insegnamento – e la Chiesa
diffonderlo e testimoniarlo nei secoli
– è perché Dio, nel suo Figlio Gesù, ha
scelto e percorso questa strada. Se
Lui si è fatto povero per noi, allora la
nostra stessa vita viene illuminata e
trasformata, e acquista un valore che
il mondo non conosce e non può
dare. La ricchezza di Gesù è il suo
amore, che non si chiude a nessuno e
a tutti va incontro, soprattutto a
quanti sono emarginati e privi del
necessario. Per amore ha spogliato sé
stesso e ha assunto la condizione
umana. Per amore si è fatto servo



obbediente, fino a morire e a morire
in croce (cfr Fil 2,6-8). Per amore si è
fatto «pane di vita» (Gv 6,35), perché
nessuno manchi del necessario e
possa trovare il cibo che nutre per la
vita eterna. Anche ai nostri giorni
sembra difficile, come lo fu allora per
i discepoli del Signore, accettare
questo insegnamento (cfr Gv 6,60);
ma la parola di Gesù è netta. Se
vogliamo che la vita vinca sulla
morte e la dignità sia riscattata
dall’ingiustizia, la strada è la sua: è
seguire la povertà di Gesù Cristo,
condividendo la vita per amore,
spezzando il pane della propria
esistenza con i fratelli e le sorelle, a
partire dagli ultimi, da quanti
mancano del necessario, perché sia
fatta uguaglianza, i poveri siano
liberati dalla miseria e i ricchi dalla
vanità, entrambe senza speranza.

10. Il 15 maggio scorso ho
canonizzato Fratel Charles de
Foucauld, un uomo che, nato ricco,



rinunciò a tutto per seguire Gesù e
diventare con Lui povero e fratello di
tutti. La sua vita eremitica, prima a
Nazaret e poi nel deserto sahariano,
fatta di silenzio, preghiera e
condivisione, è una testimonianza
esemplare di povertà cristiana. Ci
farà bene meditare su queste sue
parole: «Non disprezziamo i poveri, i
piccoli, gli operai; non solo essi sono i
nostri fratelli in Dio, ma sono anche
quelli che nel modo più perfetto
imitano Gesù nella sua vita esteriore.
Essi ci rappresentano perfettamente
Gesù, l’Operaio di Nazaret. Sono
primogeniti tra gli eletti, i primi
chiamati alla culla del Salvatore.
Furono la compagnia abituale di
Gesù, dalla sua nascita alla sua morte
[…]. Onoriamoli, onoriamo in essi le
immagini di Gesù e dei suoi santi
genitori […]. Prendiamo per noi [la
condizione] che egli ha preso per sé
[…]. Non cessiamo mai di essere in
tutto poveri, fratelli dei poveri,
compagni dei poveri, siamo i più



poveri dei poveri come Gesù, e come
lui amiamo i poveri e circondiamoci
di loro» (Commenti al Vangelo di
Luca, Meditazione 263). [1] Per Fratel
Charles queste non furono solo
parole, ma stile concreto di vita, che
lo portò a condividere con Gesù il
dono della vita stessa.

Questa VI Giornata Mondiale dei
Poveri diventi un’opportunità di
grazia, per fare un esame di
coscienza personale e comunitario e
domandarci se la povertà di Gesù
Cristo è la nostra fedele compagna di
vita.

Roma, San Giovanni in Laterano, 13
giugno 2022, Memoria di
Sant’Antonio di Padova.

FRANCESCO



[1] Meditazione n. 263 su Lc 2,8-20: C.
DE FOUCAULD, La Bonté de Dieu.
Méditations sur les saints Evangiles
(1), Nouvelle Cité, Montrouge 1996,
214-216.

Copyright © Dicastero per la
Comunicazione - Libreria Editrice
Vaticana

https://www.vatican.va/content/
francesco/it/messages/poveri/
documents/20220613-
messaggio-vi-giornatamondiale-
poveri-2022.html

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/messaggio-
papa-francesco-vi-giornata-mondiale-

dei-poveri/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/messaggio-papa-francesco-vi-giornata-mondiale-dei-poveri/
https://opusdei.org/it-ch/article/messaggio-papa-francesco-vi-giornata-mondiale-dei-poveri/
https://opusdei.org/it-ch/article/messaggio-papa-francesco-vi-giornata-mondiale-dei-poveri/
https://opusdei.org/it-ch/article/messaggio-papa-francesco-vi-giornata-mondiale-dei-poveri/

	Messaggio di papa Francesco per la VI Giornata Mondiale dei Poveri

