
opusdei.org

Meditazione del
prelato sul mistero
della Croce

“Dio ha voluto rendersi visibile
anche nella vulnerabilità”.
Pubblichiamo la terza
trascrizione di una serie di
quattro meditazioni di mons.
Fernando Ocáriz.

08/04/2020

La liturgia del Venerdì Santo ci pone
direttamente davanti al grande
mistero della Croce di Cristo.



Nel Vangelo contempliamo il Signore
nel Getsemani, catturato da una
coorte militare capeggiata da Giuda;
vediamo che lo conducono davanti al
sommo sacerdote Caifa e che, dopo
essere stato interrogato, riceve
un’ingiusta percossa.

Poi, alla presenza di Pilato, il popolo
grida: «Crocifiggilo, crocifiggilo!» (Gv
19, 6); in seguito Gesù è flagellato e
coronato di spine.

Nella mattina del Venerdì Santo,
Pilato presenta Cristo, torturato e
umiliato, al popolo, dicendo Ecce
homo, “Ecco l’uomo” (Gv 19, 5).
Alcune ore dopo sarà crocifisso.

In un famoso quadro di Tiziano –
l’Ecce homo – si può vedere Gesù,
distrutto come uomo, ma che tuttavia
lascia trasparire la sua divinità e la
sua bellezza. Dio ha voluto rendersi
visibile anche nella vulnerabilità.



Nella sofferenza e forse anche
nell’oscurità di tante persone che
soffrono nel mondo (ora anche a
causa della pandemia del
coronavirus) possiamo contemplare
Cristo flagellato e coronato di spine.
San Giovanni Paolo II lo contemplava
così: “È l’uomo, tutto l’uomo, ogni
uomo nel suo essere unico e
irripetibile, creato e redento da Dio
[...]. Ecce homo...!”.

È vero che soffriamo insieme, e sono
tante le prove di solidarietà che lo
dimostrano, ma alla fine il dolore lo
prova ciascuno, da solo con Dio.

La solitudine di Gesù mostrato al
popolo ricorda i malati che, a causa
dell’isolamento di questi giorni,
muoiono senza poter salutare i
propri familiari e altri che soffrono
in solitudine per la malattia. Anche
Gesù davanti al popolo ha provato la
solitudine. Il suo grido sulla Croce
(“perché mi hai abbandonato?”),



forse era cominciato prima con il
silenzio sereno dell’Ecce homo.

Cristo, presentato da Pilato al popolo,
è anche l’icona della dignità umana
maltrattata. C’è una presenza
misteriosa di Dio nella sofferenza di
ogni persona. Nell’innocente che
soffre a causa dei disastri naturali o
delle ingiustizie umane, ma anche
quando soffriamo a causa di noi
stessi, soprattutto per i nostri peccati.
Chiediamo a Dio di aiutarci, di
salvarci. Egli porta su di sé tutte le
conseguenze dei peccati degli
uomini. Egli è la nostra speranza.

Gesù, ferito e mansueto, è anche uno
specchio nel quale guardarci. Il Dio
che è amore si mostra nelle piaghe di
Cristo dolente.

Una speciale presenza di Dio viene
vissuta anche da chi si dona agli altri
disinteressatamente, perché “dove
c’è la carità e l’amore lì c’è Dio”: Ubi
caritas et amor, Deus ibi est! Abbiamo



visto tante donne e uomini, che sono
come buoni samaritani, figure di
Gesù, negli ospedali, nelle residenze
per anziani, nelle famiglie. Abbiamo
la prova che l’individualismo e l’utile
non hanno l’ultima parola. In una
società apparentemente
autosufficiente, lo Spirito di Dio
palpita nel cuore di molte persone. In
un modo o nell’altro, Dio si fa sempre
presente nella storia e la feconda
ancora una volta con amore.

La figura dell’Ecce homo ci può
aiutare anche a prendere meglio
coscienza di essere fragili e spesso
indifesi nei confronti di molte
vicissitudini, come ci ricordava il
Papa da piazza san Pietro vuota,
mentre ci parlava della calamità che
rivela la nostra fragilità. Riconoscere
questa verità in noi stessi ci può
aiutare a ridisegnare il nostro
rapporto con Dio e con gli altri.



Il Vangelo prosegue: Gesù si carica
del legno, viene spogliato delle sue
vesti e, apparentemente, anche della
sua dignità. Nel momento della
crocifissione, il Signore pronuncia
alcune parole tratte da un salmo:
«Dio mio, Dio mio, perché mi hai
abbandonato?» (Mt 27, 46).

Perché tutta questa sofferenza?
Perché la Croce?

Benché non possiamo capirlo del
tutto, la crocifissione ci rivela che
laddove sembra esserci soltanto
debolezza, Dio manifesta il suo
potere senza limiti; dove vediamo
fallimento, sconfitta, incomprensione
e odio, proprio lì Gesù ci rivela il
grande potere di Dio: trasformare la
Croce in espressione di amore e di
vittoria.

Nella lettera agli Ebrei leggiamo che
nel legno troviamo il “trono della
grazia, per ricevere misericordia” (Eb
4, 16).



Questa fu l’esperienza di uno dei
condannati al fianco di Cristo sul
Calvario. Il “buon ladrone” può
verificare come la Croce di Gesù
diventi il luogo sul quale apprende di
essere perdonato e amato: “Oggi
sarai con me nel Paradiso”, gli dice il
Signore (Lc 23, 43). Sulla Croce
sentiamo pronunciare la parola
“Paradiso”.

Croce e Paradiso. Da strumento di
tortura, di violenza e di disprezzo, la
Croce si trasforma in mezzo di
salvezza, in simbolo di speranza; è
diventata una manifestazione
dell’amore infinito e misericordioso
di Dio. San Josemaría spiega che nel
cammino verso la Croce vediamo
come Cristo “si consegna alla morte
con la piena libertà dell’Amore”.
Guardare il Crocifisso vuol dire
contemplare la nostra speranza.

Anche noi possiamo contemplarlo,
prendendo un crocifisso nelle nostre



mani semplicemente per guardare il
Signore. Papa Francesco ci ha
invitato a “lasciarci guardare da lui
nel momento in cui dà la vita per noi
e ci attrae a sé. Il Crocifisso non ci
parla di sconfitta, di fallimento;
paradossalmente ci parla di una
morte che è vita, che genera vita,
perché ci parla di amore, perché egli
è l’Amore di Dio incarnato, e l’Amore
non muore, ma addirittura vince il
male e la morte. Chi si lascia
guardare da Gesù crocifisso è ri-
creato, arriva a essere una «nuova
creatura»”.

Quanta speranza ci può dare in
questi momenti guardare il
Crocifisso! Può essere lo stesso
Crocifisso che teniamo in camera
nostra o in un altro posto della casa.
Rimanere in silenzio, mostrargli le
nostre ferite interiori, le nostre
stanchezze, le nostre preoccupazioni
e mettere tutto nelle sue mani.



Così avremo la prova del potere
trasformatore dell’Amore di Dio, che
sulla Croce abbraccia il debole e lo
riempie di speranza. E diventeremo
anche noi un segno concreto
dell’amore di Dio: nelle nostre
famiglie, fra le nostre amicizie, in
tutti gli ambienti in cui ci
muoviamo... In ognuno di questi
“luoghi” potremo essere un segno
concreto di speranza, se ci uniamo a
Gesù sulla Croce e con Lui apriamo le
nostre braccia agli altri.

Siamo particolarmente grati, nel
Venerdì Santo, della misericordia
divina che ci arriva nel sacramento
della Penitenza. Proprio in questo
periodo di maggiore preghiera e
penitenza, che sono la quaresima e la
Settimana Santa, molte persone in
tutto il mondo non possono
avvicinarsi alla Confessione.

In una situazione tanto particolare il
Papa ci consigliava, qualche giorno



fa, di fare come dice il Catechismo
della Chiesa Cattolica ( nn. 1451 e
1452) per quanto riguarda gli atti di
contrizione: “se non trovi un
sacerdote che ti confessi, parla con
Dio, che è tuo Padre, e digli la verità:
‘Signore, ho fatto questo, questo,
questo... Perdonami’, e chiedigli
perdono di tutto cuore, e con l’atto di
dolore promettigli: “Mi confesserò
dopo, ma perdonami adesso”.

Il Venerdì Santo la Chiesa rivolge la
sua attenzione al lignum Crucis,
l’albero della Croce. Nella liturgia
preghiamo:

«Adoriamo la tua Croce, Signore,
lodiamo e glorifichiamo la tua santa
Risurrezione. Dal legno della Croce è
venuta la gioia in tutto il mondo».

La Croce irradia speranza al mondo
intero. Lì vediamo il Signore con le
braccia aperte, disposto ad accogliere
e sanare le nostre debolezze. E lì
vediamo anche la Vergine Maria.



Tiziano, dopo l’Ecce homo, dipinse
“L’Addolorata a mani aperte”. Per
anni i due quadri restarono appesi,
uno accanto all’altro, sulla stessa
parete. Quando la sofferenza si
presenta nella nostra vita, guardando
Gesù, sapremo anche di essere
sempre seguiti da Maria. Chiediamo
a lei di aiutarci a rimanere accanto
alla Croce per dare speranza a coloro
che ci sono vicini.

Qui è possibile ascoltare la
meditazione del prelato, in spagnolo:

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/meditazione-
del-prelato-sul-mistero-della-croce/

(29/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/meditazione-del-prelato-sul-mistero-della-croce/
https://opusdei.org/it-ch/article/meditazione-del-prelato-sul-mistero-della-croce/
https://opusdei.org/it-ch/article/meditazione-del-prelato-sul-mistero-della-croce/

	Meditazione del prelato sul mistero della Croce

