
opusdei.org

Lotta, vicinanza,
missione (18): «Non
temere, piccolo
gregge».
Evangelizzare in un
tempo di
cambiamenti (i)

È ora di cambiare sguardo: di
passare dalla nostalgia
all’audacia, da una fede sulla
difensiva a una fede che
propone con fiducia una
visione del mondo e della vita.



09/02/2026

Un gruppo di esploratori, temprati da
anni nel deserto, si addentra in
territori mai visti. Avanzano tra
colline e valli rigogliose; trovano
grappoli d’uva che solo due uomini
possono trasportare, e fichi che
farebbero impallidire chiunque in un
mercato orientale (cfr. Nm 13,17-24).
Li anima l’entusiasmo, quasi
l’euforia, nel vedere finalmente
quella terra tanto attesa: il verde, la
vita, i frutti enormi. Il cuore si
riempie di stupore; la speranza
diventa concreta, tangibile. Sfiorano
con la punta delle dita un mondo che
sembra offrire tutto ciò che hanno
aspettato per anni. Ma insieme a
quella promessa si insinua anche
l’ansia: questa terra dovrà essere
conquistata. E nell’aria aleggia un
indefinibile senso di ostilità.



Esploratori in un mondo di giganti

In lontananza si intravedono città
fortificate. Più da vicino, gli
esploratori scoprono abitanti alti
come querce, veri e propri giganti!
Alcuni dimenticano la forza di Dio e
seminano la zizzania del pessimismo.
All’improvviso il popolo comincia a
rimpiangere la manna del deserto...
Il loro entusiasmo si dissolve come la
rugiada al primo raggio di sole.
L’atmosfera si fa tesa, tra chi vuole
lasciare tutto e tornare in Egitto, e
chi invece ha ancora negli occhi una
scintilla e lo spirito del
conquistatore: pochi folli, a dire il
vero. La terra è splendida, sì, ma
l’impresa sembra titanica, in tutti i
sensi. Cresce la consapevolezza di
non essere all’altezza; vacillano le
certezze che credevano di avere (cfr. 
Nm 13,27–14,4). Il cuore si divide tra
la fiducia e la tentazione di fuggire,
tra il desiderio di avventurarsi e la
paura di essere annientati.



L’alternativa è chiara: o entrare in
contatto, o trincerarsi per sempre nel
deserto.

Il popolo rimarrà intrappolato in
questa scelta per decenni. A
bloccarlo, in fondo, è la scarsa
fiducia in Dio. Nelle loro orecchie
risuona ancora quella parte del
racconto degli esploratori: «Vi
abbiamo visto i giganti, discendenti
di Anak, della razza dei giganti, di
fronte ai quali ci sembrava di essere
come locuste, e così dovevamo
sembrare a loro» (Nm 13,33).
Paralizzati dalla paura di una nuova
sfida, quasi tutti finiranno per
invecchiare. Solo a pochi “folli” —
Caleb, della tribù di Giuda, e Giosuè,
della tribù di Efraim— sarà concesso
di sopravvivere al trascorrere del
tempo. Non sono i più forti né i più
audaci, ma sanno che la vittoria non
dipende dalle proprie forze né dalla
resistenza delle proprie armi, bensì



dal Dio vivente che cammina in
mezzo a loro.

Quarant’anni dopo, dopo un lungo
periodo di purificazione di quella
speranza incerta, il popolo si ritrova
di nuovo alle porte della terra
promessa. Ci sono ancora Caleb e
Giosuè, il capo che aveva confidato in
Dio e che guiderà quel popolo
rinnovato al di là del Giordano. Li
muovono le parole che il Signore
aveva pronunciato per bocca di
Mosè: «Scegli dunque la vita» (Dt
30,19). Dio sta dicendo a loro, e sta
dicendo a ciascuno di noi: «guarda
che io ti ho creato perché tu viva, per
essere felice... Mi hai scelto? Hai
scelto la Vita?... È questo che hanno
scoperto e hanno scelto i «piccoli»:
sanno che tutta l’infinita ansia di
vivere, che si portano dentro, ha la
sua fonte e il suo destino in Dio. E
non vogliono altro. Hanno compreso
che vincere nella vita, guadagnare la
propria vita, è lasciare che l’amore di



Dio li inondi, e poi condividerlo a
piene mani»[1].

C’è però un aspetto fondamentale
che gli ebrei riuniti attorno a Giosuè
non possono ancora comprendere.
Manca loro la chiave per
interpretare correttamente questo
ingresso nella terra promessa.
Immersi nella propria storia di esilio
e di liberazione, non riescono a
coglierne il significato più profondo.
Non comprendono ancora il loro
ruolo all’interno della grande storia
della salvezza. Per il momento, sono
orientati alla conquista, allo scontro:
sognano una vittoria schiacciante,
una vittoria che canteranno in tutto
il libro di Giosuè. Si tratta di
affrontare e vincere, di opporre la
propria forza —anche se
relativamente modesta— e la propria
cultura —che, in realtà, è ancora
molto limitata— a quelle delle
nazioni che hanno di fronte. Si tratta
di compiere una conquista militare e



culturale, impugnando le armi che
hanno a disposizione.

In realtà, il popolo che entra con
Giosuè nella terra promessa riuscirà,
con molta fatica, ad aprirsi un varco
tra quelle nazioni. Pur restando
fedele alle proprie radici, imparerà a
intessere relazioni con gli altri
popoli. E poco a poco comincerà a
comprendere che il suo ruolo tra di
loro non è di dominio. La chiave per
interpretarlo la offrirà il Signore
attraverso i profeti: «ti renderò luce
delle nazioni, perché porti la mia
salvezza fino all'estremità della
terra» (Is 49,6). Erano chiamati a
illuminare! E per questo poco
importava il loro numero, poco
importava la loro distinzione o il
bagaglio culturale di cui
disponevano. Non sarebbe stato un
problema affrontare terre
sconosciute o popoli di giganti. La
luce che avrebbero portato sarebbe
stata quella del Dio che aveva scelto



di abitare in mezzo a loro come
«Principe della pace» (Is 9,5).
Avrebbero illuminato le nazioni con
la pace che il mondo non può dare
(cfr. Lc 10,5-6; Gv 14,27), «la pace del
Cristo Risorto, una pace disarmata e
una pace disarmante, umile e
perseverante»[2].

Entrare in contatto

Un «apostolo moderno»[3] può
sentirsi anche lui come uno di quei
piccoli esploratori in un mondo di
giganti. Esploratori che desiderano
portare nel cuore del mondo l’arca
dell’alleanza che illuminerà tutte le
nazioni «Figli della luce, fratelli della
luce, ecco quello che siamo. Portatori
dell’unica fiamma capace di
illuminare i cammini terreni delle
anime, dell’unico fulgore nel quale
mai potranno darsi oscurità, ombre o
penombre»[4].

Come il popolo che accompagnava
Giosuè, anche noi vorremmo trovare



la fiducia per passare dal deserto a
una terra condivisa con persone
molto diverse. Perché è proprio
questa immersione che ci permetterà
di diventare luce per i popoli. Per
riuscirci, però, bisogna prima
compiere quel grande passo che il
popolo nel deserto aveva lasciato in
sospeso: è necessario decidersi a
entrare in contatto. Noi, popolo
eletto, ma pienamente consapevoli
della nostra piccolezza e
insufficienza; e gli altri, che sono la
vera ragione per cui il Signore ci ha
scelti. Quegli altri che a volte
sembrano giganti e possono dare
l’impressione di essere tanto diversi,
ma che in fondo sono come noi.
Alcuni di loro non conoscono ancora
il Dio vivo e vero, o ne hanno
un’immagine distorta. E hanno
bisogno di noi, perché, pur vivendo
in una terra ricca, spesso soffrono
molto.



In ogni caso, «non è vero che tutto il
mondo attuale — globalmente
considerato — sia chiuso o
indifferente a ciò che insegna la fede
cristiana circa il destino e l'essere
dell'uomo; non è vero che gli uomini
di oggi si occupino soltanto delle cose
della terra e non si curino più di
guardare il cielo. Certo, non
mancano ideologie chiuse — e
persone che le appoggiano
ostinatamente — ma nella nostra
epoca ci sono molte cose: alti ideali e
atteggiamenti meschini, eroismo e
codardia, progetti ambiziosi e
delusioni; c'è gente che sogna un
mondo nuovo, più giusto e più
umano, e gente che invece, magari
delusa dal crollo degli ideali in cui
credeva, si rifugia nell'atteggiamento
egoista di chi non cerca altro che la
propria tranquillità, o permane
immerso nell'errore»[5].

Come andare loro incontro? Come
decidersi, non solo a entrare in



contatto, ma a rimanere in uno
scambio permanente con le tante
persone che incontriamo lungo il
cammino della vita? In molte parti
del mondo è evidente che noi
cristiani siamo diventati un «piccolo
gregge» (Lc 12,32), come lo erano i
nostri primi fratelli nella fede. Certo,
di tanto in tanto leggiamo con gioia
notizie incoraggianti: per esempio, il
crescente numero di battesimi di
adulti in alcuni Paesi, o l’aumento
delle vocazioni sacerdotali in altri
continenti; ci conforta anche vedere
tanti giovani celebrare il Giubileo
insieme al Papa. Tutto questo ci
riempie di gioia, ma non toglie il
fatto che in molti luoghi restiamo
una minoranza, talvolta silenziata da
una cultura che spesso non
comprende la fede cristiana. Le
generazioni cambiano e la
trasmissione della fede diventa più
difficile. Si comprende lo
smarrimento di molti padri e madri
che, nonostante i loro sforzi, non



sono riusciti a trasmettere la vita
cristiana ai figli. Spesso ci hanno
provato seguendo ciò che avevano
visto fare ai propri genitori. Tuttavia,
questa volta la trasmissione non ha
funzionato. Qualcosa è andato storto.
Tra i vari fattori all’origine di questo
fenomeno, uno è che il contesto è
cambiato radicalmente e richiede
qualcosa di diverso.

Benedetto XVI spiegava come,
«mentre nel passato era possibile
riconoscere un tessuto culturale
unitario, largamente accolto nel suo
richiamo ai contenuti della fede e ai
valori da essa ispirati, oggi non
sembra più essere così in grandi
settori della società, a motivo di una
profonda crisi di fede che ha toccato
molte persone»[6]. Già anni prima lo
aveva annunciato con grande
lucidità, davanti a un pubblico
sbalordito, il venerabile Fulton
Sheen: «Siamo alla fine della
cristianità. Non del cristianesimo,



non della Chiesa, ma della cristianità.
Ora, che cosa si intende per
cristianità? La cristianità è la vita
economica, politica e sociale ispirata
ai principi cristiani. Questo sta
giungendo al termine, lo abbiamo
visto morire». Tuttavia aggiungeva:
«Questi sono giorni grandi e
meravigliosi per essere vivi (...). Non
è un quadro cupo; è semplicemente
un’istantanea della Chiesa in mezzo a
una crescente opposizione da parte
del mondo. Perciò, vivete la vostra
vita con piena consapevolezza di
quest’ora di prova e appoggiatevi al
cuore di Cristo»[7].

Una fede che cerca mille modi per
annunciarsi

E allora? Allora è il momento di
cambiare sguardo: di passare dalla
nostalgia all’audacia, da una fede
sulla difensiva a una fede che
propone con fiducia una visione del
mondo e della vita. Davanti a questo



mondo così promettente, ma
apparentemente pieno di giganti —
tecnologici, finanziari, culturali,
mediatici—, siamo chiamati a
confidare in Dio e a prendere una
decisione. Possiamo idealizzare con
nostalgia i «bei tempi andati»: è così
facile pensare, dal presente, che un
tempo tutto fosse più semplice…
Tuttavia, oltre al fatto che non era
sempre così, né ovunque, quello
sguardo paralizza l’apostolo, che
resta a osservare con apprensione
questo mondo post-cristiano,
aspettando che migliori da solo. La
fiducia in Dio, invece, ci spinge a
guardare avanti e ad affrontare con
meraviglia giovanile un mondo che,
a volte, ha molto più di precristiano,
perché deve scoprire, quasi da capo,
la novità di Cristo.

«Chi è costei che sorge come l'aurora,
bella come la luna, fulgida come il
sole?» (Ct 6,10). In questo passo
biblico, san Gregorio Magno



riconosce nella Chiesa la vera aurora
del mondo, anche se quest’aurora è
ancora in cammino fino alla fine dei
tempi. Il nuovo giorno non è alle
nostre spalle, ma davanti a noi:
«Coloro che in questa vita
camminano al seguito della verità
sono come l’alba, perché in parte
agiscono già secondo la luce, ma in
parte conservano ancora qualche
traccia di tenebre (…). La santa
Chiesa degli eletti sarà pieno giorno
quando non avrà più in sé alcuna
ombra di peccato»[8].

Questo sguardo, che non è
semplicemente una bella prospettiva,
ci permette di riempirci di speranza
e di accogliere la sfida che già san
Giovanni Paolo II ci aveva lanciato
quando iniziò a parlare di una
«nuova evangelizzazione»[9]: un
rinnovato slancio apostolico che
richiede sempre più iniziativa e
creatività personale. Se è vero che
oggi la Chiesa non può più contare



sul vento favorevole della cultura
dominante, dello «spirito del tempo»,
continua tuttavia ad avere un vento
molto più potente: lo Spirito della
verità, che anche in questa nuova era
di missione apostolica ci insegnerà e
ci ricorderà ogni cosa (cfr. Gv 14,26),
affinché possiamo portare ovunque
la forza rinnovatrice del Vangelo.

Oggi possiamo riconoscere di nuovo,
sulla nostra stessa pelle —a causa
della nostra fragilità, sia numerica
che personale—, quell’esperienza di
san Paolo: «abbiamo questo tesoro in
vasi di creta» (2Cor 4,7). E forse
proprio ora, in questo tempo che ci
mette alla prova, Dio ci invita a un
atteggiamento più missionario,
creativo, personale, come quello
degli apostoli e dei primi discepoli.
Con una fede che non si limita a
difendersi, ma che cerca mille modi
per annunciarsi: «mossi dalla forza
della speranza, (…) riscopriremo il
mondo da una prospettiva di gioia,



perché esso è uscito bello e limpido
dalle mani di Dio. Altrettanto bello
potremo restituirlo a Lui»[10].

* * *

«Non temere, piccolo gregge, perché
al Padre vostro è piaciuto dare a voi
il Regno» (Lc 12,32). Così Gesù
confortava il piccolo gruppo di
discepoli smarriti e pieni di dubbi
che lo circondava. E oggi ripete le
stesse parole a noi. Quando la fede è
viva, è contagiosa. Ed è proprio
questa vitalità che la rende duratura.
I primi cristiani non avevano potere,
né strutture, né numeri. Tuttavia,
uno a uno, con il fuoco di Cristo che
portavano nel cuore[11], cambiarono
il cuore di molti. I cristiani di oggi
sono chiamati a vivere nuovamente
la parabola di Gesù che descrive così
bene la Chiesa delle prime
generazioni: il lievito è poco, ma fa
fermentare tutta la massa (cfr. Mt
13,33).



Lorenzo De Vittori

[1] «Lotta, vicinanza, missione (1):
Scegli la vita», opusdei.org.

[2] Primo saluto del Santo Padre
Leone XIV, 8-05-2025.

[3] San Josemaría, Cammino, n. 335.

[4] San Josemaría, Lettera 6, n. 3.

[5] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 132. Cfr. F. Ocáriz, Lettera
pastorale, 14-02-2017, n. 1.

[6] Benedetto XVI, Lettera apostolica 
Porta fidei, n. 2.

[7] Citato in Dalla cristianità alla
missione apostolica, Università di
Mary, Rialp, Madrid, 2025, p. 30.

[8] San Gregorio Magno, Moralia in
Iob 29,2-4 (PL 76, 478-480).



[9] San Giovanni Paolo II utilizzò per
la prima volta questa espressione in
un’omelia in Polonia, il 9 giugno
1979, e la riprese in modo più
programmatico ad Haiti, il 9 marzo
1983; in quell’occasione parlò di «una
nuova evangelizzazione: nuova nel
suo ardore, nei suoi metodi, nella sua
espressione».

Cfr. anche Christifideles laici (1988),
nn. 34-35; Redemptoris Missio (1990),
nn. 33-34; e Novo millennio ineunte
(2001), n. 40.

[10] San Josemaría, Amici di Dio, n.
219.

[11] Cfr. Cammino, n. 1.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/lotta-vicinanza-
missione-non-temere-evangelizzare-

cambiamenti/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/lotta-vicinanza-missione-non-temere-evangelizzare-cambiamenti/
https://opusdei.org/it-ch/article/lotta-vicinanza-missione-non-temere-evangelizzare-cambiamenti/
https://opusdei.org/it-ch/article/lotta-vicinanza-missione-non-temere-evangelizzare-cambiamenti/
https://opusdei.org/it-ch/article/lotta-vicinanza-missione-non-temere-evangelizzare-cambiamenti/

	Lotta, vicinanza, missione (18): «Non temere, piccolo gregge». Evangelizzare in un tempo di cambiamenti (i)

