
opusdei.org

Lotta, vicinanza,
missione (3): Tutto è
nostro e tutto è di
Dio

Qualunque sport richiede
sforzo, ma produce un certo
godimento e apre nuove
possibilità. Succede lo stesso
nella vita cristiana: nel bel
mezzo del combattimento e
della lotta, si può stare bene con
il Signore, crescendo e
affrontando nuove sfide con lui.

09/07/2024



- Il punto di partenza: Dio ci ama
senza condizioni

- Guardare il paesaggio, non soltanto
a terra

- Lottare è già amare

«Sei diventato nuova creatura, e ti sei
rivestito di Cristo. Questa veste
bianca sia segno della tua nuova
dignità: aiutato dalle parole e
dall'esempio dei tuoi cari, portala
senza macchia per la vita eterna» [1].
Sin dall’antichità, nella Chiesa è viva
la tradizione di vestire di bianco i
nuovi battezzati, per esprimere
visibilmente il desiderio di essere
una cosa sola con Cristo, di farlo
vivere in noi [2]. A questa realtà
corrispondono insieme il nome e il
gesto stesso del battesimo; baptizein
vuol dire immergere, perché con
questo sacramento entriamo nella



vita della Trinità, come una spugna
che, messa nell’acqua, senza
smettere di essere sé stessa, diventa
una cosa sola con l’acqua stessa. Si
ha, così, «una interpenetrazione
dell’essere di Dio e del nostro essere,
un essere immerso nel Dio Trinità,
Padre, Figlio e Spirito Santo, così
come nel matrimonio, per esempio,
due persone diventano una sola
carne, trasformandosi in una nuova,
unica realtà, con un nuovo, unico
nome» [3]. Da qui in poi, prendersi
cura di questa nuova vita diviene
impegno di ogni giorno, che richiede
una costante lotta spirituale, come
avverte la Scrittura: «Figlio, se ti
presenti per servire il Signore,
preparati alla tentazione. Abbi un
cuore retto e sii costante, non ti
smarrire nel tempo della prova. Stai
unito a lui senza separartene, perché
tu sia esaltato nei tuoi ultimi
giorni» (Sir 2, 1-3).



Il punto di partenza: Dio ci
ama senza condizioni

Al momento del nostro battesimo,
Dio ci ha detto per sempre che ci ama
così come siamo, qualunque cosa
possa accadere. Questa certezza è il
punto di partenza dell’itinerario
interiore; senza di essa, correremmo
sulla strada sbagliata, perché in
questa corsa non si tratta di meritare
nulla da noi stessi e neppure di
dimostrare nulla a nessuno, ma di
vivere liberamente, godendo
dell’amore di Dio. «Noi abbiamo
riconosciuto e creduto all'amore che
Dio ha per noi», scrive san Giovanni
(1 Gv 4,16). «È necessario far sì che
queste verità della nostra fede
penetrino nella nostra anima fino a
cambiare tutta la nostra vita. Dio ci
ama!» [4].

Però, la grazia di Dio non sostituisce
l’uso intelligente e perseverante delle
nostre forze: «La nostra



santificazione personale è un dono di
Dio; ma la creatura umana non può
rimanere passiva» [5]. È vero che,
per la grazia, la nostra vita ha un
valore che va oltre le nostre stesse
possibilità, però la grazia non
sostituisce la natura: bisogna
lavorare… danzare! con essa. Si può
dire che nella nostra vita tutto è
nostro e, allo stesso tempo, tutto è di
Dio. «Nel susseguirsi dei piccoli fatti
quotidiani, gradevoli o penosi,
previsti o imprevisti, scorre la serie
parallela delle grazie attuali, che ci
sono offerte in ogni momento. (…) A
poco a poco, tra Lui e noi si stabilirà
un dialogo quasi ininterrotto, che
sarà la vera vita interiore» [6].

Stando così le cose, sarebbe riduttivo
descrivere la vita che si dispiega nel
cuore dell’uomo soltanto con parole
come «lotta» o «combattimento».
Quello che, secondo la resistenza che
troviamo dentro e fuori di noi,
appare come un combattimento, da



un punto di vista più ampio può
descriversi come attività e
movimento, come dinamismo e
crescita. Questi aspetti dello sviluppo
di ogni essere vivente, che includono
la lotta contro le minacce o le
asprezze dell’ambiente come
momenti di questo stesso sviluppo,
esprimono in modo più completo la
ricchezza della vita spirituale.

Guardare il paesaggio, non
soltanto a terra

Gli alpinisti e gli appassionati di
mountain bike sanno quanto
necessarie siano nello sforzo la
concentrazione e il dosaggio delle
energie; per questo, spesso avanzano
con lo sguardo quasi esclusivamente
a terra. Tuttavia, sarebbe un peccato
se tale concentrazione impedisse loro
di godere del panorama che si apre
loro intorno a mano a mano che
procedono. Nel combattimento
spirituale può accadere qualcosa del



genere: che ci fissiamo
eccessivamente sul male che
vogliamo superare, oppure che
vediamo soltanto il costo per
conseguire qualche bene. Per questo
è sempre meglio sollevare lo sguardo
per non perdere di vista tutto quello
che stiamo guadagnando nel
cammino.

«Non lasciarti vincere dal male, ma
vinci il male con il bene» (Rm 12, 21),
scrive san Paolo in un versetto che
san Josemaría certe volte
sintetizzava così: «annegare il male
nella sovrabbondanza del bene» [7].
Il combattimento cristiano non è
tanto una lotta contro i peccati,
quanto lo sforzo per alimentare la
vita che ci è stata affidata sin dal
nostro battesimo. Ad esempio, se in
una certa occasione lasciamo le cose
migliori agli altri, possiamo
intenderlo come una vittoria nella
lotta contro l’egoismo, oppure come
un esercizio per non legarsi a certe



cose; ma, meglio ancora, possiamo
intenderlo come lotta per rendere
più grande il nostro cuore, per
crescere nell’amore, nella generosità,
nel distacco, ecc. E questo, non per
un desiderio personale di perfezione,
ma perché, dal cuore di Cristo,
vogliamo vivere per gli altri.

Questi due diversi modi di mettere a
fuoco la lotta del cristiano sono legati
anche a due diversi modi di fare
propositi di miglioramento. In tal
senso, invece di proporsi di «non
rifare qualcosa», può risultare molto
più positivo sollevare lo sguardo,
ammirare l’orizzonte, e dire ciò che
vogliamo davvero fare. In omnibus
respice finem, recita un motto
classico: «in ogni cosa guarda al
fine»; oppure, con una formulazione
aggiornata, «comincia con il perché».
Per vivere con gli occhi alla meta,
bisogna prendere più volte la
distanza dalla situazione concreta,
prendersi il tempo per riflettere,



condividere con Dio le nostre
impressioni. Allora vedremo meglio:
comprenderemo che non c’è in gioco
soltanto un proposito immediato,
una piccola battaglia concreta, ma la
nostra apertura alla grazia di Dio,
alla possibilità che Dio faccia di noi
un altro Gesù, alter Christus.

Lottare è già amare

«Figlioli, non amiamo a parole né
con la lingua, ma con i fatti e nella
verità» (1 Gv 3, 18). Nessuno si sente
amato davvero quando l’amore,
proclamato con ogni tipo di
dichiarazioni e promesse, è poi
smentito dai fatti. Per questo, con
ogni nostra decisione rispondiamo a
quella domanda di Gesù a Pietro: «Mi
ami?» (Gv 21, 16). La vita cristiana,
scriveva il prelato dell’Opus Dei, è
«una risposta libera, piena di
iniziativa e disponibilità, a questa
domanda del Signore» [8]. Ogni
momento in cui vinciamo il nostro



egoismo, ogni sforzo per crescere in
questa o quell’altra virtù che ci
permetterà di servire meglio, ogni
volta che scegliamo l’umiltà contro il
nostro desiderio di affermazione
sugli altri, senza parole, stiamo
dicendo a Dio: ti amo di più.

«È questo il nostro destino sulla
terra: lottare, per Amore, sino
all’ultimo istante», ha scritto una
volta san Josemaría, facendo il
bilancio alla fine dell’anno [9].
Lottare per amore è molto di più che
aggiungere esteriormente alla lotta
una motivazione d’amore: «mentre
parlavi con il Signore nella tua
orazione, hai compreso con maggiore
chiarezza che la lotta è sinonimo di
Amore, e gli hai chiesto un Amore
più grande» [10]. La lotta spirituale è
più necessaria della vittoria, perché
«finché c'è lotta, lotta ascetica, c'è
vita interiore. Il Signore ci chiede
proprio questo: la volontà di volerlo
amare coi fatti, nelle piccole cose di



ogni giorno» [11]. E ciò che trasforma
la lotta in amore è il fine del
combattimento: perché e per chi
lotto. Queste risposte danno forma
allo stesso combattimento; si
trasformano nelle basi stesse del suo
sviluppo.

Leggendo le vite dei santi, è possibile
che arriviamo a immaginare il
combattimento spirituale come la
lotta di alcuni eroi che si sforzano
sino al limite, affrontando imprese
difficili, che necessitano di una
grande forza interiore, un coraggio
fuori del comune. In tal modo, può
sembrare che il santo «faccia una
sorta di “ginnastica” di santità,
qualcosa che le persone normali non
riescano a fare» [12]. Ma, questa
impressione non coglie il segreto
fondamentale dei santi; quello che
conta alla fine, e in ogni istante del
cammino, è l’amore, la carità, che
viene da Dio. «Anche il martirio ha la
sua grandezza non in un atto di



fortezza, ma principalmente in una
eroica azione di meravigliosa carità.
I tre secoli delle persecuzioni della
Chiesa primitiva sono stati
certamente tempi di coraggio, di
fortezza eroica, ma soprattutto lo
sono stati di ardente amore di
Dio» [[13].

A volte, una eccessiva ansia di
sicurezza può portarci a una
valutazione quantitativa della lotta,
per la quale vorremmo misurare i
nostri progressi, come chi si
confronta con un piano personale di
allenamento per migliorare la
propria forma fisica. Certamente è
importante fare propositi di
miglioramento, superare sé stessi in
molti aspetti, sacrificare qualcosa,
però tutto questo non è
necessariamente un segnale della
crescita che si vuole assicurare. La
santità, diceva san Josemaría, «non
consiste nel fare cose ogni giorno più
difficili, ma nel farle ogni giorno con



più amore» [14]. Ciò che dà frutti
spirituali non è fare cose difficili,
quanto rispondere con amore a
quell’amore primario che Dio ha per
noi; santità non vuol dire che «uno
ha fatto grandi cose da sé, ma che
nella sua vita appaiono realtà che
non ha fatto lui, perché lui è stato
trasparente e disponibile per l'opera
di Dio» [15]. Per questo, proprio
perché tutto ha inizio dall’amore
gratuito di Dio, che ci ha dato il dono
del battesimo e della vita cristiana,
possiamo capire quello che ci dice la
Sacra Scrittura: la santità «non
dipende dalla volontà, né dagli sforzi
dell'uomo, ma da Dio che ha
misericordia» (Rm 9, 16).

Sapere che ogni opera di santità ha
inizio da una iniziativa divina, che è
Dio che ha dato inizio alla sua opera
e che è Egli stesso che la porterà a
compimento: è questo che segna la
nostra comprensione della lotta
spirituale. Noi non “accumuliamo



punti” con Dio, per meritare il suo
amore: è lui che ci si dà
continuamente, nonostante tutto. «La
Chiesa ha insegnato numerose volte
che non siamo giustificati dalle
nostre opere o dai nostri sforzi, ma
dalla grazia del Signore che prende
l’iniziativa (…) La Sua amicizia ci
supera infinitamente, non può essere
comprata da noi con le nostre opere
e può solo essere un dono della sua
iniziativa d’amore (…) Così come il
supremo comandamento dell’amore,
questa verità dovrebbe
contrassegnare il nostro stile di vita,
perché attinge al cuore del Vangelo e
ci chiama non solo ad accettarla con
la mente, ma a trasformarla in una
gioia contagiosa»[16].

Come uno sport

Da dove è meglio «cominciare e
ricominciare»?[17] Su quale fronte
dell’anima iniziare concretamente
questa lotta? La risposta è diversa



per ognuno, però una buona pista
può essere individuare qual è il
nostro difetto più ricorrente, tenendo
conto che in genere si tratta di
qualcosa che ha una profonda
relazione con il nostro modo di
essere. Ad esempio, se abbiamo un
temperamento molto energico,
questo modo di essere potrebbe
spesso degenerare in modi bruschi:
oppure, se la nostra personale
caratteristica è la gentilezza, il difetto
principale potrebbe essere la
mollezza o la timidezza. La lotta sarà
rivolta, quindi, ad escludere,
principalmente, tutto ciò che è
contrario all’amore di Dio, cioè il
peccato mortale, poi quelle cose che
impediscono al nostro cuore di
aprirsi al Signore e agli altri, cioè i
peccati veniali, e, infine, anche le
mancanze d’amore, la mediocrità. È
tutto un progetto di vita che san
Nicola di Flue ha condensato in pochi
versi: «Signore Dio e Dio mio,
allontana da me tutto ciò che mi



allontana da te. Signore mio e Dio
mio, dammi tutto ciò che mi avvicina
a te. Signore mio e Dio mio liberami
da me stesso, per darmi tutto a te» 
[18].

A san Josemaría piaceva paragonare
questa lotta allo sport: «La lotta
ascetica non è qualcosa di negativo e,
quindi, di odioso, bensì affermazione
lieta. È uno sport» [19]. Qualsiasi
sport richiede sforzo, ma produce
momenti di godimento: per
l’interazione con gli altri, per le
nuove esperienze, per la gioia di
superarsi… Allo stesso modo, con un
poco di allenamento, possiamo
iniziare a stare a nostro agio con il
Signore nella lotta spirituale. Così,
nelle difficoltà oggettive vedremo
non soltanto degli ostacoli, ma
piuttosto delle opportunità per la
crescita della nostra vita in Dio. Se
accettiamo le difficoltà come una
sfida, queste ci daranno meno
fastidio. E cambierà anche il modo



con cui guardiamo gli altri che ci
stanno intorno, soprattutto quelli con
i quali magari abbiamo minor
sintonia: «Non dire: quella persona
mi secca. —Pensa: quella persona mi
santifica» [20].

Un fattore chiave dell’allenamento
sportivo è la costanza. Non si
conquistano grandi vittorie in un
solo giorno. A volte sono necessari
molti tentativi. «Lo sportivo insiste, il
vero sportivo dedica molto tempo ad
allenarsi, a prepararsi. Quando deve
saltare, prova una e un’altra volta» 
[21]. I piccoli passi, con tenacia e
perseveranza, alla fine portano alla
meta. In questo senso è più efficace
fare propositi piccoli e concreti, da
vivere con costanza, piuttosto che
fare grandi propositi che molto
spesso lasceremo incompiuti. Inoltre,
nelle battaglie dell’anima è
necessario tener conto del tempo,
cominciare e ricominciare, rifare i
propositi con umiltà e creatività,



tutte le volte che sia necessario. Una
risposta d’amore si costruisce
progressivamente nel corso di tutta
la vita.

Come nello sport, nella vita spirituale
anche le sconfitte fanno parte del
gioco. Ma, così come c’è «gioia nel
cielo per un solo peccatore che si
converte, più che per novantanove
giusti, i quali non hanno bisogno di
conversione» (Lc 15, 7), possiamo
immaginare che per ogni nostra più
piccola vittoria, o per ognuno dei
nostri «ricominciare», il Signore
gioisce di più di tutto quello che ci
riesce bene. Per quanto rimanga
sempre molto da fare, dovremmo
saper “sostare” un poco dopo una
vittoria. Le vittorie vanno
assaporate: ogni passo in avanti è un
momento per ringraziare Dio, per
acquisire nuove energie. E non
dobbiamo dimenticare che nella lotta
non siamo soli. Come gli atleti, anche
noi abbiamo gente che ci sta intorno,



messa lì da Dio, per aiutarci
nell’allenamento e a superare noi
stessi. Possiamo contare sui nostri
fratelli e sulle nostre sorelle nella
fede, sulla loro preghiera e sul loro
sostegno; su quello di chi ci ha
preceduto e ci aiuta dal Cielo; su
quello del nostro angelo custode e
della Madonna.

[[1]Rito del Battesimo dei bambini.

[2] Cfr. Rm 13, 14; Gal 2, 20.

[3] Benedetto XVI, Lectio Divina, 11
giugno 2012.

[[4] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 144.

[5] Ibíd., n. 176.

[6] R. Garrigou-Lagrange, Le tre età
della vita interiore, Tomo I.



[7] San Josemaría, Solco, n. 864.

[8] F. Ocáriz, Lettera pastorale, 9
gennaio 2018, n. 5.

[9] San Josemaría, In dialogo con il
Signore, n. 83.

[10] Solco, n. 158.

[11] San Josemaría, Via Crucis, terza
stazione.

[12] J. Ratzinger, «Lasciare operare
Dio» (in “L’Osservatore Romano”, 6
ottobre 2002; disponibile in 
www.opusdei.org).

[13] R. Garrigou-Lagrange, Le tre età
della vita interiore, Tomo I.

https://opusdei.org/it-it/
https://www.opusdei.org).%3C/p%3E%3Cp
https://www.opusdei.org).%3C/p%3E%3Cp
https://www.opusdei.org).%3C/p%3E%3Cp
https://www.opusdei.org).%3C/p%3E%3Cp


[14] San Josemaría, Appunti dalla
predicazione (AGP, P10, n. 25), cit. da
E. Burkhart y J. López, Vita
quotidiana e santità
nell’insegnamento di san Josemaría,
Libreria Editrice Vaticana, Roma
2018, vol. II, p. 274.

[15] J. Ratzinger, «Lasciare operare
Dio».

[16] Francesco, Gaudete et exsultate,
nn. 52, 54, 55.

[17] San Josemaría parlava così della
vita interiore. Cfr. per esempio 
Cammino, n. 292; Forgia, n. 384; È
Gesù che passa, n. 114.

[18] Questa preghiera si può trovare,
ad esempio, inclusa in quella
pronunciata da san Giovanni Paolo II
davanti alla tomba del santo, il 14

https://www.opusdei.org).%3C/p%3E%3Cp
https://www.opusdei.org).%3C/p%3E%3Cp


giugno 1984. San Josemaría pregava
con parole simili: «Allontana da me,
Signore, tutto quello che mi allontana
da Te!» (cfr. A. Vázquez de Prada, Il
Fondatore dell’Opus Dei, Rialp,
Madrid, 2023, vol. 3).

[19] Forgia, n. 169.

[20]Cammino, n. 174.

[21]In dialogo con il Signore, n. 32.

Maria Schörghuber

https://www.opusdei.org).%3C/p%3E%3Cp
https://www.opusdei.org).%3C/p%3E%3Cp
https://www.opusdei.org).%3C/p%3E%3Cp
https://www.opusdei.org).%3C/p%3E%3Cp
https://www.opusdei.org).%3C/p%3E%3Cp
https://www.opusdei.org).%3C/p%3E%3Cp
https://www.opusdei.org).%3C/p%3E%3Cp


pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/lotta-vicinanza-
missione-3-tutto-e-nostro-e-tutto-e-di-

dio/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/lotta-vicinanza-missione-3-tutto-e-nostro-e-tutto-e-di-dio/
https://opusdei.org/it-ch/article/lotta-vicinanza-missione-3-tutto-e-nostro-e-tutto-e-di-dio/
https://opusdei.org/it-ch/article/lotta-vicinanza-missione-3-tutto-e-nostro-e-tutto-e-di-dio/
https://opusdei.org/it-ch/article/lotta-vicinanza-missione-3-tutto-e-nostro-e-tutto-e-di-dio/

	Lotta, vicinanza, missione (3): Tutto è nostro e tutto è di Dio
	Il punto di partenza: Dio ci ama senza condizioni
	Guardare il paesaggio, non soltanto a terra
	Lottare è già amare


