
opusdei.org

L'ora di un santo

Articolo su "Il tempo negli
insegnamenti di san Josemaría",
un santo che seppe scoprire la
trascendenza che il buon uso
del tempo riveste per coloro che
tendono alla santità.

22/01/2012

Nell’estate del 1951 lessi per la prima
volta Cammino. Iniziai la lettura con
senso critico: forse era una
ingiustificata reazione agli elogi
dell’amico che mi aveva consigliato il
libro. Eppure, man mano che andavo
avanti, pagina dopo pagina, ho



scoperto un po’ per volta la sapienza
umana e soprannaturale che
conteneva. Fra le altre cose, ho capito
che ciò che è temporale e ciò che è
eterno non sono poi così distanti tra
loro: ai miei occhi il tempo
acquistava un nuovo significato.
Perché? Nelle righe che seguono
tenterò di rispondere a questa
domanda, facendo notare come il
valore del tempo dipenda dal suo
rapporto con ciò che non cambia, in
virtù della presenza in esso
dell’eternità. Per far questo mi
servirò degli insegnamenti di San
Josemaría: un santo che ha saputo
riconoscere la trascendenza che il
buon uso del tempo riveste per quelli
che cercano la perfezione umana e
cristiana attraverso le proprie
attività quotidiane.

1. Il significato del tempo 1.1.
Nasce il tempo



Dicono che lo dipinse in un giorno.
Michelangelo Buonarroti copre il
Creatore con una tunica rossa e, in
una geniale prospettiva, raffigura Dio
che separa la luce dalle tenebre.
Nella Cappella Sistina rimane questa
immagine del primo giorno della
creazione. «Dio disse: “Sia la luce!”. E
la luce fu. Dio vide che la luce era
cosa buona e separò la luce dalle
tenebre e chiamò la luce giorno e le
tenebre notte. E fu sera e fu mattina:
primo giorno» (Gn 1, 3-5). Nasce il
tempo.

Che cos’è il tempo? Il santo vescovo
di Ippona diceva che ignorava la
risposta, ma che nel silenzio del
dialogo con Dio aveva sperimentato
bene l’ieri, l’oggi e il domani[1].
Sedici secoli dopo, Giovanni Paolo II
domanda di nuovo «Che cosa è il
tempo?» e risponde: «sia la fede che
la ragione rinviano, oltre i dati
verificabili e misurabili, alla
prospettiva del mistero»[2]. Il tempo



ha una componente di mistero che si
rende evidente nei tre grandi
“momenti” della storia della
salvezza: «all’inizio la creazione, al
centro l’incarnazione-redenzione e al
termine la “parusia”»[3].

L’abituale nozione di tempo fa
riferimento alla durata delle cose
soggette a cambiamento. Chiamiamo 
eternità la permanenza in un ente
non soggetto a cambiamento; diamo
il nome di tempo alla permanenza in
un ente soggetto al cambiamento.
Tempo è la durata propria di un
essere che cambia; eternità è una
permanenza immutabile, non una
somma di tempi. In altre parole: Dio
eternamente e continuamente crea il
tempo, dà l’orologio ed è l’orologiaio.

È possibile conciliare eternità e
tempo? «Questo è possibile proprio
alla luce della rivelazione di Cristo,
che ha unito in sé Dio e uomo,
eternità e tempo, spirito e



materia»[4]. Con la Redenzione, il
tempo è il canale per scoprire
l’eternità. Questo scoprire fa venire
in mente una frase di San Josemaría.
Ricordando che Dio ci aspetta nel
lavoro di ogni giorno, diceva ai
professori e agli studenti
dell’Università di Navarra:
«Sappiatelo bene: c’è un qualcosa di
santo, di divino, nascosto nelle
situazioni più comuni, qualcosa che
tocca a ognuno di voi scoprire»[5]. Il
mistero del tempo comincia a
manifestarsi quando nella vita
personale si ha il desiderio di
scoprire quel qualcosa che circonda
di eternità il tempo e permette di
capire che «non esistono tempi
cattivi o inopportuni: tutti i giorni
sono buoni per servire Dio»[6], senza
escludere i tempi ‘duri’[7].

Quando si ‘divinizza’ il tempo, i
calendari diventano giocattoli, il
tempo porge la mano a ciò che non
ha tempo, gli anni vanno e vengono,



l’uomo può essere bambino e adulto
nello stesso tempo. San Josemaría ha
ricevuto la grazia di divinizzare il
tempo. A ventisei anni chiedeva a
Dio con tutta l’anima «ottant’anni di
gravità [...] per sapere usare il tempo,
per imparare a utilizzare ogni
minuto al suo servizio»[8]. A
settant’anni continuava a chiedere di
essere bambino davanti a suo Padre
Dio. «È duro, perché l’anima mette in
esercizio le potenze che Dio ci ha
dato per proseguire il cammino. E
arrivano momenti in cui è necessario
prescindere dalla memoria,
sospendere l’intelligenza, piegare la
volontà. È duro, ripeto, perché
l’attività dell’anima è logica, come
l’orologio carico che
necessariamente fa tic-tac»[9].

Non è stata inventata la macchina
che fa retrocedere e avanzare il
tempo, fra gli altri motivi perché il
congegno dovrebbe essere fuori dal
tempo[10]. L’anima che vive la logica



dell’eterno in mezzo alla logica del
tempo fa offerta di intelligenza,
memoria e volontà, deposita
liberamente in Dio la sua libertà.
Questo suole accadere nel silenzio,
come quello che fa seguito al fiat
della Vergine Maria, quando «un Dio
tutt’intero si è celato nell’Umanità di
Cristo per servirci. L’Onnipotente si
mostra risoluto ad offuscare per un
certo tempo la sua gloria, per
facilitare l’incontro redentore con le
sue creature»[11].

1.2. Ha un padrone

Il tempo è tra le poche cose che sono
fruibili da tutti gli esseri umani e che
noi spendiamo facendo uso della
nostra libertà. È la spesa più radicale:
finché si spende c’è vita, quando
manca questa possibilità termina la
vita sulla terra. Del tempo parlano
solo i vivi, i morti restano nel
ricordo.



Poiché Dio «fa sorgere il suo sole
sopra i malvagi e sopra i buoni» (Mt
5, 45), è difficile dire «che i tempi
passati fossero migliori; ogni tempo è
stato buono e cattivo»[12]. Ciò che si
spende si trasforma in un
investimento se l’occhio si fissa
nell’eternità, nel Creatore, e non in se
stesso; per questo, la migliore
redditività è conseguenza di un
totale distacco dal tempo quando Dio
lo chiede[13].

Potremmo domandarci: è possibile
spendere il tempo senza esserne
padrone? Una risposta precipitosa
potrebbe attribuire a ogni persona la
proprietà del proprio tempo. Quanto
questa risposta sia errata appare
evidente davanti alla realtà della vita
e alla realtà della morte. Nascere e
morire ha un proprio tempo marcato
dall’eternità.

Chi è il padrone del tempo?



Un amico, eccellente gioielliere e
sagace commerciante, acquistò
qualche anno fa un lotto di clessidre
della durata di mezz’ora. Prima di
metterle in vendita, qualcuno gli
suggerì di apporre in esse una
iscrizione: Dominum tempus habet
qui non es tu, il tempo ha un padrone
che non sei tu. In pochi giorni
vendette le clessidre a un buon
prezzo, forse per il latino, o perché
erano belle, o per entrambe le cose.
Sì, il tempo ha un padrone: «il mio
tempo non mi appartiene, perché è
del Padre nostro che è nei Cieli»[14].

A che titolo una persona spende il
tempo? Si potrebbe dire, a titolo di
usufruttuario per un periodo incerto.
Non ha senso, dunque, rivendicarlo
al suo Padrone dicendo: «I miei anni
sono per me, non per Te»[15].
L’usufruttuario del tempo contrae
l’obbligo di prendersene cura in base
alla concessione del proprietario e



acquista il diritto di godere gli anni di
vita, anche se ignora quanti saranno.

In base agli insegnamenti di San
Josemaría si possono indicare
quattro caratteristiche del godimento
del tempo: è breve, istantaneo, 
sereno, prezioso.

a) Breve

Cristo Gesù «vive l’unico
avvenimento della storia che non
passa», il mistero pasquale[16]. Tutto
il resto passa, è breve, «l’ieri è
passato, l’oggi sta passando. Il
domani sarà presto un nuovo
ieri»[17], questa è la realtà. Anche se
qualcuno s’impegna a manomettere
l’orologio, il tempo trascorre lo
stesso, come proclama da alcuni
secoli il testo dell’orologio solare in
un angolo del Royal Tunbridge Wells:
«Tu mi potrai distruggere, ma non mi
potrai fermare»[18].



La Bibbia mette in guardia
ripetutamente e in maniere diverse
dalla brevità del tempo di vita, e lo
quantifica anche: «Gli anni della
nostra vita sono settanta, ottanta per
i più robusti [...]; passano presto e noi
ci dileguiamo» (Sal 90, 10). Giobbe è
più schietto: «I miei giorni sono stati
più veloci d’una spola» (Gb 7, 6). Ai
cristiani della città dei due porti San
Paolo lo dice in quattro parole:
«Questo vi dico, fratelli: il tempo
ormai si è fatto breve» (1 Cor 7, 29).

Breve, fugace, passa rapidamente,
inoltre è... piccolo. Il fatto che il
tempo sia piccolo serviva alla Santa
di Siena – per la quale San Josemaría
aveva una singolare devozione – per
dimostrare che le fatiche sono
piccole perché il tempo è molto
piccolo, «è quanto una punta d’ago e
non più»; poi conclude: «passato il
tempo, è passata la fatica»[19]. Forse
l’essere piccolo agevola la sua
funzione di ‘vaglio’[20] delle vicende



che passano attraverso il setaccio
degli anni e acquistano l’autentico
rilievo. Essendo la somma di tempi
piccoli, l’ora si dilegua in minuti e
questi sembrano volare in secondi.
Nel corso della sua vita San
Josemaría nota la «mancanza di
tempo»[21], anche se questa carenza
di tempo ha una particolarità:
«quando c’è amore il tempo
vola»[22].

b) Istantaneo

Comunicare in “tempo reale” – real
time – significa avvicinare al
massimo il tempo di diffusione di un
messaggio a quello della sua
ricezione. L’istante, minima porzione
di tempo, misura l’efficienza dei
prodotti dell’industria della
comunicazione, è un valore positivo
che spesso si identifica col tempo
reale.

Si potrebbe dire che Dio parla
sempre in tempo reale, perché lo fa



dalla realtà più impalpabile:
l’eternità. Ecco perché il Fondatore
dell’Opus Dei consiglia «la docilità
alle chiamate divine di ogni istante,
perché Dio ci aspetta proprio lì»[23].
Rimandare questo dialogo dicendo
‘domani’ o ‘dopo’ può denotare una
«resistenza alla grazia»[24], anziché
un ora aperto alla «felicità
eterna»[25].

Spesso San Josemaría unisce i due
avverbi - «oggi, adesso»[26] - per
sottolineare che «il tempo urge»[27] e
«il Signore è sempre più
esigente»[28]. La conseguenza di
avere il senso istantaneo del tempo
consiste nel saper correggere al
momento opportuno[29], nel
trasmettere a tempo debito il
consiglio adatto[30].

Tuttavia l’istante di Dio non coincide
necessariamente con l’istante
umano. Lo dimostra la storia del fico
narrata dal Vangelo. I fichi arrivano



di solito all’inizio dell’autunno, ma il
Signore del Tempo chiede al fico il
frutto quando non è tempo. «Non era
quella la stagione dei fichi; ma il
Signore si avvicina ugualmente,
sapendo benissimo che non ne
avrebbe trovati. Tuttavia,
constatando la sterilità dell’albero,
pur nell’apparente fecondità indicata
dall’abbondanza di foglie, ordina: 
nessuno possa mai più mangiare i tuoi
frutti!»[31]. Quando Dio lo chiede, c’è
sempre la possibilità di dare buon
frutto, non solo foglie che danzano in
modo frivolo al passaggio della
brezza. Se la frivolezza potesse
giustificarsi, potrebbe citare quel
fico.

Invece i santi sanno dare frutto
nell’ora indicata da Dio. A tale
proposito, San Giovanni della Croce
fa una domanda compromettente:
«Perché al momento del rendiconto ti
dovrebbe pesare il fatto di non aver
impiegato il tuo tempo al servizio di



Dio? Perché non lo ordini e lo
impieghi ora come avresti voluto
aver fatto quando sarai sul punto di
morire?»[32].

c) Sereno Just in time – in tempo
giusto – è un sistema di
amministrazione d’impresa che si
utilizza per individuare ed eliminare
gli ‘sprechi’ di tempo. L’obiettivo
principale è ridurre i tempi non
indispensabili nella gestione e negli
inventari. Il sistema ha ottenuto
risultati sorprendenti, ma si corre il
rischio di relegare il tempo di lavoro
delle persone subordinandolo al
tempo della produzione materiale.
Infatti non si deve dimenticare che il
protagonista insostituibile del tempo
e del lavoro è la persona. Il tempo è
una somma di tempi che chiedono di
essere spesi in modo sereno, pacifico,
senza quelle accelerazioni che
vorrebbero avere a disposizione ore
di sessantacinque minuti. Da questo
si deduce una verità a volte



dimenticata: il tempo di riposo non è
tempo sprecato.

Il motto dello stemma familiare di
San Josemaría Escrivá contiene due
parole che richiamano alla serenità
del tempo: «alma, calma», anima,
calma. La calma nell’anima induce a
vedere che «le opere di Dio le fa Dio.
Invece i monumenti umani li fa e li
disfa il tempo»[33]. È una calma
diligente, non pigra, che permette di
contenere l’impazienza e decidere
nel tempo giusto, perché la vita
insegna che ciò che è ‘urgente’ non
sempre coincide con ciò che è
‘importante’.

La serenità richiede equilibrio nello
spendere il tempo. Riferendosi al
tempo nella relazione con Dio, San
Josemaría ha lasciato scritto:
«Quando vai a pregare, sia questo un
fermo proposito: né più tempo se
avrò consolazione, né di meno se
avrò aridità»[34]. La visione serena e



positiva del tempo affonda le radici
in un fatto: con la venuta del Figlio di
Dio in questo mondo ha avuto inizio
il momento favorevole, il giorno
della salvezza (cfr. 2 Cor 6, 2)[35].
Viviamo nel migliore dei tempi: se ve
ne fosse stato un altro migliore, Dio
ce lo avrebbe dato. Noi cristiani
possiamo dire ciò che spesso ripete
un mio amico: chi sta meglio di noi,
come deve star bene!

d) Prezioso

Quanto vale il tempo? Dipenderà da
chi lo valuta e a che scopo lo usa. Nel
mercato della comunicazione il
tempo è denaro di uso corrente e di
solito i prezzi sono alti. Per esempio,
il prezzo di un secondo negli spots
televisivi trasmessi durante il Super
Bowl nord-americano del 2010 ha
oscillato tra gli 83.000 e i 93.000
dollari. Queste cifre sono state
inferiori a quelle del 2009, quando il
prezzo di uno spot pubblicitario di



trenta secondi raggiunse i 3 milioni
di dollari. C’è chi considera il tempo
come «una dimensione del nuovo
capitalismo»[36], però il valore reale
del tempo – che supera il puro
‘valore di mercato’ – non può essere
contenuto in un numero sia pure con
molte cifre; conoscere il tempo è
sapienza, dono dello Spirito[37].

Il tempo non è un ‘valore aggiunto’
alla nostra esistenza. Per San
Josemaría il tempo, piuttosto, «è il
nostro tesoro, il “denaro” per
comprare l’eternità»[38]. In una
omelia, che poi sarà pubblicata col
titolo Il tesoro del tempo, tracciò le
linee guida di quel che mi sembra
essere la ‘magna carta’ della
santificazione del tempo e l’ordito di
queste pagine.

1. 3. Tempo e intelligenza, realtà
intangibili

Intangibile è ciò che non si può
toccare in quanto non ha un’entità



fisica. L’intelligenza umana, bene
intangibile per eccellenza, genera
conoscenze che hanno una
proiezione economica nel cosiddetto
‘capitale intellettuale’, parte
contabile dell’immobilizzo
immateriale.

Tempo e conoscenza s’intrecciano
come due realtà intangibili
complementari, il cui valore
economico si può riflettere sui diritti
conferiti al titolare di un brevetto, sul
nome commerciale, sulla marca, ecc.
Nella sua considerazione intangibile,
il tempo è più una idea che un 
oggetto[39], e per questo ha la forza
di ordinare la vita delle persone.

Agli inizi di questo XXI secolo il
lavoro di conoscenza spesso
comporta una maggiore spesa di
tempo rispetto a un lavoro che dia
immediati risultati materiali, come
può essere la produzione industriale.
Tuttavia, malgrado i progressi nella



misurazione del tempo, ancora
nessuno è riuscito a trovare un
sistema oggettivo e affidabile per
misurare il tempo destinato
all’attività intellettuale; per questo la
maggioranza delle volte si ricorre al
sempre limitato ‘valore di mercato’.

In base alla prospettiva del lavoro
umano il tempo intangibile si mette
in evidenza in alcune tappe del
processo lavorativo; per esempio,
nella ricerca di informazioni, negli
scambi di idee o concetti, attività il
cui contenuto è di natura
immateriale[40].

Giovanni Paolo II diceva: «Le grandi
dimensioni del tempo! Se è sempre
un allontanarsi dall’inizio, a ben
pensarci il tempo è simultaneamente
un ritorno all’inizio. E questo è di
fondamentale importanza»[41]. È
certamente importante riconoscere
che il tempo viene da Dio e ritorna a
Dio. Nella convergenza del tempo



intangibile e del tempo tangibile si
inserisce «la pienezza del
tempo» (Gal 4, 4), il «tempo
stabilito» (Rm 5, 6) al quale
«corrisponde una particolare
pienezza dell’autocomunicazione di
Dio uno e trino nello Spirito
Santo»[42]. San Josemaría Escrivá
prende questo abbraccio di tempi e
lo introduce nel cuore degli uomini:
«Il tempo è compiuto e il Regno di Dio
è vicino; convertitevi e credete al
Vangelo (Mc 1, 15) [...]. Quando ti
avvicini al Signore, pensa che Egli sta
sempre molto vicino a te, in te: 
regnum Dei intra vos est (Lc 17, 21).
Lo troverai nel tuo cuore»[43].

Uno dei pericoli nel gestire gli affari
sta nel dimenticare l’importanza del
lungo termine, del tempo lungo, e nel
voler ottenere grandi benefici a
breve termine, in meno di un anno.
Questa dimenticanza accorcia gli
orizzonti al lavoro, riduce il campo
della speranza, rende miope il cuore.



È necessario avere pazienza per
aspettare il frutto che arriverà a suo
tempo[44], con la saggezza di
scoprire la grandezza racchiusa nella
piccolezza iniziale. Una volta, a quelli
che stavano dando inizio a una
Università, San Josemaría disse:
«Cominciate a farla piccola, perché
così diventerà un aquilotto e non un
uccelletto allo spiedo»[45].
L’aquilotto nasce per diventare
un’aquila, l’uccelletto...

La visione a lungo termine favorisce
l’equilibrio di situare ogni cosa a suo
tempo[46], senza restare ancorati al
passato, senza complessi nel
presente, con la certezza che tutti i
tempi e tutti gli ambienti possono
essere «adattati alla santità della
dottrina morale di Gesù Cristo»[47].
Il lungo periodo rende più facile
scrutare l’eternità, evitando di
muoversi spinti dalla fretta, ed essere
pazienti e comprensivi, «persuasi che



le anime, come il vino buono,
migliorano col tempo»[48].

L’unione di tempo e intelligenza
viene da molto lontano. Una
testimonianza la troviamo nell’antica
Grecia. La Sfinge, appostata sulla via
di Tebe, faceva morire chi non
sapeva rispondere alla domanda:
quale essere vivente cammina a
quattro zampe all’alba, con due a
mezzogiorno e con tre al tramonto?
Solo Edipo rispose ‘l’uomo’: si muove
a gattoni da piccolo con le mani e le
ginocchia, cammina su due piedi da
adulto e nella vecchiaia si aiuta con
un bastone. Risposta sagace, anche se
bisogna dire che il tempo non solo
cambia il modo di camminare: nel
tempo l’uomo cambia la storia, anche
se questo gli può richiedere secoli.

Vale la pena ricordare che il tempo
scorre inesorabile e non possiamo
permettere che passi «come l’acqua
sui ciottoli, senza lasciare



traccia»[49], fra l’altro perché
quest’acqua ha una forza intangibile
che «salta fino alla vita eterna»[50].
Però l’acqua può essere il peggior
nemico anche della roccia più
resistente: «è quell’acqua
insignificante che penetra, goccia a
goccia, tra le sue fenditure, fino a
disgregarne la struttura»; e conclude
il paragone, «il pericolo più grande
per il cristiano è quello di
disprezzare la lotta nelle cose piccole
che penetrano a poco a poco
nell’anima fino a renderla molle,
fragile e indifferente, insensibile ai
richiami di Dio»[51].

In questa lotta il cristiano fa uso della
sua libertà e – sempre “goccia a
goccia’ – costruisce, tesse la storia. A
questo punto entra in gioco una
certezza di San Josemaría: la
«certezza della indeterminazione
della storia, aperta a molteplici
possibilità che Dio non ha voluto
precludere»[52]. Lo conferma la



realtà secondo cui «la vita e le opere
di coloro che si sono posti al servizio
di Dio hanno cambiato il volto della
storia, al punto che molti di coloro
che non conoscono il Signore sono
spinti – forse senza saperlo – da
ideali suscitati dal
cristianesimo»[53]. Il senso di
responsabilità verso il tempo che fa
la storia lo porta ad esclamare: «Ah,
se gli uomini avessero voluto dare un
corso diverso all’amore di Dio! Se tu
e io avessimo conosciuto il giorno del
Signore!»[54].

Le persone possono cambiare la
storia se usufruiscono correttamente
del tempo, se fanno in modo che dia
frutto, senza far scorrere il tempo
inutilmente e renderlo oggetto o cosa
estranea alla vita personale. Perché
dico questo?

Un proverbio cinese sentenzia: «c’è
un tempo per andare a pesca e un
tempo per asciugare le reti». Sì, però



qual è il tempo dei pesci? Se si ignora
il tempo dei pesci, si può andare a
pescare senza sapere dove sono: in
tal caso serve a poco che le reti siano
asciutte. Spendere il tempo è nelle
mani dell’uomo, e nessuno accetta di
cedere questa priorità. Un passo
molto citato dell’Ecclesiaste afferma:
«c’è [...] il suo tempo per ogni
faccenda sotto il cielo»; e lo precisa
con quattordici verbi contrapposti ad
altrettanti. In modo breve e conciso
dice: C’è un tempo per nascere e un
tempo per morire, per piantare e per
sradicare, per uccidere e per guarire,
per demolire e per costruire, per
piangere e per ridere, per gemere e
per danzare, per gettare sassi e per
raccoglierli, per abbracciare e per
astenersi dagli abbracci, per cercare
e per perdere, per serbare e per
buttar via, per stracciare e per
cucire, per tacere e per parlare, per
amare e per odiare, per la guerra e
per la pace (Cfr. Qo 3, 1-8). Soltanto



l’uomo coniuga nel tempo questi
ventotto verbi.

Il passare del tempo può cambiare le
cose, i fatti e le circostanze che si
succedono nella vita delle persone,
ed ecco la necessità di rettificare[55]
quando il cambiamento lo richieda,
oppure mantenere la decisione con
«un atteggiamento pienamente
onesto di fronte alle situazioni che
sembrano compromettere la
sicurezza personale»[56]. Lo si può
considerare anche da un altro punto
di vista: l’uomo, esercitando le virtù,
può cambiare il tempo nel quale vive
e, contemporaneamente, può
perfezionare se stesso.

La liturgia della Chiesa, dono dello
Spirito Santo, dà un nome proprio e
rende tangibili i vari periodi della
vita del Figlio di Dio sulla terra. Anno
dopo anno – secolo dopo secolo – fa
memoria della Storia della Salvezza.
San Josemaría visse e insegnò a



vivere la liturgia con profonda
intelligenza e amore alla Chiesa. Così,
l’Avvento è la tappa per implorare la
misericordia divina[57], «tempo di
speranza»[58] che rinnova «l’anelito
sincero per la venuta di Cristo»[59].
La Quaresima è «tempo di penitenza,
di purificazione, di conversione. Non
è un compito facile. Il cristianesimo
non è un cammino comodo: non
basta stare nella Chiesa e far passare
gli anni»[60]. In questo tempo c’è
posto per la gioia[61], che acquista
un particolare significato nel tempo
di Pasqua, pur senza limitarsi a quel
periodo dell’anno liturgico, «ma è
presente in ogni momento
nell’animo del cristiano»[62].

Il cristiano contrae l’obbligo di
amministrare il tempo al fine di
ottenere il più grande beneficio
possibile. Il beneficio può essere
immateriale, materiale, o di
entrambe le forme e
contemporaneamente. Infatti è un



bene scarso per la maggioranza delle
persone che lavorano, e aumenta il
suo valore soprattutto per quelli che
‘non hanno tempo’. «Non hai
tempo?...» - si domanda l’autore di
Solco – e risponde: «Meglio. A Cristo
interessano proprio quelli che non
hanno tempo»[63]. Nell’economia dei
senza tempo i minuti valgono ore e i
secondi valgono minuti.

Potrebbe accadere che le precedenti
considerazioni provocassero uno
scettico sorriso in chi considera il
tempo come una cosa soggettiva,
psicologica, non trascendente, di
valore relativo. Davanti a questa
possibilità ritorna alla mente – anche
se forse non è del tutto adeguato – il
consiglio di Paul Valéry a quelli che
ignorano il senso e il significato del
tempo: «Aspettate di avere fame.
Fate a meno di mangiare e vedrete
che cosa è il tempo»[64].

2. Nel tempo 2.1. Sempre



Esaminiamo ora, in relazione al
tempo, l’avverbio sempre. Questo
contribuisce a esprimere i contrasti
nella vita delle persone: verità,
falsità; promesse, inganni; gioie,
pianti; speranze, sconforto; fedeltà,
infedeltà. Significa ‘in tutto e in ogni
tempo’: più che una somma di tempi,
è uno stato che permette di fare in
modo continuo azioni buone o azioni
cattive, perché non esiste un ‘sempre’
che sia indifferente.

Nella storia dell’umanità le
innovazioni nascono in tempi precisi
che cercano di allungarsi in un
sempre che ha pretese di
permanente originalità. Se
l’intelletto, la memoria e la volontà
procurano di fare in ogni momento
«ciò che è gradito al Signore»[65], il
‘sempre’ ha un qualcosa di eternità,
supera il tempo: «è sempre
pronto»[66]. I santi sono promotori
di quel ‘sempre’ quando il mondo ha
bisogno di loro, vale a dire, quando



Dio li invia. Di solito i ricordi di
santità sono accompagnati da un
‘sempre’ colloquiale: era sempre
allegro, era sempre generoso, aiutava
sempre per quanto poteva, pregava
sempre, senza che tutte queste lodi
fossero conseguenza del loro potere
umano. Per questo, nel riferirsi ai
primi apostoli che accompagnarono
Gesù, San Josemaría dice che «in
mezzo alla gente del loro tempo, non
contavano nulla»[67].

Per capire il ‘sempre’ che riposa in
Dio, non basta pensare all’inevitabile
passare del tempo, ma è necessario
tener conto di come si spende il
tempo. C’è un verbo che accompagna
il ‘sempre’ e spiega l’allungamento di
una virtù nel tempo cronologico: 
servire. A San Josemaría piaceva
ripetere: «Serviam, servirò!»[68]; sta
qui la chiave dell’autentico ‘sempre’.

L’anelito di servire induce a lasciare
tutto per Dio[69], senza un’eccessiva



preoccupazione per il domani – è
sufficiente per le attività di ogni
giorno (cfr. Mt 6, 34) -, senza avere
paura neppure della morte perché
«verrà nel tempo, nel luogo e nel
modo più opportuni»[70]. È un
sentirsi «strumenti nelle mani di Dio,
strumenti su cui Egli conta ogni
giorno e, per questo, ogni giorno, ci
sforziamo di servirlo»[71].

Il giorno dopo giorno raggiunge una
proiezione universale perché in
questo sempre si «edifica il Regno di
Dio», un compito affidato a tutti e
«nessuno può sentirsene
esentato»[72]; esige che
approfittiamo del tempo perché non
possiamo gettare
«irresponsabilmente questo tesoro
dalla finestra: non possiamo sprecare
il momento del mondo che Dio ha
affidato a ciascuno di noi»[73].

La meta del ‘sempre’ supera il tempo,
si trasforma nel “per sempre”



dell’eternità[74]. Per arrivare a
questa meta sono necessarie forti
dosi di pazienza, fortezza e speranza.

a) Pazienza

«Dio crea ogni margherita
separatamente, ma non si stanca mai
di crearle»[75]. Chesterton si stupisce
del fatto che Dio crei una per una le
margherite, e il suo stupore aumenta
constatando l’eterna perseveranza
dell’atto creativo. Dio è paziente e
costante: per questo tutte le
primavere ci regala le margherite
senza stancarsi di regalarle. Il
‘sempre’ è perseverante nel desiderio
di servire gli altri, come quel
padrone della vigna che andò ad
assumere gli operai alle 9, e poi alle
12, alle 15 e alle 17 (cfr. Mt 20, 3-7).

Saper aspettare il tempo opportuno è
un modo di essere paziente. San
Josemaría fa un esempio unico nella
storia: «Ben sapeva il Signore quale
estremo bisogno avesse di Lui



l’umanità, e ardente era la sua ansia
di scendere sulla terra per la
salvezza di tutte le anime: eppure
ogni cosa segue il suo corso. Egli
nacque quando giunse il suo
momento, come ogni altro uomo
sulla terra»[76].

La pazienza viene messa alla prova
quando «prende corpo l’impressione
che Gesù dorma, che non ci stia a
sentire». È il momento di «avere
piena fiducia nel Maestro,
abbandonarsi nelle sue mani senza
lesinare»[77]. Questo abbandono può
costare e richiedere anche eroismo,
ma in cambio dà pace, equilibrio
nell’anima. Colui che è paziente vive
il motto che adorna un orologio dei
Musei Vaticani: Oneratem aequilibro,
metti equilibrio in ciò che è faticoso e
pesante[78]. Le difficoltà restano
avvolte in misura, buonsenso,
equanimità.

b) Fortezza



Il ‘sempre’ richiede fortezza perché è
totalizzante: cerca il Signore «sempre
e in tutte le cose»[79]. Servire Dio
non ha dimensioni, comprende tutto,
persino il pensiero che dura un
secondo perché «un solo pensiero
dell’uomo vale più di tutto il mondo;
perciò solo Dio ne è degno»[80].

La fortezza del ‘sempre’ si misura
con la libertà, non solo con l’orologio.
Servire nel tempo non vuol dire
essere schiavo dell’orologio, ma
dominarlo. Occorre fortezza perché
l’orologio non acceleri né rallenti il
tempo.

c) Speranza

Se il ‘sempre’ guarda all’eternità,
sarà pieno di quella speranza che
contiene tutti i valori umani, la
«speranza di Cristo»[81]. Da questa
posizione piena di speranza «la
mente del saggio conosce il tempo e il
giudizio. Infatti, per ogni cosa vi è
tempo e giudizio» (Qo 8, 5-6). La



speranza del ‘per sempre’ «ha reso
grande Teresa di Gesù. Quando,
bambina, usciva con suo fratello
Rodrigo dalle mura di Avila,
attraverso la porta dell’Adaja, con
l’intenzione di andare nella terra dei
mori per farsi decapitare per Cristo,
al fratello che si stancava del
cammino sussurrava queste parole:
per sempre, per sempre, per
sempre»[82].

San Josemaría fa una domanda che
traccia la strada per la quale fluisce
l’avventura del ‘sempre’: «Che cosa
ricerchiamo, anche senza prestarvi
particolare attenzione, in tutto ciò
che facciamo?». E risponde: «Quando
siamo mossi dall’amore di Dio e
lavoriamo con rettitudine
d’intenzione, cerchiamo ciò che è
buono, ciò che è puro, ciò che porta
la pace alla coscienza e la felicità
all’anima»[83]. Quando troviamo ciò
che è buono e puro è per darlo agli
altri, e per questo dobbiamo avere



tempo e dobbiamo essere pieni di ciò
che si dà; citando le parole di un
poeta, «diamo tempo al tempo:
perché il bicchiere trabocchi, prima
bisogna riempirlo»[84]. Riempire di
bene il tempo vuol dire stare in ogni
momento in ciò che si deve fare[85],
senza pensare a soluzioni
egoistiche[86] e senza lasciare il
futuro nelle mani di una prolungata
indifferenza[87]. Il tempo si riempie
con il lavoro e anche con il
riposo[88].

Alla fine degli anni cinquanta del
secolo scorso, sulla fotografia di un
giovane asino, dallo sguardo sereno e
dalle orecchie tese, San Josemaría
scrisse: Semper ut iumentum, sempre
come un asinello. Gli piaceva
elogiare l’umiltà dell’asino
lavoratore, fedele e docile alle
indicazioni del padrone. L’asino è
menzionato, fra l’altro, in un testo
del 16 febbraio 1932, in cui è citato
un detto popolare ascoltato nella sua



anima: «le opere sono amore, non i
bei ragionamenti», col significato di
un richiamo ad essere «assai
generoso»[89]. Il contesto di questo
brano è circoscritto in molte ore di
orazione, di lavoro pastorale, fra
preoccupazioni economiche e
incomprensioni.

Il ‘sempre’ è esigente perché Dio
chiede di più. Allora si capisce
perché nell’omelia La conversione dei
figli di Dio ricorda la frase di
Sant’Agostino: «Se dici basta, sei
perduto. Guarda sempre avanti,
cammina sempre, avanza
sempre»[90].

2.2. Godere

A differenza degli altri usufrutti,
quello del tempo che stiamo
esaminando non sminuisce il pieno
potere del Padrone del Tempo, che in
qualunque momento può chiedere la
definitiva resa dei conti. Si tratta di
una insicurezza che l’usufruttuario



intelligente interpreta come uno
stimolo a godere adeguatamente dei
frutti del tempo di vita, ad
apprezzare il dono di vivere nel
tempo, coltivare il tempo e
condividerlo con quelli che gli stanno
attorno. Sono tre modalità di
godimento che si prestano ad alcune
considerazioni.

a) Vivere nel tempo

Se si guarda spesso l’orologio, non si
gode la vita, anche se si è in grado di
dire che ora è al minuto secondo.
Viceversa, questa tensione può
condurre all’angoscia del tempo, o a
una sottile predisposizione ad
ammazzarlo per precipitazione,
senza dare tempo al tempo,
riempiendolo al ritmo della vita.
Gode dell’ora chi assapora ognuno
dei sessanta minuti che la
compongono[91]. Già Seneca aveva
fatto distinzione tra vivere nel tempo
ed esistere nel tempo[92]. Vive nel



tempo chi lo riempie con opere e lo
impiega pensando agli altri
attraverso Dio. San Josemaría
consiglia: «Usa, per la tua vita, questa
ricetta: “non mi ricordo di esistere.
Non penso alle mie cose, perché non
me ne resta il tempo” – Lavoro e
servizio!»[93].

Vivere nel tempo significa avere la
possibilità di moltiplicarlo, come
Giosuè quando ottenne che «un
giorno divenisse lungo come
due» (Sir 46, 4; Gs 10, 12-14). Dio
allunga le giornate a chi vive nel
tempo con gioia e, se è fedele, ottiene
una gioia che «ogni giorno sarà più
grande»[94]. La gioia di vivere nel
tempo è un modo di esercitare il
diritto di ‘migliorare’ il bene di cui si
usufruisce, trasformando la vita in
una continua preghiera, in un buon
umore e in una pace inesauribili[95].
La gioia non scompare se il sole non
si vede, perché per segnare l’ora il
sole si serve dell’ombra. Così «tutta la



giornata può essere tempo di
orazione: dalla sera alla mattina,
dalla mattina alla sera»[96].

Il gioco del giorno e della notte mi
ricorda il giardino zoologico di
Chester, nel Regno Unito, con la sua 
casa dei pipistrelli. In una profonda
oscurità i pipistrelli passano a pochi
centimetri dal visitatore con un volo
veloce. Per questi mammiferi volanti
è notte fonda, anche se fuori splende
il sole. Alla fine della loro giornata di
lavoro si accendono le luci e
cominciano a riposare. I pipistrelli
vivevano nel tempo in base alle
indicazioni dell’interruttore della
luce elettrica. L’uomo ha una sua
chiave personale per marcare il
giorno e la notte e, quando lo fa alla
presenza di Dio, vive nel tempo in
qualunque tempo.

Poco prima che si concludesse il XVI
secolo Francesco Bacone scrisse:
«scegliere il tempo significa



risparmiare tempo»[97]. Il
godimento della vita consiste in una
indovinata scelta di tempo per ogni
attività, cominciando dalla relazione
con Dio, e «se per noi Dio è vita, non
deve destare meraviglia che la nostra
esistenza cristiana debba essere
impregnata di orazione»[98]. Ecco
perché vivere il tempo è
un’occasione per redimerlo e
renderlo partecipe della
corredenzione. Un testo paolino
consiglia di camminare saggiamente 
tempus redimentes[99], redimendo,
recuperando il tempo.

Redimere, recuperare il tempo è un
concetto che si usa negli ambiti
universitari per collegare tempo e
sapienza: lo studio deve tendere alla
sapienza, lo sforzo per conseguirla
‘redime’ il tempo perduto[100].

L’azione di redenzione riguarda il
tempo delle persone e delle
generazioni. «Ogni generazione di



cristiani deve redimere e santificare
il suo tempo»[101], fra gli altri motivi
per la necessità di partecipare
all’«agitato procedere della storia
umana»[102]. Il tempo corredentore
mette l’eternità nel calendario
dell’uomo, e porta al momento
sublime di petizione, sacrificio,
adorazione, ringraziamento: la
Messa. Compiuti da poco trent’anni –
era il 1932 -, San Josemaría scrive:
«durante la Santa Messa, gli orologi
dovrebbero fermarsi»[103]. Il
sacerdote offre in sacrificio l’eternità
nel tempo.

b) Lavorare il tempo

«“Santificare il lavoro. Santificarsi
nel lavoro. Santificare gli altri con il
lavoro”. Con questa frase espressiva
il Fondatore dell’Opus Dei
riassumeva il nucleo del messaggio
che Dio gli aveva affidato per
ricordarlo ai cristiani»[104]. La frase
citata da Mons. Javier Echevarría fa



riferimento al tempo di lavoro, a
quel lavoro che rende fecondo il
tempo. Il lavoro dà un senso alla vita,
perché la vita consiste nel riempire il
tempo con il lavoro, fisico e
intellettuale, e con il riposo. Per ogni
cristiano lavoro, riposo e tempo si
arricchiscono perché hanno Dio
come primo destinatario.

Il Creatore fa libero l’uomo e non gli
lesina il tempo[105], che questi può
ordinare e spendere nel modo da lui
liberamente scelto. In Cristo
troviamo un paradigma di tempo
dedicato al lavoro perché «si
guadagna il pane, per lunghi anni,
col suo lavoro»[106].

Lavorare nel tempo vuol dire far
fruttare le giornate «che Dio ci mette
a disposizione»[107]. Un buon
lavoratore utilizza il tempo, oltre che
per il risultato tangibile del suo
impegno, per il beneficio intangibile
che ottiene personalmente: «non è



solo denaro, è gloria di Dio!»[108];
«rappresenta un anticipo della gloria
che Dio ci concederà»[109].

Nella società in cui ci tocca vivere,
dove il tempo è un bene che
scarseggia, ascoltiamo spesso la
gente lamentarsi perché ‘manca il
tempo’. Chi vuole risparmiare tempo
guarda con particolare attenzione le
lancette dell’orologio che girano.
Grazie al suo realismo, San Josemaría
fa una considerazione recisa, degna
del miglior imprenditore: «Non ci
deve avanzare nemmeno un secondo
di tempo: non sto esagerando. Il
lavoro non manca»[110]. Non si
tratta di una esagerazione, perché un
secondo può avere un valore infinito,
di eternità.

Sono molti i testi nei quali consiglia
come utilizzare il tempo[111] nelle
diverse circostanze della vita; per
esempio: nel lavoro domestico[112],
nello studio[113]; o anche prendendo



spunto da alcuni passi del vangelo: il
fico maledetto[114], le vergini
stolte[115].

Tutti i minuti contano sessanta
secondi, tutte le ore contengono
sessanta minuti; però la volontà di
lavorare intensamente fa sì che
alcuni secondi valgano come minuti
e che il risultato di un’ora di lavoro
superi i sessanta minuti. Tempo e
lavoro concorrono al rendimento
quando c’è un’intensità
nell’impegno[116], tale da rendere
indispensabile il riposo per
recuperare le forze[117]. Così stando
le cose, si capisce che «non ci sono
ore libere»[118], purché si adotti
l’atteggiamento sereno di utilizzare
«i periodi di benessere fisico, i tempi
favorevoli», e di accettare con «gioia
soprannaturale le circostanze che la
gente, sbagliando, considera
sfavorevoli»[119]. Negli
insegnamenti di San Josemaría sul
lavoro nel tempo c’è un continuo



intrecciarsi del senso trascendente
della vita e di quel buon senso che è
caratteristico dei cittadini che vivono
nelle situazioni normali della vita
civica.

c) Condividere il tempo

Il tempo è una piattaforma di
relazioni. Non c’è una relazione di
tempo senza un ‘altro’, non c’è un
‘altro’ senza un tempo per coltivare
una relazione. I soggetti della
relazione sono le persone, in un
contatto diretto o attraverso i mezzi
di comunicazione. L’orologio può
misurare la durata delle relazioni in
tempi concreti, però non è la
relazione né il mezzo per stabilirla.

L’oggetto della relazione tempo è la
relazione stessa, il relazionarsi,
l’essere in relazione per tempi
determinati, non in nessuna ora,
perché, in tal caso, non ci sarebbe
relazione. Dalla creazione del tempo
– per volontà del suo Creatore e



Signore – la relazione migliore
consiste nel condividere il tempo con
Lui, e, dopo questa prima relazione,
con le persone con le quali
abitualmente siamo in relazione.
Non si può condividere il tempo con
se stesso e pretendere che tutte le ore
siano ‘io’. Nel caso in cui «viene la
tentazione di volersi riservare un po’
di tempo per sé», occorre «porre
rimedio a tanta piccineria,
rettificando immediatamente»[120].

Il concetto di solidarietà porta a
essere generosi nello spendere il
tempo, perché altri ne godano
quando lo richiedono «gli interessi
buoni e giusti degli altri»[121], e ad
aiutare coloro che lo chiedono[122].

Per condividere il tempo bisogna
sapersi adattare al tempo che passa,
alcune volte con «l’apparente
monotonia dei giorni che sembrano
sempre uguali»[123]. Altre volte il
tempo è portatore di difficoltà o di



contrarietà che costringono ad
«“andare a contropelo”, senza alcuna
consolazione spirituale e neppure
umana»[124], dove le ore si
riempiono, «soprattutto, con amore
di Dio»[125].

2.3. Restituire

È obbligo dell’usufruttuario restituire
il bene che gli è stato dato in uso e
godimento. Il proprietario ha il
diritto di esigerne la restituzione. Nel
nostro caso, che significa restituire il
tempo?

La restituzione tiene conto, prima di
tutto, del tempo liberamente speso e
della modificazione – positiva o
negativa – del tempo ricevuto in
usufrutto. La pretesa di restituire la 
medesima quantità di tempo ricevuto,
significa ignorare chi è il Padrone,
che cosa è il tempo e la condizione di
usufruttuario. Ancora una volta
viene in mente la parabola dei talenti
e il dovere di far rendere ciò che si è



ricevuto[126]. Il tempo non va
sprecato[127], né si deve dimenticare
la sua destinazione: «Il tuo tempo è
per te? Il tuo tempo è per Dio!»[128].

L’orologio aiuta a controllare il
tempo che si spende e, in qualche
modo, contribuisce a misurarne il
rendimento, anche se marcare le ore
non serve a indicare se sono piene o
vuote, se guardano al Cielo o a se
stessi[129]. Nella nobile professione
dell’orologeria si chiama orologio
maestro quello la cui marcia serve di
norma a quella degli altri. Quando si
tratta del tempo della vita, l’orologio
maestro non solo segna le ore o i
secoli, ma segna anche il senza tempo
o eternità.

Che cosa caratterizza l’obbligo di
restituire il tempo? Fra le altre,
segnalo tre caratteristiche: è
continuo, insostituibile, rischioso.

a) Continuo



L’orologio maestro che governa la
restituzione del tempo indica con
identica precisione l’eternità e i
secondi, e per questo l’obbligo di
restituirlo è permanente e continuo,
non limitato al tempo in cui si
abbandona la vita terrena. Il tempo
si restituisce nella misura in cui si
spende, secondo dopo secondo, con
azioni od omissioni. San Josemaría
usa spesso la parola istante – una
breve porzione di tempo – per
manifestare il continuo consumo di
tempo: «Il Signore ha diritto – e per
ciascuno di noi è un obbligo – a
essere glorificato “in ogni istante”.
Dunque, se sciupiamo il tempo,
rubiamo gloria a Dio»[130].

Come si possono misurare gli istanti?
La risposta va oltre l’orologio e il
tempo, le tattiche e i sistemi di
misurazione: sta nell’amore che è «la
‘tattica’ di Dio»[131]. Questa
prospettiva induce a esclamare:
«Quanto è grande l’uomo quando si



riconosce creatura prediletta di Dio e
si rivolge a Lui tota die, in ogni
momento del suo pellegrinaggio
terreno!»[132].

La restituzione continua di tempo ha
un’immediata risposta. Riferendosi
al lavoro, San Josemaría scrive: «Non
appena lo si è offerto e si è messo
mano all’opera, Dio è già in ascolto,
già infonde coraggio»[133].

b) Insostituibile

Praticamente tutti i prodotti che
circolano nei mercati di beni di
rapido consumo hanno la possibilità
di essere sostituiti da altri, uguali o
simili. Questa realtà è uno dei pilastri
della concorrenza nel libero mercato.
Nel caso del tempo, la sostituzione
non è possibile: il tempo è personale
e intrasferibile. Si può contrattare il
tempo di lavoro, però le ore
continuano ad essere di una persona,
anche se questa le destini alle attività
di un altro.



Il tempo configura la vita; di
entrambi – tempo e vita – ignoriamo
quanto ce ne resta[134]. Se non si
possono sostituire, si possono
recuperare? La vita no[135]; il tempo,
sì.

Gli orologi umani – da quello solare a
quello atomico – non recuperano il
tempo passato, né riempiono il
tempo futuro: segnano quello
presente. Però l’eterno orologio 
maestro, con l’amore di Dio come tic-
tac, accetta il tempo per rettificare il
passato[136]. La grazia di Dio, che si
manifesta specialmente nel
sacramento della Penitenza[137],
permette di ricominciare e di
recuperare le ore perdute; anche, per
esempio, mediante una maggiore
donazione e una maggiore intensità
nel lavoro[138].

Possiamo perdere tempo o ce lo
possono rubare. Già nel XV secolo a.
C. l’orologio ad acqua veniva



chiamato klepsýdra, in greco ‘ruba
acqua’, ladro di acqua. Le persone
rubano tempo a Dio e agli altri
quando lo perdono[139]. In ogni
persona vi sono ladri di tempo
specializzati; tuttavia uno dei più
comuni si chiama 
immaginazione[140].
L’immaginazione spicciola e
incontrollata consuma minuti, ore,
giorni. È una situazione spesso
propiziata dai nuovi strumenti della
comunicazione digitale, capaci di
impegnare l’immaginazione
portandola a consumare anche
intere giornate.

c) Rischioso

Il momento della resa dei conti è
delicato e rischioso. Se si tratta della
vita, è un atto unico per presentare il
bilancio finale del tempo vissuto e
sottoporlo al giudizio del Signore del
Tempo. Chi ha saputo rendere conto
di ogni ‘istante’, si può prevedere che



non avrà molte sorprese; in caso
contrario, può andare incontro a
sorprese che non hanno rimedio:
perdere la felicità eterna.

Uno dei maggiori fattori di rischio
consiste nel non rendersi conto dei
tempi morti che uno ha ammazzato
per egoismo[141]. A San Josemaría
produceva un certo malessere ciò
che di solito si esprime con 
ammazzare il tempo. «Che pena
ammazzare il tempo, che è un tesoro
di Dio!»[142]. Il rischio è grande, si
può dire infinito, perché «quando il
cristiano ammazza il suo tempo sulla
terra, si mette in pericolo di 
ammazzare il suo Cielo»[143]. Con
una immagine che non lascia adito al
dubbio, scrisse: «se ammazzi il
tempo, spalanchi le porte della tua
anima al demonio»[144].

3. Da tempo

La preposizione ‘da’ esprime un
punto di partenza in vista di una



fine. Il tempo è sempre un inizio
verso il futuro, terminale di un
passato che viene al presente e cerca
una meta. Da tempo equivale a
indicare un orizzonte senza tempo, e
questo malgrado l’ostinazione
umana che tende a misurare il tempo
con precisione e per un periodo
sempre più lungo. San Josemaría
insegna che tutti i livelli dell’umanità
possono «elevare all’ordine della
grazia il dovere quotidiano, la
propria professione, il proprio
mestiere». Nasce così «una speranza
nuova, che trascende il tempo e la
caducità mondana»[145]. Si tratta di
una speranza che ci obbliga a
mettere i mezzi soprannaturali e
quelli umani[146]. Grazie al tempo si
capisce quel momento
dell’Apocalisse in cui l’angelo
proclama che «non vi sarà più
tempo» (Ap 10, 6), che sarà sempre
giorno «poiché non vi sarà più
notte» (Ap 21, 25).



3.1. A immagine dell’eternità

Dice il libro della Sapienza: «Sì, Dio
ha creato l’uomo per l’immortalità; lo
fece a immagine della propria
natura. Ma la morte è entrata nel
mondo per invidia del diavolo» (Sap
2, 23-24). Dio crea l’uomo nella e per
l’eternità. Il mistero del peccato e il
mistero della Redenzione influiscono
sulla nostra comprensione
dell’eternità, ma a causa della routine
umana se ne può dimenticare il
profondo significato. Ce lo dice il
Fondatore dell’Opus Dei: «Che strana
capacità ha l’uomo di dimenticare le
cose più meravigliose, di abituarsi al
mistero!»[147].

A volte la parola ‘sempre’ si utilizza
per attenuare il mistero: è stato
sempre così, da sempre è una
questione non risolta, ecc., senza
riconoscere che questo avverbio ha
un’equivalenza di eternità. «Da
sempre e per sempre tu sei, Dio» (Sal



90, 2), che in alcune versioni è: ‘da
tutta l’eternità e per tutta l’eternità ,
o Dio, sei tu’. Questa realtà prende
forza nel punto 999 di Forgia: «È vero
soltanto, di una verità totale, il “per
sempre” dell’eternità»[148].

Il fatto che l’uomo sia stato creato a
immagine dell’eternità ci porta a
considerare il suo passaggio sulla
terra come un pellegrinaggio per il
quale è stato scelto e che la sua
intelligenza tende all’eterno infinito.

a) Tempo di peregrinazione

Il verbo ‘peregrinare’ significa
«vivere in terra come pellegrino di
passaggio»[149]. Ecco come lo
concepì San Josemaría: «siamo in
cammino, come dei viandanti»[150],
che rivela il valore di eternità di cose
apparentemente senza
importanza[151], dove «le
occupazioni comuni e ordinarie
hanno un senso divino di
eternità»[152], di speranza[153].



In questo peregrinare nel tempo lo
sguardo arriva al cielo quando si
«vedono le cose con sguardo
d’eternità»[154], con un continuo
riferimento al passaggio di Gesù sulla
terra, cercando di entrare nei Vangeli
«come un personaggio tra gli
altri»[155]. Così, in un modo
ineffabile, l’uomo gode della gioia
annunciata dal Signore: «Beati gli
occhi che vedono ciò che voi
vedete» (Lc 10, 23). Di conseguenza, il
lavoro, le gioie e le contrarietà della
vita producono frutti che sono «semi
di eternità»[156].

b) Scelti dall’eternità

«Non mi piace parlare di eletti o di
privilegiati. Eppure il Signore chiama
e sceglie. Sono parole della Scrittura: 
Elegit nos in ipso ante mundi
constitutionem – dice san Paolo – ut
essemus sancti (Ef 1, 4). Ci ha scelti
prima della creazione del mondo
perché fossimo santi». Non



dobbiamo attribuirci alcun merito in
questa scelta perché «siamo soltanto
strumenti del Creatore del
mondo»[157].

La scelta diventa effettiva nella vita e
per un tempo determinato. È
personale; Dio non sceglie a blocchi,
ma uno per uno: «Il Signore vi ha
tutti contati, fin dall’eternità!»[158].
La chiamata è universale, «il Signore
si rivolge a tutti gli uomini perché
tutti gli vadano incontro, perché tutti
siano santi»[159], la realizza nelle
circostanze di tempo e condizioni più
favorevoli, «in un momento concreto,
ma che era nella sua mente da tutta
l’eternità»[160]. È un momento che la
persona ignora finché si presenta,
come è accaduto alla Vergine Maria
che, prima dell’annuncio
dell’Arcangelo Gabriele, ignorava di
essere stata scelta dall’eternità[161].

La scelta rispetta la libertà personale,
ma, una volta accettata, introduce



nella vita il desiderio di «vivere ogni
istante con vibrazione
d’eternità»[162], con la certezza del
continuo aiuto di Dio[163].

c) Ansia di Infinito

Per giocare col tempo è necessario
conoscere le regole di questo gioco.
La prima cosa è sapere che ha un
Creatore ed è marcato da un inizio e
da una fine. La seconda è ammettere
che esiste il ‘senza tempo’ chiamato
eternità. Questo significa che
dobbiamo essere consapevoli che
«l’attuale condizione umana non è
quella definitiva»[164]. Per un
cristiano la situazione definitiva è la
conseguenza di una conquista
spirituale con «ansia di Infinito, di
eternità»[165], una conquista
mediante la libertà, con tappe
inevitabili per il pellegrino.

Quando qualcosa è inevitabile, il
buon senso consiglia di procurarsi
l’amicizia di questo ‘qualcosa’ che



Dio invia o permette, e di farlo con la
serenità di chi lo considera come una
decisione che viene dall’eternità e va
all’eternità. È inevitabile che un
giorno si fermi l’orologio fisiologico
che tutti noi portiamo dentro, e che
chiamiamo cuore. Quando cessa il
suo tic-tac naturale, il ‘qualcosa’
riceve un nome: morte. Se abbiamo
coltivato la sua amicizia, la sorpresa
sarà minore. Con un’immagine
poetica, molti anni fa l’autore di 
Cammino scrisse: «Hai visto, in una
sera triste d’autunno, cadere le foglie
morte? Così cadono ogni giorno le
anime nell’eternità: un giorno, la
foglia caduta sarai tu»[166].

Il Signore del Tempo si riserva il
giorno e l’ora di questo momento
inevitabile, ed ecco perché è
importante il «vegliate» evangelico
(Mt 25, 13). Per ‘vegliare’ la morte è
necessario stare vigilanti durante la
vita, sapendo che quella è una tappa
assolutamente inevitabile: rendere



conto. In questa resa di conti il
contributo personale dovrà risultare
elevato, perché quello che abbiamo
ricevuto è il riscatto attraverso la
redenzione divina, «il prezzo e il
tesoro della tua eternità»[167].

Nel rivolgersi ai sacerdoti, San
Josemaría ricordava loro che «il
bisogno grande a cui vogliamo porre
rimedio è il peccato,
l’allontanamento da Dio, il pericolo
che le anime si perdano per tutta
l’eternità. Condurre gli uomini alla
gloria eterna nell’amore di Dio: ecco
la nostra aspirazione fondamentale
quando celebriamo la Messa»[168].
La vera dimensione dell’offesa a Dio
acquista un particolare rilievo se la
paragoniamo al sacrificio redentore
della Croce: «Per salvare l’uomo,
Signore, tu muori sulla Croce; e,
tuttavia, per un solo peccato mortale,
condanni l’uomo a un’eternità
infelice di tormenti...: quanto ti



offende il peccato, e quanto lo debbo
odiare!»[169].

L’attesa di raggiungere l’eterna
beatitudine non è comoda, né è
consentito ignorare che il tempo
passa; però l’esercizio della speranza
porta tranquillità all’anima.
Nell’omelia La speranza del cristiano,
San Josemaría trasmette il suo
pensiero con sicura gioia. «Sono
felice per la certezza del Cielo che
raggiungeremo, se rimaniamo fedeli
sino alla fine». Questa convinzione
gli fa capire che «solo ciò che porta il
sigillo di Dio rivela il segno indelebile
dell’eternità, e il suo valore è
imperituro»[170].

Dio dà a tutti un tempo da vivere e a
tutti offre l’eternità («nessuno è
escluso dalla salvezza»): è una
conquista difficile, ma raggiungibile
in qualunque istante, anche se
potrebbe sembrare impossibile. Basti
ricordare la canonizzazione concessa



da Cristo a un peccatore - «oggi sarai
con me in paradiso» -, come risposta
alla supplica umile di chi è con Lui su
un’altra croce[171].

La gloria eterna ha, come moneta di
acquisto, il tempo speso in Dio[172].
Lì si riceve «l’eterno abbraccio di
Amore di Dio Padre, di Dio Figlio, di
Dio Spirito Santo e di Santa
Maria»[173]. Lì raggiunge pieno
significato la parola ‘felicità’, senza
che sia possibile fare alcun paragone
(cfr. Rm 8, 18).

3.2. Il Cantico 103

Parlare della beatitudine eterna
senza pensare a Santa Maria è come
dire che sta albeggiando e
dimenticarsi del sole. Ella è la Porta e
la Regina del Cielo, Madre
dell’Eternità. Se non fossero esistiti il
Cielo e l’Eternità, Dio li avrebbe
creati per Lei: «è il capolavoro della
missione del Figlio e dello Spirito



Santo nella pienezza del
tempo»[174].

San Josemaría indica il cammino che
la Trinità, nella «misteriosa
economia divina», dispone per la
Madre del Salvatore: «La Madonna,
resa pienamente partecipe dell’opera
della nostra salvezza, doveva seguire
da presso il cammino di suo Figlio
condividendone la povertà a
Betlemme, la vita nascosta di umile
lavoro a Nazaret, la manifestazione
della divinità a Cana di Galilea,
l’obbrobrio della Passione, il
sacrificio divino nella Croce, la
beatitudine eterna nel
Paradiso»[175].

Sono molti i testi del Fondatore
dell’Opus Dei che esaltano le glorie di
Maria. Tra quelli più antichi c’è il 
Santo Rosario, un libro scritto nel
1931, quando l’autore contava 29
anni. Sono pagine che fanno
diventare vita il consiglio che dava ai



lettori di intrattenere un dialogo con
Gesù: «un fiducioso amore alla
Madonna»[176]. In una delle pagine
contempla la gioia degli Angeli nel
vedere Maria «portata da Dio, in
corpo e anima, in cielo», dove «la
Santissima Trinità riceve e colma di
onori Colei che è Figlia, Madre e
Sposa di Dio»[177].

I secoli hanno lasciato una serie di
indizi della devozione dei cristiani
alla loro Madre: scritti, dipinti,
sculture, canti, ecc. San Josemaría
ricorda una di queste testimonianze.
«Mi torna alla memoria uno dei
cantici di Alfonso il Saggio in cui si
narra la leggenda di un monaco che,
nella sua semplicità, aveva
supplicato la Madonna di poter
contemplare il Cielo, anche solo per
un istante. La Vergine ne esaudì il
desiderio e il buon monaco venne
portato in Paradiso. Al ritorno, non
riconosceva nessuno di quelli che
dimoravano nel monastero. La sua



contemplazione, che aveva creduto
brevissima, era durata tre
secoli»[178].

Il cantico porta il numero 103 delle 
Cantigas de Santa María[179] – I
Cantici di Santa Maria. Il ritornello
della poesia, che si ripete quattordici
volte, ricorda al cristiano che chi
serve bene la Madonna, andrà in
Paradiso: Chi la Vergine ben servirà /
in Paradiso andrà.

Alfonso Nieto

[1] Sant’Agostino, Le confessioni,
libro XI, cap. 14 e 15.

[2] Giovanni Paolo II, Udienza
generale, 19-XI-1997, Insegnamenti di
Giovanni Paolo II, XX-2, p. 831.

[3] Benedetto XVI, Angelus, I
domenica d’Avvento, 30 novembre
2008.



[4] Benedetto XVI, Discorso per
l’inaugurazione dell’85° corso
accademico dell’Università Cattolica
del Sacro Cuore, 25 novembre 2005.

[5] San Josemaría, Amare il mondo
appassionatamente, omelia
pronunciata all’Università di
Navarra l’8 ottobre 1967, in Colloqui
con Monsignor Escrivá, 114 (in
seguito si citerà Colloqui).

[6] San Josemaría, Amici di Dio, 52 (in
seguito si citerà soltanto il titolo del
libro).

[7] Cfr. Colloqui, 68 e Andrés Vázquez
de Prada, Il Fondatore dell’Opus Dei.
Vol. I: “Signore fa’ che io veda”,
Leonardo International, Milano 1999,
pp. 50-51.

[8] Amici di Dio, 54.

[9] Andrés Vázquez de Prada, Il
Fondatore dell’Opus Dei. Vol. III: “I



cammini divini della terra”, Leonardo
Internetional, Milano 2004, p. 578.

[10] Cfr. Klein, Étienne, Las tácticas
de cronos, Ediciones Siruela, Madrid
2005, 80.

[11] Amici di Dio, 111.

[12] Idem, 105.

[13] Cfr. Idem 124.

[14] Idem, 54.

[15] Idem, 48.

[16] Catechismo della Chiesa
Cattolica, 1085.

[17] Amici di Dio, 52.

[18] “Ye may wafte but can not stop
me”. Questo orologio si trova nella
città di Londra.



[19] Santa Caterina da Siena, Il
dialogo della divina provvidenza,
Edizioni Cantagalli, Siena 1998, 45.

[20] Cfr. Andrés Vázquez de Prada, Il
Fondatore dell’Opus Dei. Vol. II: “Dio e
Audacia”, Leonardo International,
Milano 2003, 536.

[21] Cfr. Andrés Vázquez de Prada, Il
Fondatore dell’Opus Dei. Vol. I:
“Signore, che io veda”, o. c., 45; Vol. II:
“Dio e Audacia”, o. c., 271, 434, 484.

[22] San Josemaría, È Gesù che passa,
151 (in seguito si citerà solo il titolo
del libro).

[23] San Josemaría, Forgia, 224 (in
seguito si citerà solo il titolo del
libro).

[24] San Josemaría, Solco, 155 (in
seguito si citerà solo il titolo del
libro).

[25] È Gesù che passa, 152.



[26] Per esempio, in Forgia, 163.

[27] Solco, 613.

[28] Amici di Dio, 308. Il corsivo è
mio.

[29] Cfr. Forgia, 596.

[30] Cfr. Amici di Dio, 158.

[31] Idem, 51

[32] San Giovanni della Croce, Obras
completas. Dichos de la luz y amor,
76. BAC, 11ª ediz., Madrid 1982, 49. Il
corsivo è mio.

[33] Cfr. Andrés Vázquez de Prada, Il
fondatore dell’Opus Dei, Vol. II: “Dio e
audacia”, o. c., 540.

[34] San Josemaría, Cammino, 99 (in
seguito si citerà solo il titolo del
libro).

[35] San Josemaría faceva eco a
questa affermazione paolina nella



sua predicazione: cfr. Amici di Dio, 52
ed È Gesù che passa, 59.

[36] Cfr. Sennet, Richard: The
Corrosion of Character. The personal
consequences of work in the new
capitalism, Norton and Company,
New York, Londra 1998, 25.

[37] «La mente del saggio conosce il
tempo» (Qo 8, 5).

[38] Solco, 882.

[39] Cfr. Trompenaars, Fons;
Hampden-Turner, Charles, Riding the
waves of colture, 2ª ed., Nicholas
Brealey Publishing, Londra 1999,
121.

[40] Cfr. O’Carroll, Aileen, Fuzzy
Holes and Intangible Time: Time in a
knowledge industry, Time & Society
2008, 17, 185.



[41] Giovanni Paolo II, Lettera ai
sacerdoti per il Giovedì Santo, 14
marzo 1999, 2.

[42] Giovanni Paolo II, Enciclica 
Dominum et vivificantem, 18 maggio
1986, 50.

[43] San Josemaría, Il Santo Rosario,
Terzo mistero della luce: L’annuncio
del Regno di Dio.

[44] Cfr. Solco, 617.

[45] Andrés Vázquez de Prada, Il
fondatore dell’Opus Dei, Vol. III: “I
cammini divini della terra”, o. c., 350.

[46] Cfr. Solco, 950.

[47] Idem, 307.

[48] Amici di Dio, 78.

[49] Forgia, 7.

[50] Cammino, 148. Cfr. Gv 4, 14.



[51] È Gesù che passa, 77.

[52] Idem, 99.

[53] Idem, 150.

[54] San Josemaría, Via Crucis, I
stazione.

[55] Cfr. Solco, 605.

[56] Amici di Dio, 82.

[57] Cfr. È Gesù che passa, 7.

[58] Idem, 11.

[59] Forgia, 548.

[60] È Gesù che passa, 57.

[61] Cfr. idem, 63.

[62] Idem, 102.

[63] Solco, 199.

[64] Paul Valéry, citato in Étienne
Klein, o.c., 137.



[65] È Gesù che passa, 58.

[66] «Il vostro [tempo] è sempre
pronto» (Gv 7, 6).

[67] San Josemaría, La Chiesa nostra
Madre, 29 (in seguito si citerà solo il
titolo del libro).

[68] È Gesù che passa, 179.

[69] Cfr. Andrés Vázquez de Prada, Il
Fondatore dell’Opus Dei. Vol. III: “I
cammini divini della terra”, o. c.,
26-27.

[70] Cammino, 739.

[71] Forgia, 613.

[72] Cfr. È Gesù che passa, 158.

[73] Amici di Dio, 39.

[74] Cfr. Forgia, 999.



[75] Chesterton, G.K., Ortodoxia IV.
Obras Completas, I. José Janés, Editor.
Barcellona 1952, 559.

[76] È Gesù che passa, 18.

[77] Amici di Dio, 22.

[78] Planisferologio Farnesiano, dono
del Conte di Caseta a Leone XIII,
Musei Vaticani.

[79] Andrés Vázquez de Prada, Il
fondatore dell’Opus Dei, Vol. II: “Dio e
audacia”, o. c., 703.

[80] San Giovanni della Croce, Dichos
de luz y amor. Obras Completas, o.c.,
46.

[81] Solco, 293.

[82] Amici di Dio, 200.

[83] Idem, 292.

[84] Antonio Machado, Proverbios y
Cantares, LI.



[85] Cfr. Colloqui, 88.

[86] Cfr. Solco, 55.

[87] Cfr. Amici di Dio, 15

[88] Cfr. Andrés Vázquez de Prada, Il
Fondatore dell’Opus Dei. Vol. III: “I
cammini divini della terra”, o. c., 122.
Si veda anche il commento di Pedro
Rodríguez al punto 357 di Cammino
in Camino. Edición crítico-histórica,
Rialp, Madrid 2004 (3ª ed..), 531.

[89] Il testo è quello che segue: «16
febbraio 1932. Da alcuni giorni ho un
forte raffreddore: è stata l’occasione
perché si manifestasse la mia scarsa
generosità con il mio Dio,
diminuendo l’orazione e le mille
piccole cose che un bambino – e
ancor più un bambino asinello – può
offrire al suo Signore ogni giorno. Mi
stavo rendendo conto di questo e che
rimandavo i propositi di dedicare più
interesse e tempo alle pratiche di
pietà, ma mi tranquillizzavo



pensando: più avanti, quando ti
sentirai bene, quando si assesterà la
situazione economica dei tuoi...
allora! E oggi, dopo aver dato la
Santa Comunione alle monache,
prima della Santa Messa, dissi a Gesù
quello che tante e tante volte gli dico
di giorno e di notte: [...] “Ti amo più
di loro”. Immediatamente ho inteso,
senza parole: “Le opere sono amore,
non i bei ragionamenti”. Vidi subito
con chiarezza quanto io sia poco
generoso, e mi vennero alla mente
molti particolari cui non pensavo né
davo importanza, che mi fecero
comprendere con molta evidenza la
mia mancanza di generosità. O Gesù:
aiutami, perché il tuo asinello sia
completamente generoso. Opere,
opere!». Citato in Andrés Vázquez de
Prada, Il Fondatore dell’Opus Dei. Vol.
I: “Signore, che io veda”, o. c., 433.

[90] È Gesù che passa, 58. La
citazione di Sant’Agostino, è tratta da
Sermo 169, 15 (PL 38, 926).



[91] San Giovanni mette in bocca al
Signore una domanda molto
significativa: «Non sono forse dodici
le ore del giorno?» (Gv 11, 9).

[92] «Nulla ti può far pensare che
una persona sia vissuta molto tempo
sol perché la vedi canuta e piena di
rughe. Costui non è vissuto molto
tempo, ma è esistito per lungo
tempo». Lucio Anneo Seneca, De
brevitate vitae, in Invito alla serenità,
20.

[93] Forgia, 853.

[94] Solco, 86.

[95] Cfr. È Gesù che passa, 144.

[96] Poi aggiunge: «E, più ancora,
persino il sonno, ci ricorda la Sacra
Scrittura, deve essere preghiera» È
Gesù che passa, 119. «Di notte anela a
te l’anima mia, al mattino ti cerca il
mio spirito» (Is 26, 9).



[97] «To choose time, is to save time»,
Francesco Bacone, Essay or Counsels
Civil and Moral. Cfr. On Dispatch,
First published nel 1597.

[98] È Gesù che passa, 119.

[99] «In sapientia ambulate ad eos,
qui foris sunt, tempus
redimentes» (Col 4, 5).

[100] Due esempi di orologi che
hanno la leggenda «In sapientia
ambulate tempus redimentes»: si
tratta di due orologi solari che si
trovano, rispettivamente, nel
Fellow’s Garden, Trinity College,
Cambridge, U.K., e nel Memorial
Union, Columbia University,
Columbia, Missouri, USA.

[101] È Gesù che passa, 132.

[102] Colloqui, 113.

[103] Forgia, 436. Citato dal Servo di
Dio Álvaro del Portillo nella



conferenza di chiusura dell’XI
Simposio internazionale di teologia
dell’Università di Navarra (cfr. Lucas
F. Mateo-Seco (ed.), La formación de
los sacerdotes en las circunstancias
actuales: XI Simposio internacional de
teología de la Universidad de
Navarra, EUNSA, Pamplona 1990).

[104] Omelia di Mons. Javier
Echevarría, Prelato dell’Opus Dei,
nella Messa in onore di San
Josemaría, celebrata nella Piazza di
San Pietro, Vaticano, 7 ottobre 2002.

[105] Cfr. Forgia, 539.

[106] È Gesù che passa, 61.

[107] Idem, 37.

[108] Amici di Dio, 81.

[109] Idem, 212.

[110] Idem, 42



[111] Per esempio, in Cammino, Solco
e Forgia sono, in totale, 42 i punti
sulla utilizzazione del tempo.

[112] Cfr. Colloqui, 89.

[113] Cfr. Solco, 523.

[114] Cfr. Cammino, 354.

[115] Cfr. Amici di Dio, 40.

[116] Cfr. Cammino, 333, 335; Amici di
Dio, 186.

[117] Cfr. Amici di Dio, 137.

[118] Colloqui, 61.

[119] Amici di Dio, 124.

[120] Solco, 19.

[121] Amici di Dio, 138.

[122] San Josemaría sollecitava
questo aiuto con una petizione che
commuove: «Dobbiamo sfruttare il
tempo che ci è dato! Aiutatemi a



sfruttarlo», Andrés Vázquez de
Prada, Il Fondatore dell’Opus Dei. Vol.
III: “I cammini divini della terra”, o.
c., 665.

[123] È Gesù che passa, 9 e 24.

[124] Solco, 149.

[125] Forgia, 705. La chiamata
all’amore di Dio nel tempo è cosa
comune nei Santi. San Giovanni della
Croce lo dice brevemente: «L’anima
che si muove nell’amore, né stanca
né si stanca», Dichos de luz y amor,
96, Obras Completas, BAC, 15, Madrid
1982, 11ª ed., 50.

[126] È ancora valida la risposta del
padrone al servo «malvagio e
infingardo»: «avresti dovuto affidare
il mio denaro ai banchieri e così,
ritornando, avrei ritirato il mio con
l’interesse» (Mt 25, 27).

[127] Cfr. Amici di Dio, 5.



[128] Idem, 49.

[129] A proposito di orologi e uso del
tempo, non posso fare a meno di
trascrivere un passo di Santa Teresa
di Gesù: «Il padre fra’ Antonio aveva
già raccolto alcuni oggetti necessari.
Noi facevamo di tutto per aiutarlo,
ma non potevamo far molto. Venne a
trovarmi a Valladolid tutto allegro, e
mi fece l’elenco di quanto aveva
raccolto. Era assai poco. Soltanto di
orologi si era provvisto in
abbondanza: ne aveva cinque, e ciò
mi fece ridere. Ma egli mi disse che
per aver le ore ben regolate,
occorreva non esserne sprovvisti. – E
forse non aveva ancora nulla per
dormire!», Fondazioni, 14, 1, Opere,
7ª ed., Postulazione Generale O.C.D.,
Roma 1981, 1167.

[130] Solco, 508; cfr. anche 509.

[131] Idem, 147.

[132] Amici di Dio, 248.



[133] Idem, 67.

[134] Cfr. Solco, 963.

[135] «La vita ci sfugge dalle mani, e
non c’è possibilità di riprenderla», 
Solco, 621.

[136] Cfr. Solco, 677 e Amici di Dio,
225.

[137] «Dio sia benedetto!, ti dicevi
subito dopo la Confessione
sacramentale. E pensavi: è come se
fossi tornato a nascere. Poi, hai
proseguito con serenità: “Domine,
quid me vis facere?” – Signore, che
cosa vuoi che io faccia? – E tu stesso
ti sei dato la risposta: con la tua
grazia, al di sopra di tutto e di tutti,
compirò la tua Santissima Volontà:
“Serviam!” – ti servirò senza
condizioni!», Forgia, 238.

[138] Cfr. Solco, 167 e 996.

[139] Cfr. Idem, 552.



[140] Cfr. Idem, 135.

[141] Cfr. Forgia, 1050.

[142] Idem, 706.

[143] Amici di Dio, 46.

[144] Solco, 620.

[145] Amici di Dio, 210.

[146] Il primo giorno del 1972 il
Fondatore dell’Opus Dei lesse a quelli
che stavano con lui il testo di un
appunto che aveva scritto la sera
precedente, come proposito per
l’anno che cominciava: «Questo è il
nostro destino sulla terra: lottare, per
amore, fino all’ultimo istante. Deo
gratias!», Andrés Vázquez de Prada, 
Il Fondatore dell’Opus Dei. Vol. III: “I
cammini divini della terra”, o. c., 606.

[147] È Gesù che passa, 65.

[148] Forgia, 999.



[149] Seconda accezione indicata nel
Grande Dizionario illustrato della
lingua italiana di Aldo Gabrielli,
Mondadori, Milano1989.

[150] È Gesù che passa, 177.

[151] Cfr. Colloqui, 112.

[152] Forgia, 688.

[153] Cfr. Idem, 1009.

[154] Cammino, 837; Forgia, 1017.

[155] Amici di Dio, 222, 253.

[156] Idem, 68.

[157] È Gesù che passa, 1.

[158] Cammino, 927.

[159] È Gesù che passa, 33.

[160] Forgia, 18.

[161] Cfr. È Gesù che passa, 172.



[162] Amici di Dio, 239.

[163] Cfr. Forgia, 280 e Amici di Dio,
312.

[164] È Gesù che passa, 168.

[165] Forgia, 1031.

[166] Cammino, 736.

[167] Idem, 708.

[168] La Chiesa nostra Madre, 47.

[169] Forgia, 1002.

[170] Amici di Dio, 208.

[171] Cfr. È Gesù che passa, 180.

[172] Cfr. Cammino, 355.

[173] Forgia, 1012.

[174] Catechismo della Chiesa
Cattolica, 721.

[175] È Gesù che passa, 176.



[176] Il Santo Rosario, Prologo.

[177] Idem, L’assunzione della
Madonna.

[178] Così il testo prosegue: «Io mi
spiego allo stesso modo i duemila
anni di attesa di Gesù nell’Eucaristia.
È l’attesa di Dio, che ci ama», È Gesù
che passa, 151.

[179] Il titolo del Cantico 103 è: Como
Santa Maria feze estar o monge
trezentos anos ao canto da passara
porque lle mostrasse qual era o bem
que avian os que eran in Parayso. La
tradizione indica come protagonista
il monaco Virila (IX secolo), del
Monastero di San Salvador de Leyre,
Navarra. Cfr. Poole, Kevin R., In
Search of Paradise: Time and Eternity
in Alfonso X’s Cantiga 103,
eHumanista: Volume 9, 2007, pp. 110
e ss.

Alfonso Nieto / Romana



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/lora-di-un-
santo/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/lora-di-un-santo/
https://opusdei.org/it-ch/article/lora-di-un-santo/
https://opusdei.org/it-ch/article/lora-di-un-santo/

	L'ora di un santo

