
opusdei.org

Lettera
"Samaritanus
bonus", sulla cura
delle persone nelle
fasi critiche e
terminali della vita

Pubblichiamo la versione
integrale in italiano della lettera
Samaritanus bonus, nella quale
si affrontano i temi bioetici
legati alla cura della persona
nelle fasi critiche e terminali
della vita. Il testo è a cura della
Congregazione per la Dottrina
della Fede.



23/09/2020

Il Buon Samaritano che lascia il suo
cammino per soccorrere l’uomo
ammalato (cfr. Lc 10, 30-37) è
l’immagine di Gesù Cristo che
incontra l’uomo bisognoso di
salvezza e si prende cura delle sue
ferite e del suo dolore con «l’olio
della consolazione e il vino della
speranza».[1] Egli è il medico delle
anime e dei corpi e «il testimone
fedele» (Ap 3, 14) della presenza
salvifica di Dio nel mondo. Ma come
rendere oggi questo messaggio
concreto? Come tradurlo in una
capacità di accompagnamento della
persona malata nelle fasi terminali
della vita in modo da assisterla
rispettando e promuovendo sempre
la sua inalienabile dignità umana, la
sua chiamata alla santità e, dunque,
il valore supremo della sua stessa
esistenza?



Lo straordinario e progressivo
sviluppo delle tecnologie biomediche
ha accresciuto in maniera
esponenziale le capacità cliniche
della medicina nella diagnostica,
nella terapia e nella cura dei
pazienti. La Chiesa guarda con
speranza alla ricerca scientifica e
tecnologica, e vede in esse una
favorevole opportunità di servizio al
bene integrale della vita e della
dignità di ogni essere umano.[2]

Tuttavia, questi progressi della
tecnologia medica, benché preziosi,
non sono di per sé determinanti per
qualificare il senso proprio ed il
valore della vita umana. Infatti, ogni
progresso nelle abilità degli operatori
sanitari richiede una crescente e
sapiente capacità di discernimento
morale[3] per evitare un utilizzo
sproporzionato e disumanizzante
delle tecnologie, soprattutto nelle fasi
critiche o terminali della vita umana.



Inoltre, la gestione organizzativa e
l’elevata articolazione e complessità
dei sistemi sanitari contemporanei
possono ridurre la relazione di
fiducia tra medico e paziente ad un
rapporto meramente tecnico e
contrattuale, un rischio che incombe
soprattutto nei Paesi dove si stanno
approvando leggi che legittimano
forme di suicidio assistito ed
eutanasia volontaria dei malati più
vulnerabili. Esse negano i confini
etici e giuridici
dell’autodeterminazione del soggetto
malato, oscurando in maniera
preoccupante il valore della vita
umana nella malattia, il senso della
sofferenza e il significato del tempo
che precede la morte. Il dolore e la
morte, infatti, non possono essere i
criteri ultimi che misurano la dignità
umana, la quale è propria di ogni
persona, per il solo fatto che è un
“essere umano”.



Dinnanzi a tali sfide, capaci di
mettere in gioco il nostro modo di
pensare la medicina, il significato
della cura della persona malata e la
responsabilità sociale nei confronti
dei più vulnerabili, il presente
documento intende illuminare i
pastori e i fedeli nelle loro
preoccupazioni e nei loro dubbi circa
l’assistenza medica, spirituale e
pastorale dovuta ai malati nelle fasi
critiche e terminali della vita. Tutti
sono chiamati a dare testimonianza
accanto al malato e diventare
“comunità sanante” perché il
desiderio di Gesù, che tutti siano una
sola carne, a partire dai più deboli e
vulnerabili, si attui concretamente.[4]

Si percepisce ovunque, infatti, il
bisogno di un chiarimento morale e
di indirizzo pratico su come assistere
queste persone, giacché «è necessaria
una unità di dottrina e di prassi»[5]

rispetto ad un tema così delicato, che
riguarda i malati più deboli negli



stadi maggiormente delicati e
decisivi della vita di una persona.

Diverse Conferenze Episcopali nel
mondo hanno pubblicato documenti
e lettere pastorali, con le quali hanno
cercato di dare una risposta alle sfide
poste dal suicidio assistito e
dall’eutanasia volontaria ‒
legittimati da alcune normative
nazionali ‒ con particolare
riferimento a quanti lavorano o sono
ricoverati all’interno delle strutture
ospedaliere, anche cattoliche. Ma
l’assistenza spirituale e i dubbi
emergenti, in determinate
circostanze e particolari contesti,
circa la celebrazione dei Sacramenti
per coloro che intendono porre fine
alla propria vita, richiedono oggi un
intervento più chiaro e puntuale da
parte della Chiesa, al fine di:

‒ ribadire il messaggio del Vangelo e
le sue espressioni come fondamenti
dottrinali proposti dal Magistero,



richiamando la missione di quanti
sono a contatto con i malati nelle fasi
critiche e terminali (i familiari o i
tutori legali, i cappellani ospedalieri,
i ministri straordinari dell’Eucaristia
e gli operatori pastorali, i volontari
ospedalieri e il personale sanitario),
oltre che dei malati stessi;

‒ fornire orientamenti pastorali
precisi e concreti, affinché a livello
locale si possa affrontare e gestire
queste complesse situazioni per
favorire l’incontro personale del
paziente con l’Amore misericordioso
di Dio.

I. Prendersi cura del prossimo

È difficile riconoscere il profondo
valore della vita umana quando,
nonostante ogni sforzo assistenziale,
essa continua ad apparirci nella sua
debolezza e fragilità. La sofferenza,
lungi dall’essere rimossa
dall’orizzonte esistenziale della
persona, continua a generare



un’inesauribile domanda sul senso
del vivere.[6] La soluzione a questo
drammatico interrogativo non potrà
mai essere offerta solo alla luce del
pensiero umano, poiché nella
sofferenza è contenuta la grandezza
di uno specifico mistero che soltanto
la Rivelazione di Dio può svelare.[7] In
particolare, a ciascun operatore
sanitario è affidata la missione di
una fedele custodia della vita umana
fino al suo compiersi naturale,[8]

attraverso un percorso di assistenza
che sia capace di ri-generare in ogni
paziente il senso profondo della sua
esistenza, quando viene marcata
dalla sofferenza e dalla malattia.
Appare per questo necessario partire
da una attenta considerazione del
significato proprio della cura, per
comprendere il significato della
specifica missione affidata da Dio ad
ogni persona, operatore sanitario e
pastorale, così come al malato stesso
e alla sua famiglia.



L’esperienza della cura medica
muove da quella condizione umana,
segnata dalla finitezza e dal limite,
che è la vulnerabilità. In relazione
alla persona, essa si iscrive nella
fragilità del nostro essere, insieme
“corpo”, materialmente e
temporalmente finito, e “anima”,
desiderio di infinito e destinazione
all’eternità. Il nostro essere creature
“finite”, e pure destinate all’eternità,
rivela sia la nostra dipendenza dai
beni materiali e dall’aiuto reciproco
degli uomini, sia il nostro legame
originario e profondo con Dio. Tale
vulnerabilità dà fondamento all’etica
del prendersi cura, in particolar modo
nell’ambito della medicina, intesa
come sollecitudine, premura,
compartecipazione e responsabilità
verso le donne e gli uomini che ci
sono affidati perché bisognosi di
assistenza fisica e spirituale.

In particolare, la relazione di cura
rivela un principio di giustizia, nella



sua duplice dimensione di
promozione della vita umana (suum
cuique tribuere) e di non recar danno
alla persona (alterum non laedere): lo
stesso principio che Gesù trasforma
nella regola aurea positiva «Tutto
quanto volete che gli uomini facciano
a voi, anche voi fatelo a loro» (Mt 7,
12). è la regola che nell’etica medica
tradizionale trova un’eco
nell’aforisma primum non nocere.

La cura della vita è dunque la prima
responsabilità che il medico
sperimenta nell’incontro con il
malato. Essa non è riducibile alla
capacità di guarire l’ammalato,
essendo il suo orizzonte
antropologico e morale più ampio:
anche quando la guarigione è
impossibile o improbabile,
l’accompagnamento medico-
infermieristico (cura delle funzioni
fisiologiche essenziali del corpo),
psicologico e spirituale, è un dovere
ineludibile, poiché l’opposto



costituirebbe un disumano
abbandono del malato. La medicina,
infatti, che si serve di molte scienze,
possiede anche una importante
dimensione di “arte terapeutica” che
implica una relazione stretta tra
paziente, operatori sanitari, familiari
e membri delle varie comunità di
appartenenza del malato: arte
terapeutica, atti clinici e cura sono
inscindibilmente uniti nella pratica
medica, soprattutto nelle fasi critiche
e terminali della vita.

Il Buon Samaritano, infatti, «non solo
si fa prossimo, ma si fa carico di
quell’uomo che vede mezzo morto
sul ciglio della strada».[9] Investe su di
lui, non soltanto i soldi che ha, ma
anche quelli che non ha e che spera
di guadagnare a Gerico, promettendo
che pagherà al suo ritorno. Così
Cristo ci invita a porre fiducia nella
sua invisibile grazia e spinge alla
generosità basata sulla carità
soprannaturale, identificandosi con



ogni malato: «Ogni volta che avete
fatto queste cose a uno solo di questi
miei fratelli più piccoli, l’avete fatto a
me» (Mt 25, 40). L’affermazione di
Gesù è una verità morale di portata
universale: «si tratta di “prendersi
cura” di tutta la vita e della vita di
tutti»,[10] per rivelare l’Amore
originario e incondizionato di Dio,
fonte del senso di ogni vita.

A tal fine, soprattutto nelle strutture
ospedaliere e assistenziali ispirate ai
valori cristiani, è più che mai
necessario fare uno sforzo, anche
spirituale, per lasciare spazio ad una
relazione costruita a partire dal
riconoscimento della fragilità
evulnerabilità della persona malata.
La debolezza, infatti, ci ricorda la
nostra dipendenza da Dio e invita a
rispondere nel rispetto dovuto al
prossimo. Da qui nasce la
responsabilità morale, legata alla
consapevolezza di ogni soggetto che
si prende cura del malato (medico,



infermiere, familiare, volontario,
pastore) di trovarsi di fronte a un
bene fondamentale e inalienabile ‒
la persona umana ‒ che impone di
non poter scavalcare il limite in cui si
dà il rispetto di sé e dell’altro, ossia
l’accoglienza, la tutela e la
promozione della vita umana fino al
sopraggiungere naturale della morte.
Si tratta, in tal senso, di avere uno 
sguardo contemplativo,[11] che sa
cogliere nell’esistenza propria e
altrui un prodigio unico ed
irripetibile, ricevuto e accolto come
un dono. È lo sguardo di chi non
pretende di impossessarsi della
realtà della vita, ma sa accoglierla
così com’è, con le sue fatiche e le sue
sofferenze, cercando di riconoscere
nella malattia un senso dal quale si
lascia interpellare e “guidare”, con la
fiducia di chi si abbandona al
Signore della vita che in esso si
manifesta.



Certamente, la medicina deve
accettare il limite della morte come
parte della condizione umana. Arriva
un momento nel quale non c’è che da
riconoscere l’impossibilità di
intervenire con terapie specifiche su
una malattia, che si presenta in
breve tempo come mortale. È un
fatto drammatico, che si deve
comunicare al malato con grande
umanità e anche con
fiduciosaapertura alla prospettiva
soprannaturale, consapevoli
dell’angoscia che la morte genera,
soprattutto in una cultura che la
nasconde. Non si può, infatti,
pensare la vita fisica come qualcosa
da conservare a tutti i costi – ciò che
è impossibile –, ma come qualcosa da
vivere giungendo alla libera
accettazione del senso dell’esistenza
corporea: «solo in riferimento alla
persona umana nella sua “totalità
unificata”, cioè “anima che si
esprime nel corpo e corpo informato
da uno spirito immortale”, si può



leggere il significato specificamente
umano del corpo».[12]

Riconoscere l’impossibilità di guarire
nella prospettiva prossima della
morte, non significa, tuttavia, la fine
dell’agire medico e infermieristico.
Esercitare la responsabilità nei
confronti della persona malata,
significa assicurarne la cura fino alla
fine: «guarire se possibile, aver cura
sempre (to cure if possible, always to
care)».[13] Quest’intenzione di curare
sempre il malato offre il criterio per
valutare le diverse azioni da
intraprendere nella situazione di
malattia “inguaribile”: inguaribile,
infatti, non è mai sinonimo di
“incurabile”. Lo sguardo
contemplativo invita
all’allargamento della nozione di
cura. L’obiettivo dell’assistenza deve
mirare all’integrità della persona,
garantendo con i mezzi adeguati e
necessari il supporto fisico,
psicologico, sociale, familiare e



religioso. La fede viva mantenuta
nelle anime delle persone astanti può
contribuire alla vera vita teologale
della persona malata, anche se
questo non è immediatamente
visibile. La cura pastorale di tutti,
familiari, medici, infermieri e
cappellani, può aiutare il malato a
persistere nella grazia santificante e
morire nella carità, nell’Amore di
Dio. Dinnanzi all’ineluttabilità della
malattia, infatti, soprattutto se
cronica e degenerativa, se la fede
manca, la paura della sofferenza e
della morte, e lo sconforto che ne
deriva, costituiscono oggigiorno le
cause principali del tentativo di
controllare e gestire il
sopraggiungere della morte, anche
anticipandola, con la domanda di
eutanasia o di suicidio assistito.

II. L’esperienza vivente del Cristo
sofferente

e l’annuncio della speranza



Se la figura del Buon Samaritano
illumina di luce nuova la prassi del
prendersi cura, l’esperienza vivente
del Cristo sofferente, della sua agonia
in Croce e della sua Resurrezione,
sono i luoghi in cui si manifesta la
vicinanza del Dio fatto uomo alle
molteplici forme dell’angoscia e del
dolore, che possono colpire i malati e
i loro familiari, durante le lunghe
giornate della malattia e nel fine vita.

Non solo la persona di Cristo è
annunciata dalle parole del profeta
Isaia come uomo a cui è familiare il
dolore e il patire (cfr. Is 53), ma se
rileggiamo le pagine della passione
di Cristo vi troviamo l’esperienza
dell’incomprensione, dello scherno,
dell’abbandono, del dolore fisico e
dell’angoscia. Sono esperienze che
oggi colpiscono molti malati, spesso
considerati un peso per la società; a
volte non capiti nelle loro domande,
vivono sovente forme di abbandono
affettivo, di perdita di legami.



Ogni malato ha bisogno non soltanto
di essere ascoltato, ma di capire che
il proprio interlocutore “sa” che cosa
significhi sentirsi solo, abbandonato,
angosciato di fronte alla prospettiva
della morte, al dolore della carne,
alla sofferenza che sorge quando lo
sguardo della società misura il suo
valore nei termini della qualità della
vita e lo fa sentire di peso per i
progetti altrui. Per questo, volgere lo
sguardo a Cristo significa sapere di
potersi appellare a chi ha provato
nella sua carne il dolore delle
frustate e dei chiodi, la derisione dei
flagellatori, l’abbandono e il
tradimento degli amici più cari.

Di fronte alla sfida della malattia e in
presenza di disagi emotivi e spirituali
in colui che vive l’esperienza del
dolore, emerge, in maniera
inesorabile, la necessità di saper dire
una parola di conforto, attinta alla
compassione piena di speranza di
Gesù sulla Croce. Una speranza



credibile, quella professata da Cristo
sulla Croce, capace di affrontare il
momento della prova, la sfida della
morte. Nella Croce di Cristo – cantata
dalla liturgia il venerdì santo: Ave
crux, spes unica – sono concentrati e
riassunti tutti i mali e le sofferenze
del mondo. Tutto il male fisico, di cui
la croce, quale strumento di morte
infame e infamante, è l’emblema;
tutto il male psicologico, espresso
nella morte di Gesù nella più tetra
solitudine, abbandono e tradimento;
tutto il male morale, manifestato
nella condanna a morte
dell’Innocente; tutto il male
spirituale, evidenziato nella
desolazione che fa percepire il
silenzio di Dio.

Cristo è colui che ha sentito attorno a
sé lo sgomento dolente della Madre e
dei discepoli, che “stanno” sotto la
Croce: in questo loro “stare”,
all’apparenza carico di impotenza e
rassegnazione, c’è tutta la vicinanza



degli affetti che permette al Dio fatto
uomo di vivere anche quelle ore che
sembrano senza senso.

Poi c’è la Croce: di fatto uno
strumento di tortura e di esecuzione
riservato solo agli ultimi, che sembra
così simile, nella sua carica
simbolica, a quelle malattie che
inchiodano a un letto, che
prefigurano solo la morte e
sembrano togliere significato al
tempo e al suo scorrere. Eppure,
coloro che “stanno” attorno al malato
non sono soltanto testimoni, ma sono
segno vivente di quegli affetti, di quei
legami, di quell’intima disponibilità
all’amore, che permettono al
sofferente di trovare su di sé uno
sguardo umano capace di ridare
senso al tempo della malattia.
Perché, nell’esperienza del sentirsi
amati, tutta la vita trova la sua
giustificazione. Il Cristo è stato
sempre sorretto, nel percorso della
sua passione, dalla confidente fiducia



nell’amore del Padre, che si faceva
evidente, nelle ore della Croce, anche
attraverso l’amore della Madre.
Perché l’Amore di Dio si palesa
sempre, nella storia degli uomini,
grazie all’amore di chi non ci
abbandona, di chi “sta”, malgrado
tutto, al nostro fianco.

Se riflettiamo sul fine vita delle
persone, non possiamo dimenticare
che in loro alberga spesso la
preoccupazione per coloro che
lasciano: per i figli, il coniuge, i
genitori, gli amici. Una componente
umana che non possiamo mai
trascurare e a cui si deve offrire un
sostegno e un aiuto.

È la stessa preoccupazione del Cristo,
che prima di morire pensa alla
Madre che rimarrà sola, dentro un
dolore che dovrà portare nella storia.
Nell’asciutta cronaca del Vangelo di
Giovanni, il Cristo è alla Madre che si
rivolge, per rassicurarla, per



affidarla al discepolo amato affinché
se ne prenda cura: “Madre, ecco tuo
figlio” (cfr. Gv 19, 26-27). Il tempo del
fine vita è un tempo di relazioni, un
tempo in cui si devono sconfiggere la
solitudine e l’abbandono (cfr. Mt 27,
46 e Mc 15, 34), in vista di una
consegna fiduciosa a Dio della
propria vita (cfr. Lc 23, 46).

In questa prospettiva, guardare al
Crocefisso significa vedere una scena
corale, in cui Cristo è al centro
perché riassume nella propria carne,
e veramente trasfigura, le ore più
tenebrose dell’esperienza umana,
quelle in cui si affaccia, silenziosa, la
possibilità della disperazione. La luce
della fede ci fa cogliere, in quella
plastica e scarna descrizione che i
Vangeli ci forniscono, la Presenza
Trinitaria, perché Cristo confida nel
Padre grazie allo Spirito Santo, che
sorregge la Madre e i discepoli, che 
“stanno” e, in questo loro “stare”
presso la Croce, partecipano, con la



loro umana dedizione al Sofferente,
al mistero della Redenzione.

Così, benché segnata da un doloroso
trapasso, la morte può divenire
occasione di una speranza più
grande, proprio grazie alla fede, che
ci rende partecipi dell’opera
redentrice di Cristo. Infatti, il dolore
è sopportabile esistenzialmente
soltanto laddove c’è la speranza. La
speranza che Cristo trasmette al
sofferente e al malato è quella della
sua presenza, della sua reale
vicinanza. La speranza non è
soltanto un’attesa per il futuro
migliore, è uno sguardo sul presente,
che lo rende pieno di significato.
Nella fede cristiana, l’evento della
Resurrezione non soltanto disvela la
vita eterna, ma rende manifesto che 
nella storia la parola ultima non è
mai la morte, il dolore, il tradimento,
il male. Cristo risorge nella storia e
nel mistero della Resurrezione c’è la



conferma dell’amore del Padre che
non abbandona mai.

Rileggere, allora, l’esperienza vivente
del Cristo sofferente significa
consegnare anche agli uomini d’oggi
una speranza capace di dare senso al
tempo della malattia e della morte.
Questa speranza è l’amore che resiste
alla tentazione della disperazione.

Per quanto così importanti e cariche
di valore, le cure palliative non
bastano se non c’è nessuno che “sta”
accanto al malato e gli testimonia il
suo valore unico e irripetibile. Per il
credente, guardare al Crocefisso
significa confidare nella
comprensione e nell’Amore di Dio:
ed è importante, in un’epoca storica
in cui si esalta l’autonomia e si
celebrano i fasti dell’individuo,
ricordare che se è vero che ognuno
vive la propria sofferenza, il proprio
dolore e la propria morte, questi
vissuti sono sempre carichi dello



sguardo e della presenza di altri.
Attorno alla Croce ci sono anche i
funzionari dello Stato romano, ci
sono i curiosi, ci sono i distratti, ci
sono gli indifferenti e i risentiti; sono
sotto la Croce, ma non “stanno” con il
Crocefisso.

Nei reparti di terapia intensiva, nelle
case di cura per i malati cronici, si
può essere presenti come funzionari
o come persone che “stanno” con il
malato.

L’esperienza della Croce permette
così di offrire al sofferente un
interlocutore credibile a cui rivolgere
la parola, il pensiero, a cui
consegnare l’angoscia e la paura: a
coloro che si prendono cura del
malato la scena della Croce fornisce
un ulteriore elemento per
comprendere che anche quando
sembra che non ci sia più nulla da
fare c’è ancora molto da fare, perché
lo “stare” è uno dei segni dell’amore,



e della speranza che porta in sé.
L’annuncio della vita dopo la morte
non è un’illusione o una
consolazione, ma una certezza che
sta al centro dell’amore, che non si
consuma con la morte.

III. Il “cuore che vede” del
Samaritano:

la vita umana è un dono sacro e
inviolabile

L’uomo, in qualunque condizione
fisica o psichica si trovi, mantiene la
sua dignità originaria di essere
creato a immagine di Dio. Può vivere
e crescere nello splendore divino
perché è chiamato ad essere ad
«immagine e gloria di Dio» (1 Cor 11,
7; 2 Cor 3, 18). La sua dignità è in
questa vocazione. Dio si è fatto Uomo
per salvarci, promettendoci la
salvezza e destinandoci alla
comunione con Lui: risiede qui il
fondamento ultimo della dignità
umana.[14]



È proprio della Chiesa accompagnare
con misericordia i più deboli nel loro
cammino di dolore, per mantenere in
loro la vita teologale e indirizzarli
alla salvezza di Dio.[15] È la Chiesa del
Buon Samaritano,[16] che «considera il
servizio ai malati come parte
integrante della sua missione».[17]

Comprendere questa mediazione
salvifica della Chiesa in una
prospettiva di comunione e
solidarietà tra gli uomini è un aiuto
essenziale per superare ogni
tendenza riduzionista e
individualista.[18]

In particolare, il programma del
Buon Samaritano è “un cuore che
vede”. Egli «insegna che è necessario
convertire lo sguardo del cuore,
perché molte volte chi guarda non
vede. Perché? Perché manca la
compassione. […] Senza la
compassione, chi guarda non rimane
implicato in ciò che osserva e passa
oltre; invece chi ha il cuore



compassionevole viene toccato e
coinvolto, si ferma e se ne prende
cura».[19] Questo cuore vede dove c’è
bisogno di amore e agisce in modo
conseguente.[20] Gli occhi
percepiscono nella debolezza una
chiamata di Dio ad agire,
riconoscendo nella vita umana il
primo bene comune della società.[21]

La vita umana è un bene altissimo e
la società è chiamata a riconoscerlo.
La vita è un dono[22] sacro e
inviolabile ed ogni uomo, creato da
Dio, ha una vocazione trascendente
ed un rapporto unico con Colui che
dà la vita, perché «Dio invisibile nel
suo grande amore»[23] offre ad ogni
uomo un piano di salvezza così da
poter affermare: «La vita è sempre
un bene. È, questa, una intuizione o
addirittura un dato di esperienza, di
cui l’uomo è chiamato a cogliere la
ragione profonda».[24] Per questo la
Chiesa è sempre lieta di collaborare
con tutti gli uomini di buona volontà,
con credenti di altre confessioni o



religioni o non credenti, che
rispettano la dignità della vita
umana, anche nelle sue fasi estreme
della sofferenza e della morte, e
rifiutano ogni atto ad essa contrario.
[25] Dio Creatore, infatti, offre
all’uomo la vita e la sua dignità come
un dono prezioso da custodire ed
incrementare e di cui rendere conto
ultimamente a Lui.

La Chiesa afferma il senso positivo
della vita umana come un valore già
percepibile dalla retta ragione, che la
luce della fede conferma e valorizza
nella sua inalienabile dignità.[26] Non
si tratta di un criterio soggettivo o
arbitrario; si tratta invece di un
criterio fondato nella dignità
inviolabile naturale – in quanto la
vita è il primo bene perché
condizione della fruizione di ogni
altro bene – e nella vocazione
trascendente di ogni essere umano,
chiamato a condividere l’Amore
trinitario del Dio vivente:[27] «L’amore



del tutto speciale che il Creatore ha
per ogni essere umano “gli conferisce
una dignità infinita”».[28] Il valore
inviolabile della vita è una verità
basilare della legge morale naturale
ed un fondamento essenziale
dell’ordine giuridico. Così come non
si può accettare che un altro uomo
sia nostro schiavo, qualora anche ce
lo chiedesse, parimenti non si può
scegliere direttamente di attentare
contro la vita di un essere umano,
anche se questi lo richiede. Pertanto,
sopprimere un malato che chiede
l’eutanasia non significa affatto
riconoscere la sua autonomia e
valorizzarla, ma al contrario significa
disconoscere il valore della sua
libertà, fortemente condizionata
dalla malattia e dal dolore, e il valore
della sua vita, negandogli ogni
ulteriore possibilità di relazione
umana, di senso dell’esistenza e di
crescita nella vita teologale. Di più, si
decide al posto di Dio il momento
della morte. Per questo, «l’aborto,



l’eutanasia e lo stesso suicidio
volontario […] guastano la civiltà
umana, disonorano coloro che così si
comportano più ancora che quelli
che le subiscono e ledono
grandemente l’onore del Creatore».
[29]

IV. Gli ostacoli culturali

che oscurano il valore sacro di ogni
vita umana

Alcuni fattori oggigiorno limitano la
capacità di cogliere il valore
profondo e intrinseco di ogni vita
umana: il primo è il riferimento a un
uso equivoco del concetto di “morte
degna” in rapporto con quello di
“qualità della vita”. Emerge qui una
prospettiva antropologica
utilitaristica, che viene «legata
prevalentemente alle possibilità
economiche, al “benessere”, alla
bellezza e al godimento della vita
fisica, dimenticando altre dimensioni
più profonde – relazionali, spirituali



e religiose – dell’esistenza».[30] In
virtù di questo principio, la vita
viene considerata degna solo se ha
un livello accettabile di qualità,
secondo il giudizio del soggetto stesso
o di terzi, in ordine alla presenza-
assenza di determinate funzioni
psichiche o fisiche, o spesso
identificata anche con la sola
presenza di un disagio psicologico.
Secondo questo approccio, quando la
qualità della vita appare povera, essa
non merita di essere proseguita. Così,
però, non si riconosce più che la vita
umana ha un valore in sé stessa.

Un secondo ostacolo che oscura la
percezione della sacralità della vita
umana è una erronea comprensione
della “compassione”[31]. Davanti a
una sofferenza qualificata come
“insopportabile”, si giustifica la fine
della vita del paziente in nome della
“compassione”. Per non soffrire è
meglio morire: è l’eutanasia
cosiddetta “compassionevole”.



Sarebbe compassionevole aiutare il
paziente a morire attraverso
l’eutanasia o il suicidio assistito. In
realtà, la compassione umana non
consiste nel provocare la morte, ma
nell’accogliere il malato, nel
sostenerlo dentro le difficoltà,
nell’offrirgli affetto, attenzione e i
mezzi per alleviare la sofferenza.

Il terzo fattore che rende difficile
riconoscere il valore della vita
propria e altrui all’interno delle
relazioni intersoggettive è un
individualismo crescente, che induce
a vedere gli altri come limite e
minaccia alla propria libertà. Alla
radice di un tale atteggiamento vi è
«un neo-pelagianesimo per cui
l’individuo, radicalmente autonomo,
pretende di salvare sé stesso, senza
riconoscere che egli dipende, nel più
profondo del suo essere, da Dio e
dagli altri […]. Un certo neo-
gnosticismo, dal canto suo, presenta
una salvezza meramente interiore,



rinchiusa nel soggettivismo»[32], che
auspica la liberazione della persona
dai limiti del suo corpo, soprattutto
quando fragile e ammalato.

L’individualismo, in particolare, è
alla radice di quella che è
considerata la malattia più latente
del nostro tempo: la solitudine[33],
tematizzata in alcuni contesti
normativi perfino come “diritto alla
solitudine”, a partire dall’autonomia
della persona e dal “principio del
permesso-consenso”: un permesso-
consenso che, date determinate
condizioni di malessere o di malattia,
può estendersi fino alla scelta o
meno di continuare a vivere. È lo
stesso “diritto” che soggiace
all’eutanasia e al suicidio assistito.
L’idea di fondo è che quanti si
trovano in una condizione di
dipendenza e non possono essere
assimilati alla perfetta autonomia e
reciprocità, vengono di fatto accuditi
in virtù di un favor. Il concetto di



bene si riduce così ad essere il
risultato di un accordo sociale:
ciascuno riceve le cure e l’assistenza
che l’autonomia o l’utile sociale ed
economico rendono possibili o
convenienti. Ne deriva così un
impoverimento delle relazioni
interpersonali, che divengono fragili,
prive di carità soprannaturale, di
quella solidarietà umana e di quel
supporto sociale così necessari ad
affrontare i momenti e le decisioni
più difficili dell’esistenza.

Questo modo di pensare le relazioni
umane e il significato del bene non
può non intaccare il senso stesso
della vita, rendendola facilmente
manipolabile, anche attraverso leggi
che legalizzano pratiche eutanasiche,
procurando la morte dei malati.
Queste azioni causano una grave
insensibilità verso la cura della
persona malata e deformano le
relazioni. In tali circostanze, sorgono
a volte dilemmi infondati sulla



moralità di azioni che, in realtà, non
sono che atti dovuti di semplice
accudimento della persona, come
idratare e alimentare un malato in
stato di incoscienza senza
prospettive di guarigione.

In tal senso, Papa Francesco ha
parlato di «cultura dello scarto».[34]

Le vittime di tale cultura sono
proprio gli esseri umani più fragili,
che rischiano di essere “scartati” da
un ingranaggio che vuole essere
efficiente a tutti i costi. Si tratta di un
fenomeno culturale fortemente
antisolidaristico, che Giovanni Paolo
II qualificò come «cultura di morte» e
che crea autentiche «strutture di
peccato».[35] Esso può indurre a
compiere azioni in sé sbagliate per il
solo motivo di “sentirsi bene” nel
compierle, generando confusione tra
bene e male, laddove invece ogni vita
personale possiede un valore unico
ed irripetibile, sempre promettente e
aperto alla trascendenza. In questa



cultura dello scarto e della morte,
l’eutanasia e il suicidio assistito
appaiono come una soluzione
erronea per risolvere i problemi
relativi al paziente terminale.

V. L’insegnamento del Magistero

1. Il divieto di eutanasia e suicidio
assistito

La Chiesa, nella missione di
trasmettere ai fedeli la grazia del
Redentore e la santa legge di Dio, già
percepibile nei dettami della legge
morale naturale, sente il dovere di
intervenire in tale sede per escludere
ancora una volta ogni ambiguità
circa l’insegnamento del Magistero
sull’eutanasia e il suicidio assistito,
anche in quei contesti dove le leggi
nazionali hanno legittimato tali
pratiche.

In particolare, il diffondersi di
protocolli medici applicabili alle
situazioni di fine-vita, come il Do Not



Resuscitate Order o il Physician
Orders for Life Sustaining Treatment
– con tutte le loro varianti a seconda
degli ordinamenti e contesti
nazionali, inizialmente pensati come
strumenti per evitare l’accanimento
terapeutico nelle fasi terminali della
vita – solleva oggi gravi problemi in
relazione al dovere di tutelare la vita
dei pazienti nelle fasi più critiche
della malattia. Se da un lato, infatti, i
medici si sentono sempre più
vincolati dall’autodeterminazione
espressa dai pazienti in queste
dichiarazioni, che giunge ormai a
privarli della libertà e del dovere di
agire a tutela della vita anche
laddove potrebbero farlo, dall’altro,
in alcuni contesti sanitari, preoccupa
l’abuso ormai ampiamente
denunciato nell’impiego di tali
protocolli in una prospettiva
eutanasica, quando né i pazienti né
tantomeno le famiglie vengono
consultati nella decisione estrema.
Ciò accade soprattutto nei Paesi dove



le leggi sul fine-vita lasciano oggi
ampi margini di ambiguità in merito
all’applicazione del dovere della
cura, avendo essi introdotto la
pratica dell’eutanasia.

Per tali ragioni, la Chiesa ritiene di
dover ribadire come insegnamento
definitivo che l’eutanasia è un 
crimine contro la vita umana perché,
con tale atto, l’uomo sceglie di
causare direttamente la morte di un
altro essere umano innocente. La
definizione di eutanasia non procede
dalla ponderazione dei beni o valori
in gioco, ma da un oggetto morale
sufficientemente specificato, ossia
dalla scelta di «un’azione o
un’omissione che di natura sua o
nelle intenzioni procura la morte,
allo scopo di eliminare ogni dolore».
[36] «L’eutanasia si situa, dunque, al
livello delle intenzioni e dei metodi
usati».[37] La valutazione morale di
essa, e delle conseguenze che ne
derivano, non dipende pertanto da



un bilanciamento di principi, che, a
seconda delle circostanze e della
sofferenza del paziente, potrebbero
secondo alcuni giustificare la
soppressione della persona malata.
Valore della vita, autonomia, capacità
decisionale e qualità della vita non
sono sullo stesso piano.

L’eutanasia, pertanto, è un atto
intrinsecamente malvagio, in
qualsiasi occasione o circostanza. La
Chiesa in passato ha già affermato in
modo definitivo «che l’eutanasia è
una grave violazione della Legge di
Dio, in quanto uccisione deliberata
moralmente inaccettabile di una
persona umana. Tale dottrina è
fondata sulla legge naturale e sulla
Parola di Dio scritta, è trasmessa
dalla Tradizione della Chiesa ed
insegnata dal Magistero ordinario e
universale. Una tale pratica
comporta, a seconda delle
circostanze, la malizia propria del
suicidio o dell’omicidio».[38] Qualsiasi



cooperazione formale o materiale
immediata ad un tale atto è un
peccato grave contro la vita umana:
«Nessuna autorità può
legittimamente imporlo né
permetterlo. Si tratta, infatti, di una
violazione della legge divina, di una
offesa alla dignità della persona
umana, di un crimine contro la vita,
di un attentato contro l’umanità».[39]

Dunque, l’eutanasia è un atto
omicida che nessun fine può
legittimare e che non tollera alcuna
forma di complicità o collaborazione,
attiva o passiva. Coloro che
approvano leggi sull’eutanasia e il
suicidio assistito si rendono,
pertanto, complici del grave peccato
che altri eseguiranno. Costoro sono
altresì colpevoli di scandalo perché
tali leggi contribuiscono a deformare
la coscienza, anche dei fedeli.[40]

La vita ha la medesima dignità e lo
stesso valore per ciascuno: il rispetto
della vita dell’altro è lo stesso che si



deve verso la propria esistenza. Una
persona che sceglie con piena libertà
di togliersi la vita rompe la sua
relazione con Dio e con gli altri e
nega sé stessa come soggetto morale.
Il suicidio assistito ne aumenta la
gravità, in quanto rende partecipe un
altro della propria disperazione,
inducendolo a non indirizzare la
volontà verso il mistero di Dio,
attraverso la virtù teologale della
speranza, e di conseguenza a non
riconoscere il vero valore della vita e
a rompere l’alleanza che costituisce
la famiglia umana. Aiutare il suicida
è un’indebita collaborazione a un
atto illecito, che contraddice il
rapporto teologale con Dio e la
relazione morale che unisce gli
uomini affinché condividano il dono
della vita e compartecipino al senso
della propria esistenza.

Quand’anche la domanda di
eutanasia nasca da un’angoscia e da
una disperazione,[41] e «benché in casi



del genere la responsabilità
personale possa esser diminuita o
perfino non sussistere, tuttavia
l’errore di giudizio della coscienza –
fosse pure in buona fede – non
modifica la natura dell’atto omicida,
che in sé rimane sempre
inammissibile».[42] Lo stesso dicasi
per il suicidio assistito. Tali pratiche
non sono mai un autentico aiuto al
malato, ma un aiuto a morire.

Si tratta, dunque, di una scelta
sempre sbagliata: «il personale
medico e gli altri operatori sanitari –
fedeli al compito di “essere sempre al
servizio della vita e assisterla fino
alla fine” – non possono prestarsi a
nessuna pratica eutanasica neppure
su richiesta dell’interessato, tanto
meno dei suoi congiunti. Non esiste,
infatti, un diritto a disporre
arbitrariamente della propria vita,
per cui nessun operatore sanitario
può farsi tutore esecutivo di un
diritto inesistente».[43]



È per questo che l’eutanasia e il
suicidio assistito sono una sconfitta di
chi li teorizza, di chi li decide e di chi
li pratica.[44]

Sono gravemente ingiuste, pertanto,
le leggi che legalizzano l’eutanasia o
quelle che giustificano il suicidio e
l’aiuto allo stesso, per il falso diritto
di scegliere una morte definita
impropriamente degna soltanto
perché scelta.[45] Tali leggi colpiscono
il fondamento dell’ordine giuridico: il
diritto alla vita, che sostiene ogni
altro diritto, compreso l’esercizio
della libertà umana. L’esistenza di
queste leggi ferisce profondamente i
rapporti umani, la giustizia e
minaccia la mutua fiducia tra gli
uomini. Gli ordinamenti giuridici che
hanno legittimato il suicidio assistito
e l’eutanasia mostrano, inoltre, una
evidente degenerazione di questo
fenomeno sociale. Papa Francesco
ricorda che «il contesto socio-
culturale attuale sta



progressivamente erodendo la
consapevolezza riguardo a ciò che
rende preziosa la vita umana. Essa,
infatti, sempre più spesso viene
valutata in ragione della sua
efficienza e utilità, al punto da
considerare “vite scartate” o “vite
indegne” quelle che non rispondono
a tale criterio. In questa situazione di
perdita degli autentici valori,
vengono meno anche i doveri
inderogabili della solidarietà e della
fraternità umana e cristiana. In
realtà, una società merita la qualifica
di “civile” se sviluppa gli anticorpi
contro la cultura dello scarto; se
riconosce il valore intangibile della
vita umana; se la solidarietà è
fattivamente praticata e
salvaguardata come fondamento
della convivenza».[46] In alcuni Paesi
del mondo, decine di migliaia di
persone sono già morte per
eutanasia, molte delle quali perché
lamentavano sofferenze psicologiche
o depressione. E frequenti sono gli



abusi denunciati dagli stessi medici
per la soppressione della vita di
persone che mai avrebbero
desiderato per sé l’applicazione
dell’eutanasia. La domanda di morte,
infatti, in molti casi è un sintomo
stesso della malattia, aggravato
dall’isolamento e dallo sconforto. La
Chiesa vede in queste difficoltà
un’occasione per la purificazione
spirituale, che approfondisce la
speranza, affinché divenga
veramente teologale, focalizzata in
Dio, e solo in Dio.

Piuttosto, invece di indulgere in una
falsa condiscendenza, il cristiano
deve offrire al malato l’aiuto
indispensabile per uscire dalla sua
disperazione. Il comandamento «non
uccidere» (Es 20, 13; Dt 5, 17), infatti,
è un sì alla vita, della quale Dio si fa
garante: «diventa l’appello ad un
amore sollecito che tutela e
promuove la vita del prossimo».[47] Il
cristiano pertanto sa che la vita



terrena non è il supremo valore. La
beatitudine ultima è nel cielo. Così il
cristiano non pretenderà che la vita
fisica continui quando
evidentemente la morte è vicina. Il
cristiano aiuterà il moribondo a
liberarsi dalla disperazione e mettere
la sua speranza in Dio.

Sotto il profilo clinico, i fattori che
maggiormente determinano la
domanda di eutanasia e suicidio
assistito sono il dolore non gestito e
la mancanza di speranza, umana e
teologale, indotta anche da una
assistenza umana, psicologica e
spirituale sovente inadeguata da
parte di chi si prende cura del
malato.[48]

È ciò che l’esperienza conferma: «le
suppliche dei malati molto gravi, che
talvolta invocano la morte, non
devono essere intese come
espressione di una vera volontà di
eutanasia; esse infatti sono quasi



sempre richieste angosciate di aiuto
e di affetto. Oltre le cure mediche, ciò
di cui l’ammalato ha bisogno è
l’amore, il calore umano e
soprannaturale, col quale possono e
debbono circondarlo tutti coloro che
gli sono vicini, genitori e figli, medici
e infermieri».[49] L’ammalato che si
sente circondato dalla presenza
amorevole umana e cristiana, supera
ogni forma di depressione e non cade
nell’angoscia di chi, invece, si sente
solo ed abbandonato al suo destino
di sofferenza e di morte.

L’uomo, infatti, vive il dolore non
solo come un fatto biologico che va
gestito perché sia reso sopportabile,
ma come il mistero della
vulnerabilità umana in rapporto alla
fine della vita fisica, un evento
difficile da accettare, dato che l’unità
di anima e corpo è essenziale per
l’uomo.



Perciò, solo ri-significando l’evento
stesso della morte – mediante
l’apertura in essa di un orizzonte di
vita eterna, che annuncia la
destinazione trascendente di ogni
persona – il “fine vita” può essere
affrontato in un modo consono alla
dignità umana e adeguato a quel
travaglio e patimento che
inevitabilmente produce il senso
imminente della fine. Infatti, «la
sofferenza è qualcosa di ancora più
ampio della malattia, di più
complesso ed insieme ancor più
profondamente radicato
nell’umanità stessa».[50] E questa
sofferenza, con l’aiuto della grazia,
può essere animata da dentro con la
carità divina, proprio come nel caso
della sofferenza di Cristo in Croce.

Per questo, la capacità di chi assiste
una persona affetta da malattia
cronica o nella fase terminale della
vita, deve essere quella di “saper
stare” (so-stare), vegliare con chi



soffre l’angoscia del morire,
“consolare”, ossia di essere-con nella
solitudine, di essere com-presenza
che apre alla speranza.[51] Mediante
la fede e la carità espresse
nell’intimità dell’anima, infatti, la
persona che assiste è capace di
soffrire il dolore dell’altro e di aprirsi
ad un rapporto personale con il
debole che allarga gli orizzonti della
vita ben oltre l’evento della morte,
divenendo così una presenza piena
di speranza.

«Piangete con quelli che sono nel
pianto» (Rm 12, 15), poiché è felice
chi ha compassione fino a piangere
con gli altri (cfr. Mt 5, 4). In questa
relazione, che si fa possibilità di
amore, la sofferenza si riempie di
significato nella con-divisione di una
condizione umana e nella solidarietà
nel cammino verso Dio, che esprime
quell’alleanza radicale tra gli
uomini[52] che fa loro intravedere una
luce anche oltre la morte. Essa ci fa



vedere l’atto medico dal di dentro di
un’alleanza terapeutica tra il medico
e il malato, legati dal riconoscimento
del valore trascendente della vita e
del senso mistico della sofferenza.
Quest’alleanza è la luce per
comprendere un buon agire medico,
superando la visione individualistica
e utilitaristica oggi predominante.

2. L’obbligo morale di escludere
l’accanimento terapeutico

Il Magistero della Chiesa ricorda che,
quando si avvicina il termine
dell’esistenza terrena, la dignità della
persona umana si precisa come
diritto a morire nella maggiore
serenità possibile e con la dignità
umana e cristiana che le è dovuta.
[53]Tutelare la dignità del morire
significa escludere sia l’anticipazione
della morte sia il dilazionarla con il
cosiddetto “accanimento
terapeutico”.[54] La medicina odierna
dispone, infatti, di mezzi in grado di



ritardare artificialmente la morte,
senza che il paziente riceva in taluni
casi un reale beneficio.
Nell’imminenza di una morte
inevitabile, dunque, è lecito in
scienza e coscienza prendere la
decisione di rinunciare a trattamenti
che procurerebbero soltanto un
prolungamento precario e penoso
della vita, senza tuttavia
interrompere le cure normali dovute
all’ammalato in simili casi.[55] Ciò
significa che non è lecito sospendere
le cure efficaci per sostenere le
funzioni fisiologiche essenziali,
finché l’organismo è in grado di
beneficiarne (supporti
all’idratazione, alla nutrizione, alla
termoregolazione; ed altresì aiuti
adeguati e proporzionati alla
respirazione, e altri ancora, nella
misura in cui siano richiesti per
supportare l’omeostasi corporea e
ridurre la sofferenza d’organo e
sistemica). La sospensione di ogni
ostinazione irragionevole nella



somministrazione dei trattamenti 
non deve essere desistenza
terapeutica. Tale precisazione si
rende oggi indispensabile alla luce
dei numerosi casi giudiziari che negli
ultimi anni hanno condotto alla
desistenza curativa – e alla morte
anticipata – di pazienti in condizioni
critiche, ma non terminali, a cui si è
deciso di sospendere le cure di
sostegno vitale, non avendo ormai
essi prospettive di miglioramento
della qualità della vita.

Nel caso specifico dell’accanimento
terapeutico, va ribadito che la
rinuncia a mezzi straordinari e/o
sproporzionati «non equivale al
suicidio o all’eutanasia; esprime
piuttosto l’accettazione della
condizione umana di fronte alla
morte»[56] o la scelta ponderata di
evitare la messa in opera di un
dispositivo medico sproporzionato ai
risultati che si potrebbero sperare.
La rinuncia a tali trattamenti, che



procurerebbero soltanto un
prolungamento precario e penoso
della vita, può anche voler dire il
rispetto della volontà del morente,
espressa nelle cosiddette
dichiarazioni anticipate di
trattamento, escludendo però ogni
atto di natura eutanasica o suicidaria.
[57]

La proporzionalità, infatti, si riferisce
alla totalità del bene del malato. Mai
si può applicare il falso
discernimento morale della scelta tra
valori (ad esempio, vita versus
qualità della vita); ciò potrebbe
indurre ad escludere dalla
considerazione la salvaguardia
dell’integrità personale e del bene-
vita e il vero oggetto morale dell’atto
compiuto.[58] Ogni atto medico deve
infatti sempre avere ad oggetto e
nelle intenzioni di chi agisce
l’accompagnamento della vita e mai
il perseguimento della morte.[59] Il
medico, in ogni caso, non è mai un



mero esecutore della volontà del
paziente o del suo rappresentante
legale, conservando egli il diritto e il
dovere di sottrarsi a volontà discordi
al bene morale visto dalla propria
coscienza.[60]

3. Le cure di base: il dovere di
alimentazione e idratazione

Principio fondamentale e ineludibile
dell’accompagnamento del malato in
condizioni critiche e/o terminali è la 
continuità dell’assistenza alle sue
funzioni fisiologiche essenziali. In
particolare, una cura di base dovuta
a ogni uomo è quella di
somministrare gli alimenti e i liquidi
necessari al mantenimento
dell’omeostasi del corpo, nella
misura in cui e fino a quando questa
somministrazione dimostra di
raggiungere la sua finalità propria,
che consiste nel procurare
l’idratazione e il nutrimento del
paziente.[61]



Quando il fornire sostanze nutrienti
e liquidi fisiologici non risulta di
alcun giovamento al paziente, perché
il suo organismo non è più in grado
di assorbirli o metabolizzarli, la loro
somministrazione va sospesa. In
questo modo non si anticipa
illecitamente la morte per privazione
dei supporti idratativi e nutrizionali
essenziali alle funzioni vitali, ma si
rispetta il decorso naturale della
malattia critica o terminale. In caso
contrario, la privazione di questi
supporti diviene un’azione ingiusta e
può essere fonte di grandi sofferenze
per chi la patisce. Alimentazione e
idratazione non costituiscono una
terapia medica in senso proprio, in
quanto non contrastano le cause di
un processo patologico in atto nel
corpo del paziente, ma
rappresentano una cura dovuta alla
persona del paziente, un’attenzione
clinica e umana primaria e
ineludibile. L’obbligatorietà di questa
cura del malato attraverso



un’appropriata idratazione e
nutrizione può esigere in taluni casi
l’uso di una via di somministrazione
artificiale,[62] a condizione che essa
non risulti dannosa per il malato o
provochi sofferenze inaccettabili per
il paziente[63].

4. Le cure palliative

Della continuità dell’assistenza fa
parte il dovere costante di
comprensione dei bisogni del malato:
bisogni di assistenza, sollievo dal
dolore, bisogni emotivi, affettivi e
spirituali. Come dimostrato dalla più
ampia esperienza clinica, la
medicina palliativa costituisce uno
strumento prezioso ed irrinunciabile
per accompagnare il paziente nelle
fasi più dolorose, sofferte, croniche e
terminali della malattia. Le
cosiddette cure palliative sono
l’espressione più autentica
dell’azione umana e cristiana del
prendersi cura, il simbolo tangibile



del compassionevole “stare” accanto
a chi soffre. Esse hanno come
obiettivo «di alleviare le sofferenze
nella fase finale della malattia e di
assicurare al tempo stesso al paziente
un adeguato accompagnamento
umano»[64] dignitoso, migliorandone
– per quanto possibile – la qualità di
vita e il benessere complessivo.
L’esperienza insegna che
l’applicazione delle cure palliative
diminuisce drasticamente il numero
di persone che richiedono
l’eutanasia. A tal fine, appare utile un
deciso impegno, secondo le
possibilità economiche, per
diffondere tali cure a quelli che ne
avranno bisogno, da attuarsi non
solo nelle fasi terminali della vita, ma
come approccio integrato di cura in
relazione a qualsiasi patologia
cronica e/o degenerativa, che possa
avere una prognosi complessa,
dolorosa e infausta per il paziente e
la sua famiglia.[65]



Delle cure palliative fa parte
l’assistenza spirituale al malato e ai
suoi familiari. Essa infonde fiducia e
speranza in Dio al morente e ai
familiari, aiutandoli ad accettare la
morte del congiunto. È un contributo
essenziale che spetta agli operatori
pastorali e all’intera comunità
cristiana, sull’esempio del Buon
Samaritano, perché al rifiuto
subentri l’accettazione e
sull’angoscia prevalga la speranza,[66]

soprattutto quando la sofferenza si
prolunga per la degenerazione della
patologia, all’approssimarsi della
fine. In questa fase, la
determinazione di una efficace
terapia antidolorifica consente al
paziente di affrontare la malattia e la
morte senza la paura di un dolore
insopportabile. Tale rimedio dovrà
necessariamente essere associato ad
un fraterno sostegno che possa
vincere il senso di solitudine del
paziente, spesso causato dal non
sentirsi sufficientemente



accompagnato e compreso nella sua
difficile situazione.

La tecnica non dà una risposta
radicale alla sofferenza e non si può
ritenere che essa possa arrivare a
rimuoverla dalla vita degli uomini.[67]

Simile pretesa genera una falsa
speranza, causa di una disperazione
ancora maggiore nel sofferente. La
scienza medica è in grado di
conoscere sempre meglio il dolore
fisico e deve mettere in campo le
migliori risorse tecniche per
trattarlo; ma l’orizzonte vitale di una
malattia terminale genera una
sofferenza profonda nel malato, che
chiede un’attenzione non meramente
tecnica. Spe salvi facti sumus, nella
speranza, quella teologale,
indirizzata verso Dio, siamo stati
salvati, dice San Paolo (Rm 8, 24).

“Il vino della speranza” è lo specifico
contributo della fede cristiana nella
cura del malato e fa riferimento al



modo in cui Dio vince il male nel
mondo. Nella sofferenza l’uomo deve
poter sperimentare una solidarietà e
un amore che assume la sofferenza
offrendo un senso alla vita, che si
estende oltre la morte. Tutto ciò
possiede un grande rilievo sociale:
«Una società che non riesce ad
accettare i sofferenti e non è capace
di contribuire mediante la com-
passione a far sì che la sofferenza
venga condivisa e portata anche
interiormente è una società crudele e
disumana».[68]

Va, tuttavia, precisato che la
definizione delle cure palliative ha
assunto in anni recenti una
connotazione che può risultare
equivoca. In alcuni Paesi del mondo,
le normative nazionali che
disciplinano le cure palliative
(Palliative Care Act) così come le leggi
sul “fine vita” (End-of-Life Law),
prevedono, accanto alle cure
palliative, la cosiddetta Assistenza



Medica alla Morte(MAiD), che può
includere la possibilità di richiedere
eutanasia e suicidio assistito. Tale
previsione normativa costituisce un
motivo di grave confusione culturale,
poiché fa credere che delle cure
palliative sia parte integrante
l’assistenza medica alla morte
volontaria e che pertanto sia
moralmente lecito richiedere
l’eutanasia o il suicidio assistito.

Inoltre, in questi medesimi contesti
normativi, gli interventi palliativi per
ridurre la sofferenza dei pazienti
gravi o morenti possono consistere
nella somministrazione di farmaci
intesi ad anticipare la morte o nella
sospensione/interruzione di
idratazione e alimentazione, anche
laddove vi sia una prognosi di
settimane o mesi. Tali pratiche
equivalgono, tuttavia, ad una azione
od omissione dirette a procurare la
morte e sono pertanto illecite. Il
diffondersi progressivo di queste



normative, anche attraverso le linee-
guida delle società scientifiche
nazionali ed internazionali, oltre ad
indurre un numero crescente di
persone vulnerabili a scegliere
l’eutanasia o il suicidio, costituisce
una deresponsabilizzazione sociale
nei confronti di tante persone, che
avrebbero solo bisogno di essere
meglio assistite e confortate.

5. Il ruolo della famiglia e gli hospice

Nella cura del malato terminale è
centrale il ruolo della famiglia.[69] In
essa la persona si appoggia a
relazioni salde, viene apprezzata in
sé stessa e non soltanto per una sua
produttività o un piacere che può
generare. Nella cura, infatti, è
essenziale che il malato non si senta
un peso, ma che abbia la vicinanza e
l’apprezzamento dei suoi cari. In
questa missione, la famiglia ha
bisogno di aiuto e di mezzi adeguati.
Occorre, pertanto, che gli Stati



riconoscano la primaria e
fondamentale funzione sociale della
famiglia e il suo ruolo insostituibile,
anche in questo ambito,
predisponendo risorse e strutture
necessarie a sostenerla. Inoltre,
l’accompagnamento umano e
spirituale della famiglia è un dovere
nelle strutture sanitarie di
ispirazione cristiana; essa non va mai
trascurata, poiché costituisce 
un’unica unità di cura con il malato.

Accanto alla famiglia, l’istituzione
degli hospice, dove accogliere i malati
terminali per assicurarne la cura fino
al momento estremo, è cosa buona e
di grande aiuto. Del resto, «la
risposta cristiana al mistero della
morte e della sofferenza non è una
spiegazione, ma una Presenza»[70] che
si fa carico del dolore, lo accompagna
e lo apre ad una speranza affidabile.
Tali strutture si pongono come un
esempio di umanità nella società,
santuari di un dolore vissuto con



pienezza di senso. Per questo devono
essere equipaggiate con personale
specializzato e mezzi materiali
propri di cura, sempre aperti alle
famiglie:«A tale riguardo, penso a
quanto bene fanno gli hospice per le
cure palliative, dove i malati
terminali vengono accompagnati con
un qualificato sostegno medico,
psicologico e spirituale, perché
possano vivere con dignità,
confortati dalla vicinanza delle
persone care, la fase finale della loro
vita terrena. Auspico che tali centri
continuino ad essere luoghi nei quali
si pratichi con impegno la “terapia
della dignità”, alimentando così
l’amore e il rispetto per la vita».[71] In
tali contesti, così come in qualsiasi
struttura sanitaria cattolica, è
doveroso che vi sia la presenza di
operatori sanitari e pastorali
preparati non solo sotto il profilo
clinico, ma anche esercitanti una
vera vita teologale di fede e
speranza, indirizzate verso Dio,



poiché essa costituisce la più alta
forma di umanizzazione del morire.
[72]

6. L’accompagnamento e la cura in età
prenatale e pediatrica

In relazione all’accompagnamento
dei neonati e dei bambini colpiti da
malattie croniche degenerative
incompatibili con la vita o nelle fasi
terminali della vita stessa, è
necessario ribadire quanto segue,
nella consapevolezza della necessità
di sviluppare una strategia operativa
capace di garantire qualità e
benessere al bambino e alla sua
famiglia.

Fin dal concepimento, i bambini
affetti da malformazioni o patologie
di qualsiasi genere sono piccoli
pazienti che la medicina oggi è
sempre in grado di assistere e
accompagnare in maniera rispettosa
della vita. La loro vita è sacra, unica,
irripetibile ed inviolabile,



esattamente come quella di ogni
persona adulta.

In caso di patologie prenatali
cosiddette “incompatibili con la vita”
– cioè che sicuramente porteranno a
morte entro breve lasso di tempo – e
in assenza di terapie fetali o
neonatali in grado di migliorare le
condizioni di salute di questi
bambini, in nessun modo essi vanno
abbandonati sul piano assistenziale,
ma vanno accompagnati come ogni
altro paziente fino al sopraggiungere
della morte naturale; il comfort care
perinatale favorisce in tal senso un 
percorso assistenziale integrato, che
al supporto dei medici e degli
operatori della pastorale affianca la
presenza costante della famiglia. Il
bambino è un paziente speciale e
richiede da parte
dell’accompagnatore una
preparazione particolare sia in
termini di conoscenza sia di
presenza. L’accompagnamento



empatico di un bambino in fase
terminale, che è fra i più delicati, ha
lo scopo di aggiungere vita agli anni
del bambino e non anni alla sua vita.

Gli Hospice Perinatali, in particolare,
forniscono un essenziale supporto
alle famiglie che accolgono la nascita
di un figlio in condizioni di fragilità.
In tali contesti, l’accompagnamento
medico competente e il supporto di
altre famiglie-testimoni che sono
passate attraverso la medesima
esperienza di dolore e perdita
costituiscono un’essenziale risorsa,
accanto al necessario
accompagnamento spirituale di
queste famiglie. È dovere pastorale
degli operatori sanitari di ispirazione
cristiana adoperarsi per favorirne la
massima diffusione nel mondo.

Tutto ciò si rivela particolarmente
necessario nei confronti di quei
bambini che, allo stato attuale delle
conoscenze scientifiche, sono



destinati a morire subito dopo il
parto o a breve distanza di tempo.
Prendersi cura di questi bambini
aiuta i genitori ad elaborare il lutto e
a concepirlo non soltanto come
perdita, ma come tappa di un
cammino d’amore percorso assieme
al figlio.

Purtroppo la cultura oggi dominante
non promuove questo approccio: a
livello sociale, l’uso a volte ossessivo
della diagnosi prenatale e
l’affermarsi di una cultura ostile alla
disabilità inducono spesso alla scelta
dell’aborto, giungendo a configurarlo
come pratica di “prevenzione”. Esso
consiste nell’uccisione deliberata di
una vita umana innocente e come
tale non è mai lecito. L’utilizzo delle
diagnosi prenatali per finalità
selettive, pertanto, è contrario alla
dignità della persona e gravemente
illecito perché espressione di una
mentalità eugenetica. In altri casi,
dopo la nascita, la medesima cultura



porta alla sospensione o al non inizio
delle cure al bambino appena nato,
per la presenza o addirittura solo per
la possibilità che sviluppi nel futuro
una disabilità. Anche questo
approccio, di matrice utilitarista, non
può essere approvato. Una simile
procedura, oltre che disumana, è
gravemente illecita dal punto di vista
morale.

Principio fondamentale
dell’assistenza pediatrica è che il
bambino nella fase finale della vita
ha diritto al rispetto e alla cura della
sua persona, evitando sia
l’accanimento terapeutico e di
ostinazione irragionevole sia ogni
anticipazione intenzionale della sua
morte. In prospettiva cristiana, la
cura pastorale di un bambino malato
terminale invoca la partecipazione
alla vita divina nel Battesimo e nella
Cresima.



Nella fase terminale del decorso di
una malattia inguaribile, anche
qualora vengano sospese le terapie
farmacologiche o di altra natura,
volte a contrastare la patologia di cui
soffre il bambino, in quanto non più
appropriate alla sua deteriorata
condizione clinica e ritenute dai
medici come futili o eccessivamente
gravose per lui, in quanto causa di
ulteriore sofferenza, non deve però
mai venire meno la cura integrale
della persona del piccolo malato,
nelle sue diverse dimensioni
fisiologiche, psicologiche, affettive-
relazionali e spirituali. Curare non
significa solo praticare una terapia e
guarire; così come interrompere una
terapia, quando essa non giova più al
bambino inguaribile, non implica
sospendere le cure efficaci per
sostenere le funzioni fisiologiche
essenziali per la vita del piccolo
paziente, finché il suo organismo è in
grado di beneficiarne (supporti
all’idratazione, alla nutrizione, alla



termoregolazione e ad altri ancora,
nella misura in cui questi siano
richiesti per supportare l’omeostasi
corporea e ridurre la sofferenza
d’organo e sistemica). L’astensione
da ogni ostinazione terapeutica nella
somministrazione dei trattamenti
giudicati inefficaci non deve essere
desistenza curativa, ma deve
mantenere aperto il percorso di
accompagnamento alla morte.
Semmai si deve valutare che anche
interventi routinari, come l’aiuto alla
respirazione, vengano forniti in
maniera indolore e proporzionata,
personalizzando sul paziente
l’adeguato tipo di aiuto, per evitare
che la giusta premura per la vita non
contrasti con una ingiusta
imposizione di dolore evitabile.

In tale contesto, la valutazione e la
gestione del dolore fisico del neonato
e del bambino è essenziale per
rispettarlo e accompagnarlo nelle
fasi più stressanti della malattia.



Cure personalizzate e dolci, oggi
ormai verificate nell’assistenza
clinica pediatrica, affiancate dalla
presenza dei genitori, rendono
possibile una gestione integrata e più
efficace di qualunque intervento
assistenziale.

Il mantenimento del legame affettivo
tra genitori e figlio è parte integrante
del processo di cura. Il rapporto di
accudimento e di accompagnamento
genitore-bambino va favorito con
tutti gli strumenti necessari e
costituisce parte fondamentale della
cura, anche per le patologie non
guaribili e le situazioni ad evoluzione
terminale. Oltre al contatto affettivo,
non si deve dimenticare il momento
spirituale. La preghiera delle persone
vicine, all’intenzione del bambino
malato, ha un valore soprannaturale
che sorpassa e approfondisce il
rapporto affettivo.



Il concetto etico/giuridico del
“miglior interesse del minore” – oggi
utilizzato per effettuare la
valutazione costi-benefici delle cure
da effettuare – in nessun modo può
costituire il fondamento per decidere
di abbreviare la sua vita al fine di
evitargli delle sofferenze, con azioni
od omissioni che per loro natura o
nell’intenzione si possono
configurare come eutanasiche. Come
si è detto, la sospensione di terapie
sproporzionate non può condurre
alla sospensione di quelle cure di
base necessarie ad accompagnarlo
ad una morte naturale dignitosa,
incluse quelle per alleviare il dolore,
e neppure alla sospensione di
quell’attenzione spirituale che si
offre a colui che presto incontrerà
Dio.

7. Terapie analgesiche e soppressione
della coscienza



Alcune cure specializzate richiedono
da parte degli operatori sanitari
un’attenzione e competenze
particolari, per eseguire la migliore
pratica medica dal punto di vista
etico, sempre consapevoli di
accostarsi alle persone nella loro
concreta situazione di dolore.

Per attenuare i dolori del malato, la
terapia analgesica usa farmaci che
possono causare la soppressione
della coscienza (sedazione). Un
profondo senso religioso può
permettere al paziente di vivere il
dolore come un’offerta speciale a
Dio, nell’ottica della Redenzione;[73]

tuttavia, la Chiesa afferma la liceità
della sedazione come parte della
cura che si offre al paziente, affinché
la fine della vita sopraggiunga nella
massima pace possibile e nelle
migliori condizioni interiori. Questo
è vero anche nel caso di trattamenti
che avvicinano il momento della
morte (sedazione palliativa profonda



in fase terminale),[74] sempre, nella
misura del possibile, con il consenso
informato del paziente. Dal punto di
vista pastorale, è bene curare la
preparazione spirituale del malato
perché arrivi coscientemente alla
morte come all’incontro con Dio.[75]

L’uso degli analgesici è, dunque,
parte della cura del paziente, ma
qualsiasi somministrazione che causi
direttamente e intenzionalmente la
morte è una pratica eutanasica ed è
inaccettabile.[76] La sedazione deve
dunque escludere, come suo scopo
diretto, l’intenzione di uccidere,
anche se risulta con essa possibile un
condizionamento sulla morte
comunque inevitabile.[77]

Occorre qui una precisazione in
relazione ai contesti pediatrici: nel
caso del bambino non in grado di
intendere, come per esempio un
neonato, non si deve commettere
l’errore di supporre che il bambino
possa sopportare il dolore e



accettarlo, quando esistono sistemi
per alleviarlo. Per questo è un
dovere medico adoperarsi per
ridurre il più possibile la sofferenza
del bambino, affinché possa giungere
alla morte naturale nella pace e
potendo percepire il più possibile la
presenza amorevole dei medici e,
soprattutto, della famiglia.

8. Lo stato vegetativo e lo stato di
minima coscienza

Altre situazioni rilevanti sono quella
del malato in mancanza persistente
di coscienza, il cosiddetto “stato
vegetativo”, e quella del malato in
stato di “minima coscienza”. È
sempre del tutto fuorviante pensare
che lo stato vegetativo e lo stato di
minima coscienza, in soggetti che
respirano autonomamente, siano
segno che il malato abbia cessato di
essere persona umana con tutta la
dignità che gli è propria.[78] Al
contrario, in questi stati di massima



debolezza, deve essere riconosciuto
nel suo valore e assistito con cure
adeguate. Il fatto che il malato possa
rimanere per anni in questa dolorosa
situazione senza una speranza chiara
di recupero implica indubbia
sofferenza per coloro che se ne
prendono cura.

Può anzitutto essere utile richiamare
quanto occorre mai perdere di vista
in rapporto a simile dolorosa
situazione. Vale a dire: il paziente in
questi stati ha diritto
all’alimentazione e all’idratazione;
alimentazione e idratazione per via
artificiale sono in linea di principio
misure ordinarie; in alcuni casi, tali
misure possono diventare
sproporzionate, o perché la loro
somministrazione non è più efficace,
o perché i mezzi per somministrarle
creano un peso eccessivo e
procurano effetti negativi che
sorpassano i benefici.



Nell’ottica di questi principi,
l’impegno dell’operatore sanitario
non può limitarsi al paziente ma
deve estendersi anche alla famiglia o
a chi è responsabile per la cura del
paziente, nei confronti dei quali
occorre prevedere anche un
opportuno accompagnamento
pastorale. Bisogna perciò prevedere
un supporto adeguato ai familiari nel
portare il peso prolungato
dell’assistenza a malati in questi
stati, assicurando loro quella
vicinanza che li aiuti a non
scoraggiarsi e soprattutto a non
vedere come unica soluzione
l’interruzione delle cure. Occorre
essere a ciò adeguatamente
preparati, proprio come occorre che i
familiari siano doverosamente
sostenuti.

9. L’obiezione di coscienza da parte
degli operatori sanitari e delle
istituzioni sanitarie cattoliche



Dinnanzi a leggi che legittimano –
sotto qualsiasi forma di assistenza
medica – l’eutanasia o il suicidio
assistito, si deve sempre negare
qualsiasi cooperazione formale o
materiale immediata. Tali contesti
costituiscono un ambito specifico per
la testimonianza cristiana, nei quali
«bisogna obbedire a Dio piuttosto che
agli uomini» (At 5, 29). Non esiste il
diritto al suicidio né quello
all’eutanasia: il diritto esiste per
tutelare la vita e la co-esistenza tra
gli uomini, non per causare la morte.
Non è pertanto mai lecito per
nessuno collaborare con simili azioni
immorali o lasciar intendere che si
possa essere complici con parole,
opere od omissioni. L’unico vero
diritto è quello del malato di essere
accompagnato e curato con umanità.
Solo così si custodisce la sua dignità
fino al sopraggiungere della morte
naturale. «Nessun operatore
sanitario, dunque, può farsi tutore
esecutivo di un diritto inesistente,



anche quando l’eutanasia fosse
richiesta in piena coscienza dal
soggetto interessato».[79]

Al riguardo, i principi generali circa
la cooperazione al male, ossia ad
azioni illecite, sono così riaffermati:
«I cristiani, come tutti gli uomini di
buona volontà, sono chiamati, per un
grave dovere di coscienza, a non
prestare la loro collaborazione
formale a quelle pratiche che, pur
ammesse dalla legislazione civile,
sono in contrasto con la Legge di Dio.
Infatti, dal punto di vista morale, non
è mai lecito cooperare formalmente
al male. Tale cooperazione si verifica
quando l’azione compiuta, o per la
sua stessa natura o per la
configurazione che essa viene
assumendo in un concreto contesto,
si qualifica come partecipazione
diretta ad un atto contro la vita
umana innocente o come
condivisione dell’intenzione
immorale dell’agente principale.



Questa cooperazione non può mai
essere giustificata né invocando il
rispetto della libertà altrui, né
facendo leva sul fatto che la legge
civile la prevede e la richiede: per gli
atti che ciascuno personalmente
compie esiste, infatti, una
responsabilità morale a cui nessuno
può mai sottrarsi e sulla quale
ciascuno sarà giudicato da Dio stesso
(cfr. Rm 2, 6; 14, 12)».[80]

È necessario che gli Stati riconoscano
l’obiezione di coscienza in campo
medico e sanitario, nel rispetto dei
principi della legge morale naturale,
e specialmente laddove il servizio
alla vita interpella quotidianamente
la coscienza umana.[81] Dove questa
non fosse riconosciuta, si può
arrivare alla situazione di dover
disobbedire alla legge, per non
aggiungere ingiustizia ad ingiustizia,
condizionando la coscienza delle
persone. Gli operatori sanitari non
devono esitare a chiederla come



diritto proprio e come contributo
specifico al bene comune.

Parimenti, le istituzioni sanitarie
devono superare le forti pressioni
economiche che talvolta le inducono
ad accettare la pratica dell’eutanasia.
E qualora la difficoltà a reperire i
mezzi necessari rendesse assai
gravoso l’impegno delle pubbliche
istituzioni, la società tutta è chiamata
ad un supplemento di responsabilità
affinché i malati inguaribili non
siano abbandonati a sé stessi o alle
sole risorse dei loro familiari. Tutto
ciò richiede una presa di posizione
chiara e unitaria da parte delle
Conferenze Episcopali, delle Chiese
locali, così come delle comunità e
delle istituzioni cattoliche per
tutelare il proprio diritto
all’obiezione di coscienza nei contesti
ordinamentali che prevedono
l’eutanasia e il suicidio.



Le istituzioni sanitarie cattoliche
costituiscono un segno concreto del
modo con cui la comunità ecclesiale,
sull’esempio del Buon Samaritano, si
prende cura degli infermi. Il
comando di Gesù, «curate i
malati» (Lc 10, 9), trova una sua
concreta attuazione non solo
imponendo loro le mani, ma anche
raccogliendoli dalla strada,
assistendoli nelle proprie abitazioni e
realizzando apposite strutture di
accoglienza e di ospitalità. Fedele al
comando del Signore, la Chiesa ha
realizzato, nel corso dei secoli, varie
strutture di accoglienza, dove la cura
medica trova una sua specifica
declinazione nella dimensione di
servizio integrale alla persona
malata.

Le istituzioni sanitarie cattoliche
sono chiamate ad essere fedeli
testimoni dell’irrinunciabile
attenzione etica per il rispetto dei
valori umani fondamentali e di quelli



cristiani costitutivi della loro
identità, mediante l’astensione da
comportamenti di evidente illiceità
morale e la dichiarata e formale
obbedienza agli insegnamenti del
Magistero ecclesiale. Ogni altra
azione, che non corrisponda alle
finalità e ai valori ai quali le
istituzioni sanitarie cattoliche si
ispirano, non è eticamente
accettabile e, pertanto, pregiudica
l’attribuzione, alla istituzione
sanitaria stessa, della qualifica di
“cattolica”.

In tal senso, non è eticamente
ammissibile una collaborazione
istituzionale con altre strutture
ospedaliere verso le quali orientare e
indirizzare le persone che chiedono
l’eutanasia. Simili scelte non possono
essere moralmente ammesse né
appoggiate nella loro realizzazione
concreta, anche se sono legalmente
possibili. Infatti, le leggi che
approvano l’eutanasia «non solo non



creano nessun obbligo per la
coscienza, ma sollevano piuttosto un 
grave e preciso obbligo di opporsi ad
esse mediante obiezione di coscienza.
Fin dalle origini della Chiesa, la
predicazione apostolica ha inculcato
ai cristiani il dovere di obbedire alle
autorità pubbliche legittimamente
costituite (cfr. Rm 13, 1-7; 1 Pt 2,
13-14), ma nello stesso tempo ha
ammonito fermamente che “bisogna
obbedire a Dio piuttosto che agli
uomini” (At 5, 29)».[82]

Il diritto all’obiezione di coscienza
non deve farci dimenticare che i
cristiani non rifiutano queste leggi in
virtù di una convinzione religiosa
privata, ma di un diritto
fondamentale e inviolabile di ogni
persona, essenziale al bene comune
di tutta la società. Si tratta, infatti, di
leggi contrarie al diritto naturale in
quanto minano i fondamenti stessi
della dignità umana e di una
convivenza improntata a giustizia.



10. L’accompagnamento pastorale e il
sostegno dei sacramenti

Il momento della morte è un passo
decisivo dell’uomo nel suo incontro
con Dio Salvatore. La Chiesa è
chiamata ad accompagnare
spiritualmente i fedeli in questa
situazione, offrendo loro le “risorse
sananti” della preghiera e dei
sacramenti. Aiutare il cristiano a
viverlo in un contesto
d’accompagnamento spirituale è un
atto supremo di carità. Proprio
perché «nessun credente dovrebbe
morire nella solitudine e
nell’abbandono»,[83] è necessario
creare attorno al malato una solida
piattaforma di relazioni umane e
umanizzanti che lo accompagnino e
lo aprano alla speranza.

La parabola del Buon Samaritano
indica quale debba essere il rapporto
con il prossimo sofferente, quali
atteggiamenti da evitare –



indifferenza, apatia, pregiudizio,
paura di sporcarsi le mani, chiusura
nei propri affari – e quali
intraprendere – attenzione, ascolto,
comprensione, compassione,
discrezione.

L’invito all’imitazione, «Va’ e anche
tu fa’ lo stesso» (Lc 10, 37), è un
monito a non sottovalutare tutto il
potenziale umano di presenza, di
disponibilità, di accoglienza, di
discernimento, di coinvolgimento,
che la prossimità verso chi è in
situazione di bisogno esige e che è
essenziale nella cura integrale della
persona malata.

La qualità dell’amore e della cura
delle persone in situazioni critiche e
terminali della vita concorre ad
allontanare in queste il terribile ed
estremo desiderio di porre fine alla
propria vita. Solo un contesto di
calore umano e di fraternità
evangelica, infatti, è in grado di



aprire un orizzonte positivo e di
sostenere il malato nella speranza e
in un fiducioso affidarsi.

Tale accompagnamento fa parte del
percorso definito dalle cure palliative
e deve comprendere il paziente e la
sua famiglia.

La famiglia, da sempre, ha rivestito
un ruolo importante nella cura, la cui
presenza, sostegno, affetto,
costituiscono per il malato un fattore
terapeutico essenziale. Essa, infatti,
ricorda Papa Francesco, «è stata da
sempre l’“ospedale” più vicino.
Ancora oggi, in tante parti del
mondo, l’ospedale è un privilegio per
pochi, e spesso è lontano. Sono la
mamma, il papà, i fratelli, le sorelle,
le nonne che garantiscono le cure e
aiutano a guarire».[84]

Il farsi carico dell’altro o il prendersi
cura delle sofferenze altrui è un
impegno che coinvolge non solo
alcuni, ma abbraccia la



responsabilità di tutti, di tutta la
comunità cristiana. San Paolo
afferma che, quando un membro
soffre, tutto il corpo è nella
sofferenza (cfr. 1 Cor 12, 26) e tutto
intero si china sul membro malato
per recargli sollievo. Ognuno, per la
sua parte, è chiamato ad essere
“servo della consolazione” di fronte a
qualsivoglia situazione umana di
desolazione e sconforto.

L’accompagnamento pastorale
chiama in causa l’esercizio delle
virtù umane e cristiane dell’empatia
(en-pathos), della compassione (cum-
passio), del farsi carico della sua
sofferenza condividendola, e della 
consolazione (cum-solacium),
dell’entrare nella solitudine dell’altro
per farlo sentire amato, accolto,
accompagnato, sostenuto.

Il ministero di ascolto e di
consolazione che il sacerdote è
chiamato ad offrire, facendosi segno



della sollecitudine compassionevole
di Cristo e della Chiesa, può e deve
avere un ruolo decisivo. In questa
importante missione è oltremodo
importante testimoniare e coniugare
quella verità e carità con cui lo
sguardo del Buon Pastore non smette
di accompagnare tutti i suoi figli.
Data l’importanza della figura del
sacerdote nell’accompagnamento
umano, pastorale e spirituale dei
malati nelle fasi terminali della vita,
occorre che nel suo percorso di
formazione sia prevista una
aggiornata e mirata preparazione al
riguardo. È altresì importante che
siano formati ad un tale
accompagnamento cristiano anche i
medici e gli operatori sanitari, poiché
vi possono essere circostanze
particolari che rendono assai
difficoltosa un’adeguata presenza dei
sacerdoti al capezzale dei malati
terminali.



Essere uomini e donne esperti in
umanità significa favorire, attraverso
gli atteggiamenti con cui ci si prende
cura del prossimo sofferente,
l’incontro con il Signore della vita,
l’unico capace di versare, in maniera
efficace, sulle ferite umane l’olio
della consolazione e il vino della
speranza.

Ogni uomo ha il diritto naturale di
essere assistito in quest’ora suprema
secondo le espressioni della religione
che professa.

Il momento sacramentale è sempre
culmine di tutto l’impegno pastorale
di cura che precede e fonte di tutto
ciò che segue.

La Chiesa chiama sacramenti «di
guarigione»[85] la Penitenza e
l’Unzione degli infermi, che
culminano nell’Eucaristia come
“viatico” per la vita eterna.[86]

Mediante la vicinanza della Chiesa, il
malato vive la vicinanza di Cristo che



lo accompagna nel cammino verso la
casa del Padre (cfr. Gv 14, 6) e lo
aiuta a non cadere nella
disperazione,[87] sostenendolo nella
speranza, soprattutto quando il
cammino si fa più faticoso.[88]

11. Il discernimento pastorale verso
chi chiede eutanasia o suicidio
assistito

Un caso del tutto speciale in cui oggi
è necessario riaffermare
l’insegnamento della Chiesa è
l’accompagnamento pastorale di
colui che ha chiesto espressamente
l’eutanasia o il suicidio assistito.
Rispetto al sacramento della
Riconciliazione, il confessore deve
assicurarsi che ci sia contrizione, la
quale è necessaria per la validità
dell’assoluzione, e che consiste nel
«dolore dell’animo e la riprovazione
del peccato commesso,
accompagnato dal proposito di non
peccare più in avvenire».[89] Nel



nostro caso, ci troviamo davanti ad
una persona che, oltre le sue
disposizioni soggettive, ha compiuto
la scelta di un atto gravemente
immorale e persevera in esso
liberamente. Si tratta di una
manifesta non-disposizione per la
recezione dei sacramenti della
Penitenza, con l’assoluzione,[90] e
dell’Unzione,[91] così come del Viatico.
[92] Potrà ricevere tali sacramenti nel
momento in cui la sua disposizione a
compiere dei passi concreti permetta
al ministro di concludere che il
penitente ha modificato la sua
decisione. Ciò comporta anche che
una persona che si sia registrata in
un’associazione per ricevere
l’eutanasia o il suicidio assistito
debba mostrare il proposito di
annullare tale iscrizione, prima di
ricevere i sacramenti. Si ricordi che
la necessità di posporre l’assoluzione
non implica un giudizio
sull’imputabilità della colpa, in
quanto la responsabilità personale



potrebbe essere diminuita o perfino
non sussistere.[93] Nel caso in cui il
paziente fosse ormai privo di
coscienza, il sacerdote potrebbe
amministrare i sacramenti sub
condicione se si può presumere il
pentimento a partire da qualche
segno dato anteriormente dalla
persona malata.

Questa posizione della Chiesa non è
segno di mancanza d’accoglienza del
malato. Essa deve essere, infatti,
unita all’offerta di un aiuto e di un
ascolto sempre possibili, sempre
concessi, insieme ad una
approfondita spiegazione del
contenuto del sacramento, al fine di
dare alla persona, fino all’ultimo
momento, gli strumenti per poterlo
scegliere e desiderare. La Chiesa,
infatti, è attenta a scrutare i segni di
conversione sufficienti, perché i
fedeli possano chiedere
ragionevolmente la ricezione dei
sacramenti. Si ricordi che posporre



l’assoluzione è anche un atto
medicinale della Chiesa, volto, non a
condannare il peccatore, ma a
muoverlo e accompagnarlo verso la
conversione.

Cosicché, anche nel caso in cui una
persona non si trovi nelle condizioni
oggettive per ricevere i sacramenti, è
necessaria una vicinanza che inviti
sempre alla conversione. Soprattutto
se l’eutanasia, richiesta o accettata,
non verrà praticata in breve tempo.
Ci sarà allora la possibilità di un
accompagnamento per far rinascere
la speranza e modificare la scelta
erronea, così che al malato sia aperto
l’accesso ai sacramenti.

Tuttavia, non è ammissibile da parte
di coloro che assistono
spiritualmente questi infermi alcun
gesto esteriore che possa essere
interpretato come un’approvazione
dell’azione eutanasica, come ad
esempio il rimanere presenti



nell’istante della sua realizzazione.
Tale presenza non può che
interpretarsi come complicità.
Questo principio riguarda in
particolar modo, ma non solo, i
cappellani delle strutture sanitarie
ove può essere praticata l’eutanasia,
che non devono dare scandalo
mostrandosi in qualsiasi modo
complici della soppressione di una
vita umana.

12. La riforma del sistema educativo e
della formazione degli operatori
sanitari

Nel contesto sociale e culturale
odierno, così denso di sfide in
relazione alla tutela della vita umana
nelle fasi più critiche dell’esistenza, il
ruolo dell’educazione è ineludibile.
La famiglia, la scuola, le altre
istituzioni educative e le comunità
parrocchiali devono lavorare con
perseveranza per il risveglio e
l’affinamento di quella sensibilità



verso il prossimo e la sua sofferenza,
di cui è diventata simbolo la figura
del Samaritano evangelico.[94]

Le cappellanie ospedaliere sono
tenute ad ampliare la formazione
spirituale e morale degli operatori
sanitari, inclusi medici e personale
infermieristico, così come dei gruppi
di volontariato ospedalieri, perché
sappiano fornire l’assistenza umana
e psicologica necessaria nelle fasi
terminali della vita. La cura
psicologica e spirituale del paziente
durante tutto il decorso della
malattia deve essere una priorità per
gli operatori pastorali e sanitari,
avendo cura di porre al centro il
paziente e la sua famiglia.

Le cure palliative devono essere
diffuse nel mondo ed è doveroso
predisporre a tal fine corsi di laurea
per la formazione specialistica degli
operatori sanitari. Prioritaria è
anche la diffusione di una corretta e



capillare informazione sulla efficacia
di autentiche cure palliative per un
accompagnamento dignitoso della
persona fino alla morte naturale. Le
istituzioni sanitarie di ispirazione
cristiana devono predisporre linee-
guida per i propri operatori sanitari
che includano una appropriata
assistenza psicologica, morale e
spirituale come componente
essenziale delle cure palliative.

L’assistenza umana e spirituale deve
rientrare nei percorsi formativi
accademici di tutti gli operatori
sanitari e nei tirocini ospedalieri.

Oltre a ciò, le strutture sanitarie e
assistenziali devono predisporre 
modelli di assistenza psicologica e
spirituale agli operatori sanitari che
hanno in carico i pazienti nelle fasi
terminali della vita umana. Prendersi
cura di chi cura è essenziale per
evitare che sugli operatori e i medici
ricada tutto il peso (burn out) della



sofferenza e della morte dei pazienti
inguaribili. Essi hanno bisogno di
sostegno e di momenti di confronto e
ascolto adeguati per poter elaborare
non solo valori ed emozioni, ma
anche il senso dell’angoscia, della
sofferenza e della morte nell’ambito
del loro servizio alla vita. Devono
poter percepire il senso profondo di
speranza e la consapevolezza che la
propria missione è una vera
vocazione a sostenere e
accompagnare il mistero della vita e
della grazia nelle fasi dolorose e
terminali dell’esistenza.[95]

Conclusione

Il mistero della Redenzione
dell’uomo è in modo sorprendente
radicato nel coinvolgimento
amorevole di Dio con la sofferenza
umana. Ecco perché possiamo fidarci
di Dio e trasmettere questa certezza
nella fede all’uomo sofferente e
spaventato dal dolore e dalla morte.



La testimonianza cristiana mostra
come la speranza sia sempre
possibile, anche all’interno della
cultura dello scarto. «L’eloquenza
della parabola del Buon Samaritano,
come anche di tutto il Vangelo, è in
particolare questa: l’uomo deve
sentirsi come chiamato in prima
persona a testimoniare l’amore nella
sofferenza».[96]

La Chiesa impara dal Buon
Samaritano la cura del malato
terminale e obbedisce così al
comandamento connesso al dono
della vita: «rispetta, difendi, ama e
servi la vita, ogni vita umana!».[97] Il
vangelo della vita è un vangelo della
compassione e della misericordia
indirizzato all’uomo concreto, debole
e peccatore, per sollevarlo,
mantenerlo nella vita di grazia e, se
possibile, guarirlo da ogni possibile
ferita.



Non basta, tuttavia, condividere il
dolore, bisogna immergersi nei frutti
del Mistero Pasquale di Cristo per
vincere il peccato e il male, con la
volontà di «rimuovere la miseria
altrui come si trattasse della
propria».[98] La miseria più grande
consiste, però, nella mancanza di
speranza davanti alla morte. Questa
è la speranza annunciata dalla
testimonianza cristiana, la quale, per
essere efficace, deve essere vissuta
nella fede, coinvolgendo tutti,
familiari, infermieri, medici, e la
pastorale delle diocesi e dei centri
ospedalieri cattolici, chiamati a
vivere con fedeltà il dovere
d’accompagnamento dei malati in
tutte le fasi della malattia, e in
particolare nelle fasi critiche e
terminali della vita, così come
definito nel presente documento.

Il Buon Samaritano, che pone al
centro del suo cuore il volto del
fratello in difficoltà, sa vedere il suo



bisogno, gli offre tutto il bene
necessario per sollevarlo dalla ferita
della desolazione e apre nel suo
cuore luminose feritoie di speranza.

Il “volere il bene” del Samaritano,
che si fa prossimo dell’uomo ferito
non a parole né con la lingua, ma con
i fatti e nella verità (cfr. 1 Gv 3, 18),
prende la forma di cura, sull’esempio
di Cristo il quale passò beneficando e
sanando tutti (cfr. At 10, 38).

Guariti da Gesù, diveniamo uomini e
donne chiamati ad annunciare la sua
potenza sanante, ad amare e a
prenderci cura del prossimo come
Lui ci ha testimoniato.

Questa vocazione all’amore e alla
cura per l’altro,[99] che porta con sé
guadagni di eternità, è resa esplicita
dal Signore della vita nella parafrasi
del giudizio finale: ricevete in eredità
il regno, perché ero malato e mi
avete visitato. Quando mai, Signore?
Tutte le volte che avete fatto questo a



un vostro fratello più piccolo, a un
vostro fratello sofferente, lo avete
fatto a me (cfr. Mt 25, 31-46).

Il Sommo Pontefice Francesco, in data
25 giugno 2020, ha approvato questa
Lettera, decisa nella Sessione Plenaria
di questa Congregazione il 29 gennaio
2020, e ne ha ordinato la
pubblicazione.

Dato a Roma, dalla sede della
Congregazione per la Dottrina della
Fede, il 14 luglio 2020, memoria
liturgica di san Camillo de Lellis.

Luis F. Card. LADARIA, S.I

Prefetto

✠ Giacomo MORANDI

Arcivescovo Titolare di Cerveteri

Segretario



[1] Messale Romano riformato a
norma dei decreti del Concilio
Ecumenico Vaticano II, promulgato da
papa Paolo VI e riveduto da papa
Giovanni Paolo II, Conferenza
Episcopale Italiana – Fondazione di
Religione Santi Francesco d’Assisi e
Caterina da Siena, Roma 2020,
Prefazio comune VIII, p. 404.

[2] Cfr. Pontificio Consiglio per gli
Operatori Sanitari, Nuova carta degli
Operatori sanitari, Libreria Editrice
Vaticana, Città del Vaticano 2016, n.
6.

[3] Cfr. Benedetto XVI, Lett. Enc. Spe
salvi (30 novembre 2007), n. 22: AAS
99 (2007), 1004: «Se al progresso
tecnico non corrisponde un
progresso nella formazione etica
dell’uomo, nella crescita dell’uomo
interiore (cfr. Ef 3, 16; 2 Cor 4, 16),
allora esso non è un progresso, ma
una minaccia per l’uomo e per il
mondo».



[4] Cfr. Francesco, Discorso
all’Associazione Italiana contro le
leucemie-linfomi e mieloma (AIL) (2
marzo 2019): L’Osservatore Romano,
3 marzo 2019, 7.

[5] Francesco, Esort. Ap. Amoris
laetitia (19 marzo 2016), n. 3: AAS 108
(2016), 312.

[6] Cfr. Conc. Ecum. Vat. II, Cost. Past. 
Gaudium et spes (7 dicembre 1965), n.
10: AAS 58 (1966), 1032-1033.

[7] Cfr. Giovanni Paolo II, Lett. Ap. 
Salvifici doloris (11 febbraio 1984), n.
4: AAS 76 (1984), 203.

[8] Cfr. Pontificio Consiglio per gli
Operatori Sanitari, Nuova carta degli
Operatori sanitari, n. 144.

[9] Francesco, Messaggio per la XLVIII
Giornata Mondiale delle
Comunicazioni Sociali (24 gennaio
2014): AAS 106 (2014), 114.



[10] Giovanni Paolo II, Lett. Enc. 
Evangelium vitae (25 marzo 1995), n.
87: AAS 87 (1995), 500.

[11] Cfr. Giovanni Paolo II, Lett. Enc. 
Centesimus annus (1 maggio 1991), n.
37: AAS 83 (1991), 840.

[12] Giovanni Paolo II, Lett. Enc. 
Veritatis splendor (6 agosto 1993), n.
50: AAS 85 (1993), 1173.

[13] Giovanni Paolo II, Discorso ai
partecipanti al Congresso
Internazionale su “I trattamenti di
sostegno vitale e lo stato vegetativo.
Progressi scientifici e dilemmi etici”
(20 marzo 2004), n. 7: AAS 96 (2004),
489.

[14] Cfr. Congregazione per la Dottrina
della Fede, Lett. Placuit Deo (22
febbraio 2018), n. 6: AAS 110 (2018),
430.



[15] Cfr. Pontificio Consiglio per gli
Operatori Sanitari, Nuova carta degli
Operatori sanitari, n. 9.

[16] Cfr. Paolo VI, Allocuzione
nell’ultima sessione pubblica del
Concilio (7 dicembre 1965): AAS 58
(1966), 55-56.

[17] Pontificio Consiglio per gli
Operatori Sanitari, Nuova carta degli
Operatori sanitari, n. 9.

[18] Cfr. Congregazione per la Dottrina
della Fede, Lett. Placuit Deo (22
febbraio 2018), n. 12: AAS 110 (2018),
433-434.

[19] Francesco, Discorso ai partecipanti
all’Assemblea Plenaria della
Congregazione per la Dottrina della
Fede (30 gennaio 2020): L’Osservatore
Romano, 31 gennaio 2020, 7.

[20] Cfr. Benedetto XVI, Lett. Enc. Deus
caritas est (25 dicembre 2005), n. 31: 
AAS 98 (2006), 245.



[21] Cfr. Benedetto XVI, Lett. Enc. 
Caritas in veritate (29 giugno 2009),
n. 76: AAS 101 (2009), 707.

[22] Cfr. Giovanni Paolo II, Lett. Enc. 
Evangelium vitae (25 marzo 1995), n.
49: AAS 87 (1995), 455: «Il senso più
vero e profondo della vita: quello di
essere un dono che si compie nel
donarsi».

[23] Conc. Ecum. Vat. II, Cost. Dogm. 
Dei Verbum (8 novembre 1965), n. 2: 
AAS 58 (1966), 818.

[24] Giovanni Paolo II, Lett. Enc. 
Evangelium vitae (25 marzo 1995), n.
34: AAS 87 (1995), 438.

[25] Cfr. Dichiarazione congiunta delle
Religioni Monoteiste Abramitiche
sulle problematiche del fine vita, Città
del Vaticano, 28 ottobre 2019: «Ci
opponiamo ad ogni forma di
eutanasia – che è un atto diretto
deliberato e intenzionale di prendere
la vita – cosi come al suicidio



medicalmente assistito che è un
diretto, deliberato ed intenzionale
supporto al suicidarsi – in quanto
sono atti completamente in
contraddizione con il valore della
vita umana e perciò di conseguenza
sono azioni sbagliate dal punto di
vista sia morale sia religioso e
dovrebbero essere vietate senza
eccezioni».

[26] Cfr. Francesco, Discorso al
Congresso dell’Associazione Medici
Cattolici Italiani nel 70º anniversario
di fondazione (15 novembre 2014): 
AAS 106 (2014), 976.

[27] Cfr. Pontificio Consiglio per gli
Operatori Sanitari. Nuova carta degli
Operatori sanitari, n. 1;
Congregazione per la Dottrina della
Fede, Istr. Dignitas personae (8
settembre 2008), n. 8: AAS 100 (2008),
863.



[28] Francesco, Lett. Enc. Laudato si’
(24 maggio 2015), n. 65: AAS 107
(2015), 873.

[29] Conc. Ecum. Vat. II, Cost. Past. 
Gaudium et spes (7 dicembre 1965), n.
27: AAS 58 (1966), 1047-1048.

[30] Francesco, Discorso al Congresso
dell’Associazione Medici Cattolici
Italiani nel 70º anniversario di
fondazione (15 novembre 2014): AAS
106 (2014), 976.

[31] Cfr. Francesco, Discorso alla
Federazione Nazionale degli Ordini
dei Medici Chirurghi e degli
Odontoiatri (20 settembre 2019): 
L’Osservatore Romano, 21 settembre
2019, 8: «Si tratta di strade sbrigative
di fronte a scelte che non sono, come
potrebbero sembrare, espressione di
libertà della persona, quando
includono lo scarto del malato come
possibilità, o falsa compassione di
fronte alla richiesta di essere aiutati
ad anticipare la morte».



[32] Congregazione per la Dottrina
della Fede, Lett. Placuit Deo (22
febbraio 2018), n. 3: AAS 110 (2018),
428-429; cfr. Francesco, Lett. Enc. 
Laudato si’ (24 maggio 2015), n. 162: 
AAS 107 (2015), 912.

[33] Cfr. Benedetto XVI, Lett. Enc. 
Caritas in veritate (29 giungo 2009),
n. 53: AAS 101 (2009), 688: «Una delle
più profonde povertà che l’uomo può
sperimentare è la solitudine. A ben
vedere anche le altre povertà,
comprese quelle materiali, nascono
dall’isolamento, dal non essere amati
o dalla difficoltà di amare».

[34] Cfr. Francesco, Esort. Ap. Evangelii
gaudium (24 novembre 2013), n. 53: 
AAS 105 (2013), 1042; si veda anche:
Id., Discorso alla delegazione
dell’Istituto “Dignitatis Humanae” (7
dicembre 2013): AAS 106 (2014),
14-15; Id., Incontro con gli anziani (28
settembre 2014): AAS 106 (2014),
759-760.



[35] Cfr. Giovanni Paolo II, Lett. Enc. 
Evangelium vitae (25 marzo 1995), n.
12: AAS 87 (1995), 414.

[36]
/sup> Congregazione per la Dottrina della Fede, Dich. 

Iura et

bona
 (5 maggio 1980), II: 

AAS
 72 (1980), 546.

[37] Giovanni Paolo II, Lett. Enc. 
Evangelium vitae (25 marzo 1995), n.
65: AAS 87 (1995), 475; cfr.
Congregazione per la Dottrina della
Fede, Dich. Iura et bona (5 maggio
1980), II: AAS 72 (1980), 546.

[38] Giovanni Paolo II, Lett. Enc. 
Evangelium vitae (25 marzo 1995), n.
65: AAS 87 (1995), 477. È una dottrina
proposta in modo definitivo nella
quale la Chiesa impegna la sua
infallibilità: cfr. Congregazione per la
Dottrina della Fede, Nota dottrinale
illustrativa della formula conclusiva
della Professio fidei (29 giugno 1998),
n. 11: AAS 90 (1998), 550.



[39] Congregazione per la Dottrina
della Fede, Dich. Iura et bona (5
maggio 1980), II: AAS 72 (1980), 546.

[40] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2286.

[41] Cfr. ibidem, nn. 1735 e 2282.

[42] Congregazione per la Dottrina
della Fede, Dich. Iura et bona (5
maggio 1980), II: AAS 72 (1980), 546.

[43] Pontificio Consiglio per gli
Operatori Sanitari, Nuova carta degli
Operatori sanitari, n. 169.

[44] Cfr. ibidem, n. 170.

[45] Cfr. Giovanni Paolo II, Lett. Enc. 
Evangelium vitae (25 marzo 1995), n.
72: AAS 87 (1995), 484-485.

[46] Francesco, Discorso ai partecipanti
all’Assemblea Plenaria della
Congregazione per la Dottrina della
Fede (30 gennaio 2020): L’Osservatore
Romano, 31 gennaio 2020, 7.



[47] Giovanni Paolo II, Lett. Enc. 
Veritatis splendor (6 agosto 1993), n.
15: AAS 85 (1993), 1145.

[48] Cfr. Benedetto XVI, Lett. Enc. Spe
salvi (30 novembre 2007), nn. 36-37: 
AAS 99 (2007), 1014-1016.

[49] Congregazione per la Dottrina
della Fede, Dich. Iura et bona (5
maggio 1980), II: AAS 72 (1980), 546.

[50] Giovanni Paolo II, Lett. Ap. 
Salvifici doloris (11 febbraio 1984), n.
5: AAS 76 (1984), 204.

[51] Cfr. Benedetto XVI, Lett. Enc. Spe
salvi (30 novembre 2007), n. 38: AAS
99 (2007), 1016.

[52] Cfr. Giovanni Paolo II, Lett. Ap. 
Salvifici doloris (11 febbraio 1984), n.
29: AAS 76 (1984), 244: «Non può
l’uomo “prossimo” passare con
indifferenza davanti alla sofferenza
altrui in nome della fondamentale
solidarietà umana, né tanto meno in



nome dell'amore del prossimo. Egli
deve “fermarsi”, “commuoversi”,
agendo così come il Samaritano della
parabola evangelica. La parabola in
sé esprime una verità profondamente
cristiana, ma insieme quanto mai
universalmente umana».

[53] Cfr. Congregazione per la Dottrina
della Fede, Dich. Iura et bona (5
maggio 1980), IV: AAS 72 (1980),
549-551.

[54] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2278; Pontificio Consiglio
per gli Operatori Sanitari, Carta degli
Operatori sanitari, Libreria Editrice
Vaticana, Città del Vaticano 1995, n.
119; Giovanni Paolo II, Lett. Enc. 
Evangelium vitae (25 marzo 1995), n.
65: AAS 87 (1995), 475; Francesco, 
Messaggio ai partecipanti al meeting
regionale europeo della World
Medical Association (7 novembre
2017): «E se sappiamo che della
malattia non possiamo sempre



garantire la guarigione, della
persona vivente possiamo e
dobbiamo sempre prenderci cura:
senza abbreviare noi stessi la sua
vita, ma anche senza accanirci
inutilmente contro la sua morte»;
Pontificio Consiglio per gli Operatori
Sanitari, Nuova carta degli Operatori
sanitari, n. 149.

[55] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2278; Congregazione per
la Dottrina della Fede, Dich. Iura et
bona (5 maggio 1980), IV: AAS 72
(1980), 550-551; Giovanni Paolo II,
Lett. Enc. Evangelium vitae (25 marzo
1995), n. 65: AAS 87 (1995), 475;
Pontificio Consiglio per gli Operatori
Sanitari, Nuova carta degli Operatori
sanitari, n. 150.

[56] Giovanni Paolo II, Lett. Enc. 
Evangelium vitae (25 marzo 1995), n.
65: AAS 87 (1995), 476.



[57] Cfr. Pontificio Consiglio per gli
Operatori Sanitari, Nuova carta degli
Operatori sanitari, n. 150.

[58] Cfr. Giovanni Paolo II, Discorso ai
partecipanti ad un incontro di studio
sulla procreazione responsabile (5
giugno 1987), n. 1: Insegnamenti di
Giovanni Paolo II, X/2 (1987), 1962:
«Parlare di “conflitto di valori o beni”
e della conseguente necessità di
compiere come una sorta di
“bilanciamento” degli stessi,
scegliendo uno e rifiutando l’altro,
non è moralmente corretto».

[59] Cfr. Giovanni Paolo II, Discorso
alla Associazione Medici Cattolici
Italiani (28 dicembre 1978): 
Insegnamenti di Giovanni Paolo II, I
(1978), 438.

[60] Cfr. Pontificio Consiglio per gli
Operatrori Sanitari, Nuova carta
degli Operatori sanitari, n. 150.



[61] Cfr. Congregazione per la Dottrina
della Fede, Risposte ai quesiti della
Conferenza Episcopale Statunitense
circa l’alimentazione e l’idratazione
artificiali (1 agosto 2007): AAS 99
(2007), 820.

[62] Cfr. ibidem.

[63] Cfr. Pontificio Consiglio per gli
Operatori Sanitari, Nuova carta degli
Operatori sanitari, n. 152. «La 
nutrizione e l’idratazione, anche
artificialmente somministrate,
rientrano tra le cure di base dovute
al morente, quando non risultino
troppo gravose o di alcun beneficio.
La loro sospensione non giustificata
può avere il significato di un vero e
proprio atto eutanasico: “La
somministrazione di cibo e acqua,
anche per vie artificiali, è in linea di
principio un mezzo ordinario e
proporzionato di conservazione della
vita. Essa è quindi obbligatoria, nella
misura in cui e fino a quando



dimostra di raggiungere la sua
finalità propria, che consiste nel
procurare l’idratazione e il
nutrimento del paziente. In tal modo
si evitano le sofferenze e la morte
dovute all’inanizione e alla
disidratazione”».

[64] Francesco, Discorso alla Plenaria
della Pontificia Accademia per la Vita
(5 marzo 2015): AAS 107 (2015), 274,
in riferimento a: Giovanni Paolo II,
Lett. Enc. Evangelium vitae (25 marzo
1995), n. 65: AAS 87 (1995), 476. Cfr. 
Catechismo della Chiesa Cattolica, n.
2279.

[65] Cfr. Francesco, Discorso alla
Plenaria della Pontificia Accademia
per la Vita (5 marzo 2015): AAS 107
(2015), 275.

[66] Cfr. Pontificio Consiglio per gli
Operatori Sanitari, Nuova carta degli
Operatori sanitari, n. 147.



[67] Cfr. Giovanni Paolo II, Lett. Ap. 
Salvifici doloris (11 febbraio 1984), n.
2: AAS 76 (1984), 202: «La sofferenza
sembra appartenere alla
trascendenza dell’uomo: essa è uno
di quei punti, nei quali l’uomo viene
in un certo senso “destinato” a
superare se stesso, e viene a ciò
chiamato in modo misterioso».

[68] Benedetto XVI, Lett. Enc. Spe salvi
(30 novembre 2007), n. 38: AAS 99
(2007), 1016.

[69] Cfr. Francesco, Esort. Ap. Amoris
laetitia (19 marzo 2016), n. 48: AAS
108 (2016), 330.

[70] C. Saunders, Watch with Me:
Inspiration for a life in hospice care,
Observatory House, Lancaster, UK,
2005, p. 29.

[71] Francesco, Discorso ai partecipanti
all’Assemblea Plenaria della
Congregazione per la Dottrina della



Fede (30 gennaio 2020): L’Osservatore
Romano, 31 gennaio 2020, 7.

[72]
/sup> Cfr. Pontificio Consiglio per gli Operatori Sanitari

,

Nuova carta degli Operatori sanitari
, n. 148.

[73] Cfr. Pio XII, Allocutio. Trois
questions religieuses et morales
concernant l’analgésie (24 febbraio
1957): AAS 49 (1957) 134-136;
Congregazione per la Dottrina della
Fede, Dich. Iura et bona (5 maggio
1980), III: AAS 72 (1980), 547;
Giovanni Paolo II, Lett. Ap. Salvifici
doloris (11 febbraio 1984), n. 19: AAS
76 (1984), 226.

[74] Cfr. Pio XII, Allocutio. Iis qui
interfuerunt Conventui Internationali.
Romae habito, a «Collegio
Internationali Neuro-Psycho-
Pharmacologico» indicto (9 settembre
1958): AAS 50 (1958), 694;
Congregazione per la Dottrina della
Fede, Dich. Iura et bona (5 maggio
1980), III: AAS 72 (1980), 548; 
Catechismo della Chiesa Cattolica, n.



2779; Pontificio Consiglio per gli
Operatori Sanitari, Nuova carta degli
Operatori sanitari, n. 155: «Si dà
inoltre l’eventualità di causare con
gli analgesici e i narcotici la
soppressione della coscienza nel
morente. Tale impiego merita una
particolare considerazione. In
presenza di dolori insopportabili,
refrattari alle terapie analgesiche
usuali, in prossimità del momento
della morte, o nella fondata
previsione di una particolare crisi
nel momento della morte, una seria
indicazione clinica può comportare,
con il consenso dell’ammalato, la
somministrazione di farmaci
soppressivi della coscienza. Questa
sedazione palliativa profonda in fase
terminale, clinicamente motivata,
può essere moralmente accettabile a
condizione che sia fatta con il
consenso dell’ammalato, che sia data
una opportuna informazione ai
familiari, che sia esclusa ogni
intenzionalità eutanasica e che il



malato abbia potuto soddisfare i suoi
doveri morali, familiari e religiosi:
“avvicinandosi alla morte, gli uomini
devono essere in grado di poter
soddisfare ai loro obblighi morali e
familiari e soprattutto devono potersi
preparare con piena coscienza
all’incontro definitivo con Dio”.
Pertanto, “non si deve privare il
moribondo della coscienza di sé
senza grave motivo”».

[75] Cfr. Pio XII, Allocutio. Trois
questions religieuses et morales
concernant l’analgésie (24 febbraio
1957): AAS 49 (1957) 145;
Congregazione per la Dottrina della
Fede, Dich. Iura et bona (5 maggio
1980), III: AAS 72 (1980), 548;
Giovanni Paolo II, Lett. Enc. 
Evangelium vitae (25 marzo 1995), n.
65: AAS 87 (1995), 476.

[76] Cfr. Francesco, Discorso al
Congresso dell’Associazione Medici
Cattolici Italiani nel 70º anniversario



di fondazione (15 novembre 2014): 
AAS 106 (2014), 978.

[77] Cfr. Pio XII, Allocutio. Trois
questions religieuses et morales
concernant l’analgésie (24 febbraio
1957): AAS 49 (1957), 146; Id., 
Allocutio. Iis qui interfuerunt
Conventui Internationali. Romae
habito, a «Collegio Internationali
Neuro-Psycho-Pharmacologico»
indicto (9 settembre 1958): AAS 50
(1958), 695; Congregazione per la
Dottrina della Fede, Dich. Iura et
bona (5 maggio 1980), III: AAS 72
(1980), 548; Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2279; Giovanni Paolo II,
Lett. Enc. Evangelium vitae (25 marzo
1995), n. 65: AAS 87 (1995), 476;
Pontificio Consiglio per gli Operatori
Sanitari, Nuova carta degli Operatori
sanitari, n. 154.

[78] Cfr. Giovanni Paolo II, Discorso ai
partecipanti al Congresso
Internazionale su “I trattamenti di



sostegno vitale e stato vegetativo.
Progressi scientifici e dilemmi etici”
(20 marzo 2004), n. 3: AAS 96 (2004),
487: «Un uomo, anche se gravemente
malato o impedito nell’esercizio delle
sue funzioni più alte, è e sarà sempre
un uomo, mai diventerà un
“vegetale” o un “animale”».

[79] Pontificio Consiglio per gli
Operatori Sanitari, Nuova carta degli
Operatori sanitari, n. 151.

[80] Ibidem, n. 151; Giovanni Paolo II,
Lett. Enc. Evangelium vitae (25 marzo
1995), n. 74: AAS 87 (1995), 487.

[81] Cfr. Francesco, Discorso al
Congresso dell’Associazione Medici
Cattolici Italiani nel 70º anniversario
di fondazione (15 novembre 2014): 
AAS 106 (2014), 977.

[82] Giovanni Paolo II, Lett. Enc. 
Evangelium vitae (25 marzo 1995), n.
73: AAS 87 (1995), 486.



[83] Benedetto XVI, Discorso al
Congresso della Pontificia Accademia
per la Vita sul tema “Accanto al
malato inguaribile e al morente:
orientamenti etici e operativi” (25
febbraio 2008): AAS 100 (2008), 171.

[84] Francesco, Udienza Generale (10
giugno 2015): L’Osservatore Romano,
11 giugno 2015, 8.

[85] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 1420.

[86] Cfr. Rituale Romanum ex decreto
Sacrosancti Oecumenici Concilii
Vaticani II instauratum auctoritate
Pauli PP. VI promulgatum, Ordo
unctionis infirmorum eorumque
pastoralis curae, Editio typica, 
Praenotanda, Typis Polyglottis
Vaticanis, Civitate Vaticana 1972, n.
26; Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 1524.



[87] Cfr. Francesco, Lett. Enc. Laudato
si’ (24 maggio 2015), n. 235: AAS 107
(2015), 939.

[88] Cfr. Giovanni Paolo II, Lett. Enc. 
Evangelium vitae (25 marzo 1995), n.
67: AAS 87 (1995), 478-479.

[89] Concilio di Trento, Sess. XIV, De
sacramento paenitentiae, cap. 4: DH
1676.

[90] Cfr. CIC, can. 987.

[91] Cfr. CIC, can. 1007: «Non si
conferisca l’unzione degli infermi a
coloro che perseverano
ostinatamente in un peccato grave
manifesto».

[92] Cfr. CIC, can. 915 e can. 843 § 1.

[93] Cfr. Congregazione per la Dottrina
della Fede, Dich. Iura et bona (5
maggio 1980), II: AAS 72 (1980), 546.



[94] Cfr. Giovanni Paolo II, Lett. Ap. 
Salvifici doloris (11 febbraio 1984), n.
29: AAS 76 (1984), 244-246.

[95] Cfr. Francesco, Discorso ai
dirigenti degli Ordini dei Medici di
Spagna e America Latina (9 giugno
2016): AAS 108 (2016), 727-728: «La
fragilità, il dolore e la malattia sono
una dura prova per tutti, anche per il
personale medico, sono un appello
alla pazienza, al soffrire-con; perciò
non si può cedere alla tentazione
funzionalista di applicare soluzioni
rapide e drastiche, mossi da una falsa
compassione o da meri criteri di
efficienza e di risparmio economico.
A essere in gioco è la dignità della
vita umana; a essere in gioco è la
dignità della vocazione medica».

[96] Giovanni Paolo II, Lett. Ap. 
Salvifici doloris (11 febbraio 1984), n.
29: AAS 76 (1984), 246.



[97] Giovanni Paolo II, Lett. Enc. 
Evangelium vitae (25 marzo 1995), n.
5: AAS 87 (1995), 407.

[98] Tommaso d’Aquino, Summa
Theologiae, I, q. 21, a. 3.

[99] Cfr. Benedetto XVI, Lett. Enc. Spe
salvi (30 novembre 2007), n. 39: AAS
99 (2007), 1016: «Soffrire con l’altro,
per gli altri; soffrire per amore della
verità e della giustizia; soffrire a
causa dell’amore e per diventare una
persona che ama veramente – questi
sono elementi fondamentali di
umanità, l’abbandono dei quali
distruggerebbe l’uomo stesso».

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/lettera-
samaritanus-bonus-sulla-cura-delle-

persone/ (02/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/lettera-samaritanus-bonus-sulla-cura-delle-persone/
https://opusdei.org/it-ch/article/lettera-samaritanus-bonus-sulla-cura-delle-persone/
https://opusdei.org/it-ch/article/lettera-samaritanus-bonus-sulla-cura-delle-persone/
https://opusdei.org/it-ch/article/lettera-samaritanus-bonus-sulla-cura-delle-persone/

	Lettera "Samaritanus bonus", sulla cura delle persone nelle fasi critiche e terminali della vita

