
opusdei.org

Lettera pastorale del
2-X-2011

Nell’anniversario della
fondazione dell’Opus Dei, mons.
Javier Echevarría invia ai fedeli
della Prelatura una lunga
lettera, nella quale tratta alcuni
aspetti della formazione per la
vita spirituale e per la nuova
evangelizzazione.

14/11/2011

SOMMARIO

LA FORMAZIONE PER LA NUOVA
EVANGELIZZAZIONE



Come i primi cristiani

La necessità e l’importanza della
formazione

Libertà, docilità, senso di
responsabilità

LA FORMAZIONE UMANA

La temperanza

La fortezza

Il tono umano

Il tono umano dei ministri sacri

LA FORMAZIONE SPIRITUALE

Identificarsi con Cristo

I mezzi

Il Sacramento della Riconciliazione

Lo spirito di iniziativa e la docilità



L’umiltà e la prudenza nell’impartire
la direzione spirituale

La formazione liturgica

La liturgia della Parola

La liturgia eucaristica

LA FORMAZIONE NELLA DOTTRINA
CATTOLICA

La fedeltà al Magistero e la libertà in
ciò che è opinabile

LA FORMAZIONE ALL’APOSTOLATO

L’apostolato personale di amicizia e
di confidenza

L’apostolato della famiglia e con la
gioventù

L’apostolato e la cultura

LA FORMAZIONE PROFESSIONALE

Il lavoro e l’unità di vita



La rettitudine d’intenzione

La spontaneità apostolica

Carissimi: Gesù mi protegga le mie
figlie e i miei figli!

1. In seguito al mandato apostolico
ricevuto dal Signore (cfr. Mt 28,
19-20), la Chiesa non ha cessato di
evangelizzare. Molti frutti sono
arrivati nel corso dei secoli: per
grazia di Dio, anche l’Opera e ognuno
dei suoi fedeli. Come in altre epoche,
anche ora in molti ambienti si sta
verificando un forte processo di
scristianizzazione, che porta con sé
perdite molto gravi per l’umanità.
Dio ha sempre inviato alla Chiesa
santi che, con la loro parola e con
l’esempio, hanno saputo ricondurre
le anime a Cristo. Come ha scritto il
Papa Benedetto XVI nella sua
enciclica sulla speranza, il
cristianesimo non è soltanto una
“buona notizia”, una
comunicazione di contenuti, ma 



una comunicazione che produce
fatti e cambia la vita [1] .

Mi soffermo ora su alcuni aspetti di
questa formazione per la nostra vita
spirituale e per prendere parte alla
“nuova evangelizzazione”, come l’ha
definita il beato Giovanni Paolo II.

Nel 1985 il primo successore di
nostro Padre ci inviò una lettera
pastorale, spingendoci a partecipare
molto attivamente a questo
apostolato, insistendo sulla necessità
di impegnarci nella formazione
personale e nella trasmissione alle
anime di questo lavoro.

Anche Benedetto XVI guida ora i
cristiani per gli stessi sentieri. La
recente creazione del Pontificio
Consiglio per la Promozione della
Nuova Evangelizzazione [2] è una
dimostrazione di questo interesse.
Tutti ci sentiamo interpellati dalle
sue parole nella recente Giornata
Mondiale della Gioventù, quando



incoraggiava i giovani a dare
testimonianza della fede negli
ambienti più diversi, incluso dove
vi è rifiuto o indifferenza. Non è
possibile incontrare Cristo e non
farlo conoscere agli altri. Quindi,
non conservate Cristo per voi
stessi! Comunicate agli altri la
gioia della vostra fede. Il mondo ha
bisogno della testimonianza della
vostra fede, ha bisogno certamente
di Dio [3] .

LA FORMAZIONE PER LA NUOVA
EVANGELIZZAZIONE

Come i primi cristiani

2. Dato che l’Opera è venuta al
mondo proprio per ricordare la
chiamata universale alla santità e
all’apostolato, san Josemaría
affermava che il modo più facile
per capire l’Opera è di pensare
alla vita dei primi cristiani. Essi
vivevano a fondo la loro vocazione
cristiana; cercavano seriamente



la perfezione alla quale erano
chiamati per il fatto, semplice e
sublime, di aver ricevuto il
Battesimo. Non si distinguevano
esteriormente dagli altri cittadini
[4] .

A Pentecoste il Paraclito spinse gli
Apostoli e gli altri discepoli a
evangelizzare, ravvivando nelle loro
menti gli insegnamenti di Gesù. Basta
leggere gli scritti del Nuovo
Testamento per avere la conferma
che una delle prime occupazioni dei
Dodici consisteva nel piantare il
seme della fede e alimentarlo con i
loro insegnamenti, a parole e per
lettera. Il paziente lavoro di
formazione che il Signore fece con gli
Apostoli per tre anni, prolungato
senza sosta da loro e dai loro
collaboratori, con l’assistenza dello
Spirito Santo, trasformò il mondo
antico sino a farlo diventare
cristiano.



La necessità e l’importanza della
formazione

3. San Josemaría spinse tutti ad
acquisire e migliorare costantemente
la propria formazione cristiana,
presupposto indispensabile per
crescere in intimità con Cristo e per
farlo conoscere ad altre anime. 
Discite benefacere (Is 1, 17), imparate
a fare il bene, ripeteva con parole del
profeta Isaia; infatti è inutile che
una dottrina sia meravigliosa e
salvifica, se non ci sono uomini in
grado di metterla in pratica [5] .
Fin dai primi passi da sacerdote, egli
dedicò molte energie a formare
dottrinalmente le persone che si
avvicinavano al suo lavoro pastorale;
poi, man mano che l’Opus Dei
cresceva, intensificò questa
dedicazione e predispose i mezzi
necessari per dare continuità
all’attività formativa; prima di tutto
dei suoi figli, ma anche delle
innumerevoli persone – uomini e



donne, giovani e gente matura, sani e
malati –, che si mostravano disposti
ad accogliere nelle loro anime questo
messaggio.

Nostro Padre contava cinque aspetti
della formazione: umano, spirituale,
dottrinale-religioso, apostolico e
professionale. Affermava che un
uomo, una donna, si “costruisce” un
po’ alla volta, e non arriva mai a
completarsi del tutto, a realizzare
in se stesso tutta la perfezione
umana di cui la natura è capace.
In un determinato aspetto può
anche arrivare a essere il
migliore, rispetto a tutti gli altri, e
forse a essere insuperabile in
quella specifica attività naturale.
Invece, come cristiano, la sua
crescita non ha limiti [6] .

Sul piano umano, se ci esaminiamo
con sincerità, scopriamo
immediatamente di aver bisogno di
perfezionare il nostro carattere, il



nostro modo di essere, acquisendo e
migliorando le virtù umane che
costituiscono il supporto di quelle
soprannaturali. Lo stesso accade
nella formazione spirituale, perché
c’è sempre la possibilità di
progredire nelle virtù cristiane,
specialmente nella carità, che è
l’essenza della perfezione.

Anche nell’aspetto dottrinale-
religioso, la nostra conoscenza di Dio
e della dottrina rivelata può e deve
crescere: per meglio armonizzare
con i misteri della fede la nostra
intelligenza, la nostra volontà e il
nostro cuore, e assimilarli con
maggiore profondità.

L’apostolato, a sua volta, è un mare
senza sponde , e serve preparazione
per annunciare l’amore di Cristo in
nuovi ambienti e in altri Paesi.
Questo era il programma di san
Josemaría fin dagli inizi, come
appare in un autografo dei primi



anni dell’Opera: conoscere Gesù
Cristo. Farlo conoscere. Portarlo
in tutti i luoghi . Il prestigio
professionale diventa l’ amo di
pescatore d’uomini [7] per
estendere alla società il regno di
Cristo, già presente nella sua Chiesa.

Il panorama è tanto vasto che non
potremo mai dire: ormai sono
formato. Noi non diciamo mai
basta. La nostra formazione non
finisce mai: tutto quello che avete
ricevuto finora – spiegava nostro
Padre – è il fondamento di quel che
verrà dopo [8] .

Libertà, docilità, senso di
responsabilità

4. L’identificazione con Cristo
richiede la libera cooperazione
umana: «Dio, che ti ha creato senza
di te, non può salvarti senza di te» 
[9] . La risposta personale assume un
ruolo imprescindibile, ma dove non
arriva la creatura interviene la



grazia di Dio. Il Signore ci ha
lasciato la libertà, che è un bene
molto grande e l’origine di molti
mali, ma è anche l’origine della
santità e dell’amore [10] . L’origine
dell’amore: solo gli esseri liberi sono
in condizioni di amare e di essere
felici. Difficilmente l’amore cresce
dove domina la coercizione. E non
c’è fedeltà senza la decisione libera e
determinata di identificarsi con la
Volontà di Dio.

La Chiesa possiede il rimedio per
curare la debolezza umana,
conseguenza del peccato, che si
manifesta, fra l’altro, in una
diminuzione della libertà interiore.
Questo rimedio, la grazia divina, non
soltanto sana la libertà naturale, ma
la innalza a una libertà nuova e più
alta. Cristo, infatti, ci ha liberati dalla
schiavitù della corruzione per entrare
nella libertà della gloria dei figli di Dio
( Rm 8, 21). State dunque saldi –
esorta l’Apostolo - , e non lasciatevi



imporre di nuovo il giogo della
schiavitù ( Gal 5, 1).

Vuoi considerare – invita san
Josemaría – [...] se mantieni
immutabile e ferma la tua scelta
per la Vita? Se rispondi
liberamente di sì alla voce di Dio,
amabilissima, che ti stimola alla
santità? [11] . La decisione
personale di rispondere alla
chiamata di Dio, nella Chiesa e
nell’Opera, è proprio la ragione della
nostra perseveranza. Non solo, ma la
libertà si realizza pienamente,
acquista tutto il suo significato, solo
mediante la donazione amorevole
alla Volontà di Dio, come fece Gesù.

La libertà personale – che difendo
e sempre difenderò con tutte le mie
forze – mi induce a chiedere con
sicura convinzione, pur cosciente
della mia debolezza: che cosa ti
aspetti da me, Signore, perché io
volontariamente lo compia? [12] .



E nostro Padre aggiunge: Cristo
stesso ci risponde: Veritas
liberabit vos (Gv 8, 32) , la verità vi
farà liberi. Qual è la verità che
inizia e porta a compimento in
tutta la nostra vita il cammino
della libertà? Ve lo dirò
sinteticamente con la gioia e la
sicurezza che derivano dalla
relazione fra Dio e le sue creature:
sapere che siamo opera delle mani
di Dio, che siamo prediletti dalla
Santissima Trinità, che siamo figli
di un Padre eccelso [13] .

5. Aderendo all’Opus Dei, ognuno
accetta liberamente l’impegno di
formarsi per dare compimento alla
missione dell’Opera in seno alla
Chiesa, e per questo ricorre, colmo di
gratitudine, ai mezzi specifici di
formazione che san Josemaría, fedele
al divino volere, volle stabilire.

Considereremo seriamente e con
frequenza l’ obbligo di formarci



bene sul piano dottrinale, che è
l’obbligo di prepararci perché gli
altri capiscano; perché poi, a loro
volta, quelli che ci ascoltano
sappiano esprimersi [14] . Da qui la
necessità di partecipare ai mezzi di
formazione, disposti ad approfittarne
sino in fondo.

Scrive Giovanni Paolo II che
«nell’opera formativa alcune
convinzioni si rivelano
particolarmente necessarie e
feconde. La convinzione, anzitutto,
che non si dà formazione vera ed
efficace se ciascuno non si assume e
non sviluppa da se stesso la
responsabilità della formazione:
questa, infatti, si configura
essenzialmente come
“autoformazione”. La convinzione,
inoltre, che ognuno di noi è il
termine e insieme il principio della
formazione: più veniamo formati e
più sentiamo l’esigenza di proseguire
e approfondire tale formazione, più



veniamo formati e più ci rendiamo
capaci di formare gli altri» [15] .

LA FORMAZIONE UMANA

6. Per ciò che riguarda l’aspetto
umano, la formazione tende a
fortificare le virtù e contribuisce a
definire il carattere: il Signore ci
vuole molto umani e molto divini,
con gli occhi rivolti a Lui, che è 
perfetto Dio e perfetto uomo [16] .

L’edificio della santità poggia su basi
umane: la grazia presuppone la
natura. Per questo il Concilio
Vaticano II raccomanda ai fedeli laici
di fare gran conto «di quelle virtù
che riguardano i rapporti sociali, cioè
la probità, lo spirito di giustizia, la
sincerità, la cortesia, la fortezza
d’animo, senza le quali non ci può
essere neanche vera vita cristiana» 
[17] .

Una solida personalità si costruisce
nella famiglia, nella scuola, nel posto



di lavoro, nei rapporti di amicizia,
nelle più svariate situazioni
dell’esistenza. Si ha bisogno, inoltre,
di imparare a comportarsi con
nobiltà e onestà. In questo modo, si
migliora il carattere come base per
fortificare la fede nei confronti delle
difficoltà interne o esterne. Non
mancano uomini e donne che forse 
non hanno avuto l’occasione di
ascoltare la parola divina o che
l’hanno dimenticata. Ma sovente le
loro disposizioni sono
umanamente sincere, leali,
compassionevoli, oneste. Oso
affermare che chi riunisce in sé
tali condizioni, non è lontano
dall’essere generoso con Dio,
perché le virtù umane sono il
fondamento delle virtù
soprannaturali [18] .

Oggi più che mai appare necessario
riscoprire il valore e la necessità
delle virtù umane, perché alcuni le
considerano contrarie alla libertà,



alla spontaneità, a ciò che,
sbagliando, pensano sia “autentico”
nell’uomo. Dimenticano, forse, che
queste abituali perfezioni
dell’intelletto e della volontà aiutano
a comportarsi bene, con rettitudine,
e fanno sì che la convivenza sociale
sia giusta, pacifica, amabile.

Anche se il clima che si respira in
certi ambienti rende difficile cogliere
questi valori, non per questo le virtù
umane hanno perduto attrattiva.
Dopo i molti allettamenti che non
riescono a riempire il cuore, la
persona umana finisce per cercare
qualcosa che davvero valga la pena.
Perciò a noi cristiani si presenta il
grande impegno di mostrare, prima
di tutto col proprio esempio, la
bellezza di una vita virtuosa, vale a
dire, pienamente umana, una vita
felice.



Attualmente ci appaiono
particolarmente importanti la
temperanza e la fortezza.

La temperanza

7. La temperanza è padronanza di
sé . Una padronanza che si ottiene
quando ci si rende conto che non
tutto ciò che sperimentiamo nel
corpo e nell’anima va lasciato
senza freno. Non tutto ciò che si
può fare si deve fare. È molto
agevole lasciarsi trasportare dagli
impulsi che vengono chiamati
naturali; ma al termine della loro
corsa non si trova altro che la
tristezza, l’isolamento nella
propria miseria [19] .

Questa virtù introduce ordine e
misura nel desiderio, un fermo e
moderato dominio della ragione sulle
passioni. Il suo esercizio non si
riduce a una pura negazione,
caricatura di questa virtù, ma tende
a fare in modo che il bene piacevole



e l’attrazione che esso suscita si
inseriscano armonicamente nella
maturità globale della persona, nella
salute dell’anima. La temperanza
non è limitazione, ma grandezza.
C’è molta più limitazione
nell’intemperanza, dove il cuore
abdica a se stesso, per porsi al
servizio del primo che offre il
misero richiamo di un sonaglio di
latta [20] .

L’esperienza rivela che
l’intemperanza rende difficile il
giudizio per stabilire che cosa è
veramente buono. Come fanno pena
quelli che adottano il piacere quale
criterio delle loro decisioni! La
persona disarmonica si lascia
guidare dalle molteplici sensazioni
che l’ambiente esterno suscita.
Mettendo da parte la verità delle cose
e cercando la felicità nelle esperienze
fugaci – che, essendo passeggere e
sensibili, non soddisfano mai del
tutto, ma producono inquietudine e



destabilizzano –, fanno entrare la
creatura in una spirale auto-
distruttiva. Viceversa, la temperanza
conferisce serenità e calma; non
mette a tacere né nega i buoni
desideri e le nobili passioni, ma
restituisce all’uomo la padronanza di
sé.

In questo campo assumono una
particolare responsabilità i
Soprannumerari, con il loro impegno
a creare focolari cristiani. San
Josemaría diceva che i genitori
debbono insegnare ai figli a vivere
con sobrietà [...]. È difficile, ma
bisogna essere coraggiosi: abbiate
il coraggio di educare all’austerità
[21] . Il modo più efficace di
trasmettere questo aspetto,
soprattutto ai bambini piccoli, è
l’esempio, perché capiranno la
bellezza della virtù soltanto quando
noteranno che voi rinunciate a un
capriccio per amore verso di loro,
oppure sacrificate il vostro riposo



personale per ascoltarli, per stare
con loro, per adempiere alla vostra
missione di genitori. Aiutateli ad
amministrare quello che usano:
farete loro un gran bene. Ripeto: se
curate la temperanza nelle vostre
famiglie, il Signore premierà la
vostra abnegazione e i vostri sacrifici
di madri e padri; e nasceranno
vocazioni di dedizione a Dio dentro
la vostra stessa casa.

La fortezza

8. Certe volte avvertiamo dentro di
noi una certa resistenza all’impegno,
a ciò che richiede lavoro, sacrificio,
abnegazione. La fortezza «assicura la
fermezza e la costanza nella ricerca
del bene. Essa rafforza la decisione di
resistere alle tentazioni e di superare
gli ostacoli nella vita morale. La virtù
della fortezza rende capaci di vincere
la paura, perfino della morte, e di
affrontare la prova e le persecuzioni»
[22] .



Lottiamo per acquisire abiti di
vittoria nei piccoli dettagli: osservare
un orario, curare l’ordine materiale,
non cedere ai capricci, dominare la
rabbia, completare un lavoro... Così
potremo rispondere con più
prontezza alle esigenze della nostra
vocazione cristiana. Inoltre, la
fortezza ci condurrà alla buona
pazienza, a soffrire senza farlo
pesare agli altri, a superare le
contrarietà dovute alle nostre
limitazioni e ai difetti personali, alla
stanchezza, al carattere altrui, alle
ingiustizie, alla mancanza di mezzi. È
forte chi persevera fino al
compimento di ciò che giudica di
dover fare, secondo coscienza; chi
non stima il valore di un compito
solo per i benefici che ne ottiene,
ma per il servizio che presta agli
altri. Chi è forte soffre, talvolta,
ma resiste; piange, forse, ma
inghiottisce le lacrime. Quando
infieriscono le difficoltà non si
piega [23] .



È vero, per intraprendere ogni
giorno il compito della propria
santificazione e dell’apostolato in
mezzo al mondo si richiede
fermezza. Sorgeranno, forse, alcuni
ostacoli, ma la persona mossa dalla
forza di Dio – quoniam tu es fortitudo
mea (Sal 30 [31], 5), perché tu sei,
Signore, la mia fortezza – non teme
di operare, di proclamare e difendere
la propria fede, anche quando questo
richiede di andare controcorrente.
Volgiamo di nuovo gli occhi ai primi
cristiani: essi andarono incontro a
numerose difficoltà, perché la
dottrina di Cristo appariva – allora
come ora – un segno di
contraddizione ( Lc 2, 34). Il mondo di
oggi ha bisogno di donne e uomini
che con la loro condotta quotidiana
diano la testimonianza silenziosa
ed eroica di tanti cristiani che
vivono il Vangelo senza
compromessi, compiendo il loro
dovere [24] .



Il tono umano

9. Il desiderio di coltivare le virtù
umane contribuirà a far sì che si
respiri il bonus odor Christi (cfr. 2
Cor 2, 15), il profumo di Cristo. In tale
contesto si dimostra particolarmente
importante il “tono umano”, il
comportamento cordiale e rispettoso
nei rapporti con gli altri.
Incentiviamolo in seno alla famiglia,
nei luoghi di lavoro, nei momenti
dedicati al divertimento, allo sport, al
riposo, anche se non poche volte
anche in questo è necessario andare
controcorrente. Non dobbiamo
temere se certe volte la nostra
semplice naturalezza cristiana si
scontra con l’ambiente circostante,
perché – come ci ha insegnato san
Josemaría – questa è appunto la
naturalezza che il Signore ci chiede 
[25] .

Oggi diviene imperiosa la necessità
di curare il tono umano e di



promuoverlo intorno a noi. Spesso
nella famiglia e nella società vengono
trascurate queste manifestazioni di
delicatezza nella condotta, con la
scusa di una falsa naturalezza. Su
questo terreno esistono molti modi di
contribuire alla formazione. Il primo,
come sempre, è l’esempio, anche se
sarà bene insistere mediante colloqui
personali e conversazioni con gruppi
di persone. Il rispetto nel rapporto
reciproco si dimostra nel modo di
vestire conveniente e onesto, negli
argomenti della conversazione e
delle riunioni familiari, nella
promozione di uno spirito di servizio
gioioso, in casa, a scuola, nei luoghi
di divertimento o di riposo; nella
cura materiale delle case e nella cura
delle piccole cose.

Riveste una particolare importanza
l’interesse nell’acquisire e stimolare
un serio livello culturale, adeguato
alla situazione di ciascuno, in
funzione degli studi compiuti,



dell’ambiente sociale, dei gusti e
delle inclinazioni personali. Mi
limiterò a ricordarvi che in questo
assumono un ruolo importante le
letture e il buon uso del tempo
opportunamente dedicato al riposo.

10. Nei Centri dell’Opus Dei e nelle
attività apostoliche avviate dai fedeli
della Prelatura, si fa in modo che i
giovani si abituino a pensare agli
altri, con generosità, con aneliti di
servizio. Incoraggiamoli
positivamente a forgiarsi un ideale di
vita che non li costringa dentro limiti
rachitici, comodi o egoisti.
Ricordiamo come san Josemaría
insisteva nell’incoraggiare le ragazze
e i ragazzi ad avere nobili ambizioni
e a soprannaturalizzarle.

Se coltivano nobili ambizioni, con
spirito di generosità e di sacrificio,
apparirà più facile e semplice la
considerazione della importanza di
questi sforzi e il loro rilievo



soprannaturale; e sarà più agevole
aiutarli a fare passi avanti nella vita
interiore e diventare strumenti
idonei nelle mani di Cristo, a servizio
della Chiesa e della società.

Molte ragazze e molti ragazzi –
diceva una volta Giovanni Paolo II –
«sono esigenti in ciò che riguarda il
significato e il modello della loro vita
e desiderano liberarsi dalla
confusione religiosa e morale.
Aiutateli in questa impresa. Infatti, le
nuove generazioni sono aperte e
sono sensibili ai valori religiosi,
anche se a volte in modo
inconsapevole. Intuiscono che il
relativismo religioso e morale non dà
la felicità e che la libertà senza la
verità è vana e illusoria» [26] . La
creatura che si adatta a certi
orizzonti ridotti molto difficilmente
arriverà ad acquisire un’autentica
formazione umana e cristiana. Non
desistiamo nell’incoraggiare i giovani



a sapersi misurare con i problemi di
questo mondo.

Il tono umano dei ministri sacri

11. Anche per i sacerdoti si rivela
imprescindibile l’esercizio delle virtù
umane per la natura stessa del
ministero pastorale. I presbiteri
svolgono il loro lavoro in mezzo al
mondo, in contatto diretto con ogni
tipo di persone, le quali – ha
precisato don Álvaro – «sono assai
spesso giudici severissimi del
sacerdote, e badano in primo luogo
al suo modo di comportarsi in
quanto uomo» [27] .

Un sacerdote affabile, educato,
pronto a dedicare il proprio tempo
libero agli altri, si sa presentare bene
e sa rendere gradevole la lotta del
cristiano.

Nessuna circostanza allontanò san
Josemaría dall’alto concetto che
aveva del sacerdote. Per un verso,



egli deve farsi tutto a tutti per
arrivare a tutti (cfr. 1 Cor 9, 19) e, per
l’altro, non deve dimenticare di
rappresentare Cristo tra gli uomini. È
logico, quindi, che deve sforzarsi, pur
con i suoi limiti personali, in modo
tale che gli altri fedeli scoprano il
volto del Signore attraverso il suo
comportamento personale.
Conservano tutta la loro attualità le
raccomandazioni che il nostro
fondatore rivolgeva ai chierici,
esortandoli a curare la correttezza
nel modo di vestire, affinché la gente
sia nelle condizioni di riconoscerli
come ministri di Cristo, come
amministratori dei misteri di Dio
(cfr. 1 Cor 4, 1).

Il sacerdozio coinvolge tutta
l’esistenza del presbitero. Proprio
per questo, perché deve apparire
realmente e continuamente
disponibile, dev’essere riconosciuto
facilmente, e l’abito sacerdotale – la
veste talare o il clergyman – lo



distingue chiaramente. Nella società
di oggi, molto legata alla cultura
dell’immagine e, nello stesso tempo,
forse lontana da Dio, la veste
sacerdotale non passa inosservata.
Per questo i sacerdoti della Prelatura
che esercitano il loro ministero
pastorale in una chiesa portano
abitualmente la veste talare, e così
anche nei nostri Centri. Dei paesi
dove hanno adottato altre
consuetudini – diceva nostro Padre
– non dico niente. Faremo sempre
quello che indicherà la Chiesa.
Tuttavia, in casa porteremo la
veste talare: coloro che parlano di
libertà devono almeno rispettare
la nostra libertà di vestire come
vogliamo in casa [28] .

LA FORMAZIONE SPIRITUALE

12. Questo aspetto deve occupare «un
posto privilegiato nella vita di
ciascuno, chiamato a crescere senza
sosta nell’intimità con Gesù Cristo,



nella conformità alla volontà del
Padre, nella dedizione ai fratelli nella
carità e nella giustizia» [29] .

Il Papa Benedetto XVI ha ricordato
che nella tradizione più antica
della Chiesa il cammino formativo
del cristiano, pur senza trascurare
l’intelligenza sistematica dei
contenuti della fede, assumeva
sempre un carattere esperienziale
in cui determinante era l’incontro
vivo e persuasivo con Cristo
annunciato da autentici testimoni
[30] . La vita di unione con Cristo, la
ricerca della santità, si nutre di aiuti
spirituali: conoscenza della dottrina
cattolica, vita liturgica e
sacramentale, assistenza spirituale.

Identificarsi con Cristo

13. Grazie all’azione dello Spirito
Santo, i modi di seguire Gesù Cristo
nella Chiesa sono innumerevoli.
Nostro Padre ne prendeva atto
quando scriveva: Dovete essere



diversi come diversi sono i santi
nel cielo, ognuno dei quali ha le
sue proprie note personali e
specialissime. E, anche, dovete
assomigliare gli uni agli altri
come i santi, che non sarebbero
santi se ognuno di loro non si
fosse identificato con Cristo [31] .

L’Opus Dei, oltre alle pratiche di
pietà, tutte tradizionali nella Chiesa,
che raccomanda ai suoi fedeli o a
coloro che si avvicinano alle attività
apostoliche, trasmette uno spirito per
affrontare e dare un senso alla
propria vita, fondandola sulla
filiazione divina in Cristo. L’asse – il
cardine – sul quale ruota tutto il
lavoro di santificazione proprio e
altrui, è il lavoro professionale
compiuto nel modo migliore
possibile, in unione con Cristo e con
il desiderio di servire gli altri.

Questo aiuto spirituale favorisce
l’unità di vita, perché i fedeli della



Prelatura e i soci della Società
Sacerdotale della Santa Croce
imparano a prendere spunto dalle
situazioni in cui si trovano, per
trasformarle in occasione e mezzo di
santità e di apostolato, operando
sempre con la massima libertà
personale nelle questioni
professionali, familiari, sociali,
politiche, ecc., che la Chiesa lascia
alla decisione personale dei cattolici.

In questo senso, san Josemaría
spiegava che è impossibile stabilire
una differenza tra lavoro e
contemplazione: non si può dire
fino a che punto si prega e fino a
che punto si lavora. Si continua
sempre a pregare e a contemplare,
stando alla presenza di Dio. Pur
essendo apparentemente uomini
di azione, riusciremo a giungere là
dove giunsero i mistici più elevati:
“Volai sì alto, sì alto/ che raggiunsi
il mio desir” , fino al cuore di Dio
[32] . È facile scoprire un’eco di



questi insegnamenti nelle parole di
Papa Giovanni Paolo II rivolte a
Castelgandolfo a fedeli dell’Opus Dei:
«Vivere uniti a Dio, nel mondo, in
qualunque situazione, cercando di
migliorare se stessi con l’aiuto della
grazia, e facendo conoscere Gesù
Cristo con la testimonianza della vita.
E che cosa c’è di più bello e di più
entusiasmante di questo ideale? Voi,
inseriti e amalgamati in questa
umanità gioiosa e dolorosa, volete
amarla, illuminarla, salvarla» [33] .

I mezzi

14. L’unione del lavoro con la lotta
ascetica, la contemplazione e
l’esercizio della missione apostolica
richiede una profonda preparazione:
per questo l’Opus Dei ci offre un
ampio ventaglio di risorse personali
e collettive per la formazione. Fra
quelle personali, ce n’è una di
particolare importanza: è il colloquio
fraterno, che chiamiamo anche



Confidenza proprio per il suo
carattere interpersonale pieno di
fiducia.

Si tratta di un colloquio di direzione
spirituale, che si colloca nel contesto
del servizio fraterno, per vivere sino
in fondo, con libertà e responsabilità,
l’incontro quotidiano con Cristo in
mezzo al mondo. Già nelle pagine del
Nuovo Testamento troviamo che il
Signore volle servirsi della
mediazione di uomini e donne per
indirizzare le anime verso la meta
della santità. Quando chiama san
Paolo sulla via di Damasco, gli chiede
di recarsi da un altro uomo, Anania,
che gli comunicherà ciò che deve
sapere intorno al nuovo cammino
che sta per intraprendere (cfr. At 9,
6-18; 22, 10-15). Poi andrà a
Gerusalemme videre Petrum , per
vedere Pietro e imparare da lui molti
aspetti della dottrina e della vita
cristiana (cfr. Gal 1, 18). Di fatto, la
direzione spirituale è una tradizione,



il cui spirito rimonta ai primi passi
della Chiesa.

Nell’Opus Dei questo aiuto spirituale
tende a far sì che le persone
assimilino più facilmente e più
fedelmente lo spirito che il nostro
fondatore ha ricevuto da Dio e ci ha
trasmesso, e che è stato proposto
dalla Chiesa come un cammino di
santità [34] .

15. San Josemaría spiegava che,
nell’Opera, la direzione spirituale
personale si realizza in actu , vale a
dire, nel momento in cui avviene il
colloquio. Essa va intesa nell’ambito
del consiglio utile ad aiutare a
progredire nella vita cristiana. Certe
volte nostro Padre paragonava la
direzione spirituale all’impegno di
un fratello che si preoccupa
dell’andamento dei fratelli più
giovani, o di un amico o di un’amica
leali, mossi dal desiderio di invitare
altri a essere cristiani migliori [35] .



In sostanza, la Confidenza è un
colloquio tra fratelli, e non quello di
un sottoposto con il suo superiore.
Coloro che ascoltano le confidenze
fraterne agiscono con straordinaria
delicatezza, frutto dell’esclusiva
preoccupazione per la vita interiore
e l’azione apostolica dei loro fratelli,
senza mai pretendere di interferire
negli aspetti temporali di carattere
professionale, sociale, culturale,
politico, che li riguardano.

Nell’Opera la separazione tra
l’esercizio della giurisdizione e la
direzione spirituale è assicurata in
pratica, fra l’altro, dal fatto che
proprio coloro che ricevono colloqui
di direzione spirituale – i Direttori
locali e alcuni altri fedeli
particolarmente preparati, oltre ai
sacerdoti quando amministrano il
sacramento della Penitenza – non
hanno alcuna potestà di governo
sulle persone che dirigono. Il Regime
locale, in ciò che concerne la capacità



di governo, non si riferisce alle
persone, ma soltanto
all’organizzazione dei Centri e delle
attività apostoliche; la funzione dei
Direttori locali, in ciò che si riferisce
ai loro fratelli, è di consiglio fraterno.
In uno stesso soggetto non
coincidono mai le funzioni di
giurisdizione e di aiuto spirituale.
Nella Prelatura l’unica base
dell’autorità di governo sulle persone
è la giurisdizione, che risiede
soltanto nel Prelato e nei suoi Vicari.

Che cosa offre, dunque, l’Opus Dei?
Soprattutto, la direzione spirituale ai
suoi fedeli e alle altre persone che la
chiedono. Noi fedeli della Prelatura,
proprio perché desideriamo la nostra
santificazione personale e vogliamo
realizzare la missione dell’Opus Dei
nella Chiesa, non abbiamo nulla in
contrario, di solito, a parlare con chi
ci viene indicato dai Direttori, anche
se più giovane di noi; sempre con
piena libertà e con fede nella grazia



divina, che si serve di strumenti
umani. Il colloquio fraterno non è un
resoconto di coscienza. Se nella
direzione spirituale ci viene chiesto
qualcosa – e qualche volta
l’eventualità che ci facciano
domande può essere un bene e
perfino una necessità –, sarà fatto
con molta delicatezza, perché
nessuno è obbligato a dire nel
colloquio ciò che è materia di
confessione.

Tutto ciò che vi sto dicendo, figlie e
figli miei, vi sembrerà ovvio; ma ho
voluto riprenderlo nel contesto
attuale della società, che dimostra
una particolare sensibilità al rispetto
dell’intimità delle persone, anche se
in certi ambienti abbondano la
mancanza di pudore e di rispetto per
la vita privata degli altri. A tutti noi è
stato spiegato, subito dopo aver
conosciuto l’Opera, che non ci
passava per la mente di chiamare “il
mio direttore spirituale” chi ci



ascolta, semplicemente perché,
ripeto, nell’Opera non esiste questo
personalismo, né mai c’è stato. Colui
che riceve la Confidenza trasmette lo
spirito dell’Opus Dei senza aggiunte:
chi ha l’incarico di dare questo aiuto
scompare per mettere le anime di
fronte al Signore, secondo le
caratteristiche del nostro cammino.
Un cammino – diceva nostro Padre –,
riferendosi all’Opera, che è molto
ampio. Si può andare a destra o a
sinistra, a cavallo o in bicicletta,
in ginocchio, a quattro zampe
come quando eravate bambini, e
anche per la cunetta laterale,
purché non si esca dal cammino
[36] .

Il Sacramento della Riconciliazione

16. Oltre al colloquio fraterno,
solitamente ogni settimana andiamo
da un sacerdote per ricevere l’aiuto
spirituale legato alla Confessione
sacramentale. Come è ben



comprensibile, ci aiutano i confessori
designati per i diversi Centri, che
sono stati ordinati per servire in
primo luogo le loro sorelle e i loro
fratelli, con una disponibilità
assoluta. Essi, poiché conoscono e
vivono lo stesso spirito, hanno una
specifica preparazione per
orientarci, mai per imporre. In modo
analogo si comporta chi suole andare
dal medico di famiglia, quando c’è,
invece di andare da uno sconosciuto.

Nello stesso tempo, come ha chiarito
sempre san Josemaría, i fedeli della
Prelatura, come tutti i cattolici,
godono di piena libertà per
confessarsi o parlare con qualsiasi
sacerdote dotato delle facoltà
ministeriali: vi sorprenderà che vi
ricordi questa verità così chiara, però
mi interessa menzionarla, perché
forse potrebbe essere meno
conosciuta da coloro che non sanno
nulla dell’Opus Dei o dello spirito di
libertà proprio dei seguaci di Cristo.



Inoltre nostro Padre ha stabilito che
abitualmente siano persone diverse
coloro che ci assistono nel colloquio
fraterno e nella Confessione.

Lo spirito d’iniziativa e la docilità

17. La direzione spirituale richiede,
nelle persone che la ricevono, il
desiderio di progredire nella sequela
di Cristo. Sono proprio loro in primo
luogo interessate a cercare tale aiuto
con la frequenza opportuna, aprendo
il cuore con sincerità, in modo che si
possano suggerire loro alcune mete,
indicare eventuali deviazioni,
incoraggiare nei momenti di
difficoltà, dare consolazione e
comprensione. Per questo si
muovono con spirito di iniziativa e di
responsabilità. Il consiglio di un
altro cristiano e in particolare, nei
problemi di morale o di fede, il
consiglio del sacerdote, sono un
valido aiuto per riconoscere quello
che Dio ci chiede in una



determinata circostanza; ma il
consiglio non elimina la
responsabilità personale: siamo
noi, singolarmente, a dover
decidere, e dovremo rendere
personalmente conto a Dio delle
nostre decisioni [37] .

Quando ricorriamo alla direzione
spirituale, per assecondare l’azione
dello Spirito Santo, crescere
spiritualmente e identificarci con
Cristo, dobbiamo coltivare le virtù
della sincerità e della docilità, che
riassumono l’atteggiamento
dell’anima credente davanti al
Paraclito. Così san Josemaría
descriveva questa raccomandazione,
rivolgendosi a tutti i fedeli,
dell’Opera o meno. Conoscete a
menadito gli obblighi del vostro
cammino di cristiani, che vi
condurranno senza sosta e con
calma alla santità; siete anche
premuniti contro le difficoltà,
contro tutte le difficoltà, che si



intuiscono fin dai primi passi
della strada. Adesso insisto
sull’esigenza di farvi aiutare,
guidare, da un direttore di
coscienza al quale confidare tutte
le vostre sante aspirazioni e i
problemi quotidiani che
riguardano la vostra vita
interiore, le sconfitte che potete
incontrare e le vittorie. Nella
direzione spirituale siate sempre
molto sinceri: non permettetevi di
tacere qualcosa, aprite
completamente la vostra anima,
senza paura e senza vergogna.
Guardate che, in caso contrario,
questo cammino tanto agevole e
accessibile si aggroviglia, e ciò che
all’inizio non era niente, finisce
per diventare un nodo soffocante
[38] .

Poi, facendo eco agli insegnamenti
dei Padri della Chiesa e degli autori
spirituali, sostenuto dall’esperienza
di molti anni di pratica pastorale,



insisteva: Se il demonio muto entra
in un’anima, manda tutto in
rovina; invece, se lo si getta fuori
immediatamente, tutto riesce
bene, la vita procede rettamente.
Cerchiamo allora di essere sempre
‘brutalmente’ sinceri, senza essere
imprudenti o maleducati [39] .

Il Signore concede in abbondanza la
grazia dell’umiltà a coloro che
ricevono con visione soprannaturale
i consigli della direzione spirituale, e
che vedono in questo aiuto la voce
dello Spirito Santo. Soltanto una
effettiva docilità di cuore e di mente
rende possibile il progresso nel
cammino della santità, perché il
Paraclito, con le sue ispirazioni e
attraverso i consigli di chi ci assiste, 
dà tono soprannaturale ai nostri
pensieri, ai nostri desideri e alle
nostre opere. È Lui che ci spinge ad
aderire alla dottrina di Cristo e ad
assimilarla in tutta la sua
profondità; è Lui che ci illumina



per farci prendere coscienza della
nostra vocazione personale e ci
sostiene per farci realizzare tutto
ciò che Dio si attende da noi. Se
siamo docili allo Spirito Santo,
l’immagine di Cristo verrà a
formarsi sempre più nitidamente
in noi, e in questo modo saremo
sempre più vicini a Dio Padre .
Sono infatti coloro che sono
guidati dallo Spirito di Dio, i veri
figli di Dio ( Rm 8, 14) [40] .

L’umiltà e la prudenza
nell’impartire la direzione
spirituale

18. Ora mi soffermerò sulle
disposizioni di chi assiste altri nella
direzione spirituale. Appare
evidente, in primo luogo, che bisogna
amare gli altri come essi sono,
cercando esclusivamente il loro
bene. Pertanto il suo atteggiamento
sarà sempre positivo, ottimista e
stimolante. Inoltre dovrà anche



stimolare in se stesso la virtù
dell’umiltà, per non perdere di vista
di essere soltanto uno strumento (cfr.
At 9, 15), del quale il Signore vuole
servirsi per la santificazione delle
anime.

Si impegnerà a prepararsi nel modo
migliore possibile per esercitare il
suo compito, per conoscere i principi
fondamentali della vita spirituale che
di solito alimentano le anime, e per
dubitare prudentemente – ossia, non
fidarsi esclusivamente del proprio
criterio – se si presentano situazioni
particolari. In questi casi, oltre che
pregare di più, chiederà più luci allo
Spirito Santo per studiare e mettere a
fuoco il problema. Se è necessario, in
accordo con gli insegnamenti della
Morale, si potrà chiedere un parere a
persone più dotte, presentandolo
come un caso ipotetico e
modificando le circostanze, in modo
che, per osservare rigorosamente il
segreto d’ufficio e sempre con la



dovuta prudenza, sia completamente
salvata l’identità della persona di cui
si tratta.

Nell’Opera, da sempre, sappiamo e
abbiamo accettato esplicitamente che
la persona con cui si parla
fraternamente, per aiutare meglio
l’interessato possa consultare il
Direttore competente, quando lo
ritiene opportuno. Affinché sia
ancora più chiaro lo spirito di libertà
e di confidenza in queste situazioni,
che non saranno abituali né
frequenti, la persona che riceve il
colloquio fraterno domanda
all’interessato se desidera chiedere
consiglio egli stesso a un Direttore o
se preferisce che a farlo sia colui che
ascolta la Confidenza. È un modo di
fare che rafforza le misure di
delicatezza e di prudenza vissute fin
dal principio.

Peraltro, tutti hanno la possibilità di
ricorrere liberamente e direttamente



al Padre o a un Direttore Regionale o
della Delegazione per parlare della
propria vita interiore. Tutto ciò dà la
garanzia, a chi nell’Opus Dei pratica
la direzione spirituale, di ricevere ciò
di cui ha bisogno e che desidera: lo
spirito che ci ha trasmesso san
Josemaría, senza aggiunte né
modifiche. Nello stesso tempo,
neppure lontanamente si lede il
dovere di conservare il segreto
naturale, che va custodito con la
massima cura e severità: una
persona che non fosse esemplare su
questo punto mancherebbe di una
caratteristica fondamentale per
impartire la direzione spirituale.

Coloro che assistono altri cercano di
stimolare sempre la libertà interiore
di queste anime, affinché rispondano
volontariamente alle esigenze
dell’amore di Dio. La direzione
spirituale, pertanto, si dà senza
uniformare i fedeli dell’Opus Dei; ciò
sarebbe illogico e una mancanza di



naturalezza. L’Opera ci vuole
liberissimi e diversi. Però ci vuole
cittadini cattolici responsabili e
coerenti, in modo che il cervello e
il cuore di ognuno di noi non
procedano separatamente, ognuno
per conto proprio, ma concordi e
sicuri, per fare in ogni momento
ciò che si vede con chiarezza che si
deve fare, senza lasciarsi
trascinare – per mancanza di
personalità e di lealtà verso la
coscienza – da tendenze o mode
passeggere [41] . Logicamente
devono parlare con la fortezza
necessaria per stimolarli a
percorrere la via che Dio ha tracciato
per loro; però anche qui con estrema
delicatezza, perché non sono né si
sentono padroni, ma servitori delle
anime: fortiter in re, suaviter in
modo . Infatti, la prudenza vuole
che, quando la situazione lo
richiede, si adoperi la medicina,
totalmente e senza palliativi, dopo
aver messo allo scoperto la piaga



[...]. Innanzitutto dobbiamo fare
così con noi stessi e con coloro che,
per motivi di giustizia o di carità,
siamo obbligati ad aiutare [42] .

In questo incarico non deve bloccarci
il pensiero che anche noi stessi
dobbiamo migliorare proprio su quel
medesimo punto. Quando un
medico è malato, smette forse di
curare, anche se è afflitto da una
malattia cronica? La sua malattia
gli impedirà forse di prescrivere
ad altri malati la medicina
opportuna? Certamente no: per
curare, gli basta possedere la
scienza adeguata e metterla in
pratica, con lo stesso interesse con
cui combatte la propria infermità
[43] .

La formazione liturgica

19. All’interno della formazione
spirituale, molto unita alla
formazione dottrinale-religiosa, si
pone l’amore per la santa liturgia



della Chiesa, nella quale – in modo
eminente nella Santa Messa – si
compie l’opera della nostra
Redenzione [44] . La Santa Messa ci
pone [...] di fronte ai misteri
principali della fede, in quanto è il
dono che la Trinità fa di se stessa
alla Chiesa. Si comprende allora
come la Messa sia il centro e la
radice della vita spirituale del
cristiano [45] .

Il messaggio cristiano è 
performativo ; vale a dire, il Vangelo,
e la liturgia che lo porta alla nostra
esistenza, non è soltanto una
comunicazione di realtà che si
possono conoscere, ma una
comunicazione che comporta fatti e
cambia la vita [46] .

Nessuno che abbia buon senso e
senso soprannaturale può pensare
che la liturgia sia “una cosa da preti”;
o che i preti “celebrano” e il popolo si
limita ad “assistere”. Ben lontano da



una simile concezione, san Josemaría
richiedeva la partecipazione di tutti:
dalla comprensione dell’intimo
legame tra liturgia della Parola e
liturgia eucaristica, o della
dimensione essenziale
dell’adorazione nella celebrazione,
fino ad alcuni dettagli precisi come
l’uso del messale dei fedeli per
rendere più facile la loro
partecipazione: prima con il cuore e
poi con le parole e i gesti previsti.
Ricordo di aver sentito dire che, già
negli anni trenta del secolo scorso,
per dare maggior vigore a questo
insegnamento, egli volle che la Messa
fosse dialogata, con risposte a voce
alta alle preghiere pronunciate dal
sacerdote. Allora non era abituale:
mancavano trent’anni al Concilio
Vaticano II.

La liturgia della Parola

20. Tutta la storia della salvezza, e la
liturgia che la celebra e la fa



presente, è caratterizzata dalla
iniziativa di Dio che ci convoca e
aspetta da ognuno di noi una
risposta immediata con un amore
che poi modelli tutta la giornata, con
l’intenzione che il Sacrificio
dell’altare si prolunghi nelle
successive ventiquattro ore.

La celebrazione della Parola nella
Santa Messa è un autentico dialogo
che richiede una risposta delicata: è
Dio che parla al suo popolo, il quale
fa sua la parola divina mediante il
silenzio, il canto, ecc.; si aderisce a
questo annuncio professando la
propria fede nel Credo, e pieno di
fiducia ognuno si rivolge al Signore
con le proprie richieste [47] . Nelle
letture il Paraclito parla con voci
umane affinché la nostra
intelligenza comprenda e
contempli, affinché la volontà si
irrobustisca e l’azione si compia
[48] . La possibilità che esse
divengano realtà nella nostra vita



dipende dalla grazia divina, ma
anche dalla preparazione e dal
fervore di chi le legge e le medita, di
chi le ascolta. «Attraverso le sante
Scritture, infatti, siamo indotti a
compiere azioni virtuose e alla pura
contemplazione» [49] .

Qui si presenta a noi un punto molto
concreto di esame e di crescita
personale. Quale frutto ricaviamo da
queste letture ogni giorno nella Santa
Messa? Assaporiamo gli istanti di
silenzio previsti dopo il Vangelo, per
applicare a noi la predicazione del
Signore? Ho ricordato che «siamo
stati in molti testimoni del modo in
cui san Josemaría si impegnava a
fondo nelle letture della Messa; lo si
percepiva persino dal tono della sua
voce. Si ripeteva, con ripetuta
frequenza, un fatto: dopo il Santo
Sacrificio appuntava le frasi che lo
avevano colpito più profondamente,
per considerarle nella sua preghiera
personale. In questo modo la sua



anima e la sua predicazione si
arricchivano costantemente.
Cerchiamo anche noi di imitare un
maestro così esemplare. Dio si è
rivelato a noi affinché lo conosciamo
di più e meglio, e affinché lo
facciamo conoscere con naturalezza,
senza rispetti umani» [50] .

La liturgia eucaristica

21. In questa parte della Santa Messa
il sacerdote non si rivolge
principalmente ai fedeli riuniti. In
realtà, l’orientamento spirituale e
interiore di tutti, del sacerdote e dei
fedeli, è versus Deum per Iesum
Christum , verso Dio per mezzo di
Gesù Cristo. Nella liturgia eucaristica,
sacerdote e popolo certamente non
pregano l’uno verso l’altro, ma
verso l’unico Signore. Pertanto
durante l’orazione guardano nella
stessa direzione, verso
un’immagine di Cristo nell’abside,
o verso una croce o semplicemente



verso il cielo, come fece il Signore
nella preghiera sacerdotale la
notte prima della sua Passione
[51] . Quanto ci aiuta a vivere questa
adorazione comune, l’uscire incontro
al Signore che viene, e fissare i nostri
occhi sulla croce dell’altare!

22. Nel Sacrificio dell’altare sono
necessarie l’obbedienza e la pietà,
intimamente unite: sono anche
requisiti fondamentali perché la
liturgia sia sorgente e culmine della
vita della Chiesa e di ogni cristiano.
L’obbedienza, prima di tutto, perché
«le parole e i riti della liturgia sono
espressione fedele, maturata nei
secoli, dei sentimenti di Cristo e ci
insegnano a sentire come Lui (cfr. Fil
2, 5); conformando a quelle parole la
nostra mente, eleviamo al Signore i
nostri cuori» [52] . Ecco il profondo
fondamento del perché dobbiamo
obbedire, amare, ogni parola, ogni
gesto, ogni rubrica: perché fanno



arrivare il dono di Dio, ci aiutano a
essere alter Christus, ipse Christus .

Il Concilio Vaticano II ha ricordato
che la piena efficacia della liturgia
dipende anche dal fatto che ciascuno,
sacerdote o fedele, metta l’anima in
consonanza con la voce [53] . E
Benedetto XVI spiegava che nelle
cerimonie la vox , le parole
precedono la nostra mente. Di
solito non è così: prima si deve
pensare e poi il pensiero diventa
parola. Ma qui, la parola viene
prima. La Sacra Liturgia ci dà le
parole; noi dobbiamo entrare in
queste parole, trovare la concordia
con questa realtà che ci precede
[...] . Questa è la prima condizione:
noi stessi dobbiamo interiorizzare
la struttura, le parole della
Liturgia, la parola di Dio. Così il
nostro celebrare diventa
realmente un celebrare “con” la
Chiesa: il nostro cuore è allargato e
noi non facciamo un qualcosa, ma



stiamo “con” la Chiesa in colloquio
con Dio [54] .

Nella vita di san Josemaría si
fondono in modo mirabile pietà e
obbedienza, che costituiscono un
esempio di qualcosa di molto reale: 
In nessun altro modo potremo
esprimere meglio il nostro
massimo interesse e amore per il
Santo Sacrificio, se non
rispettando accuratamente anche
la più piccola delle cerimonie
prescritte dalla sapienza della
Chiesa. E, oltre all’Amore, deve
sollecitarci la “necessità” di
somigliare a Gesù Cristo, non solo
interiormente, ma anche
esternamente, nel muoverci – negli
ampi spazi dell’altare cristiano –
con il ritmo e l’armonia della
santità obbediente, che si
identifica con la Volontà della
Sposa di Cristo, e cioè con la
Volontà di Cristo stesso [55] .



Mi piacerebbe che queste brevissime
considerazioni intorno alla struttura
della Santa Messa aiutassero tutti noi
a stimolare l’interesse per la liturgia,
alimento e parte indispensabile della
vita spirituale. Ricordiamoci che il
nostro fondatore, già nel lontano
1930, scrisse che tutti nell’Opera 
devono avere un particolare
impegno nel seguire, con totale
interesse, tutte e ognuna delle
disposizioni liturgiche, anche
quelle che possano sembrare poco
o per nulla importanti. Chi ama
non perde un dettaglio . L’ho visto:
queste minuzie sono una cosa
molto grande: amore. E obbedire
al Papa, fin nelle cose minime,
significa amarlo. E amare il Santo
Padre significa amare Cristo e sua
Madre, Maria, nostra Madre
Santissima. E noi aspiriamo solo a
questo: perché li amiamo,
vogliamo che omnes, cum Petro, ad
Jesum per Mariam [56] .



LA FORMAZIONE NELLA
DOTTRINA CATTOLICA

23. Chi ama sinceramente Dio si
sente spinto a conoscerlo sempre più
e meglio; non si accontenta di una
relazione superficiale e cerca di
comprendere tutto ciò che a Lui si
riferisce nel modo più profondo
possibile. Il desiderio di acquistare
la scienza teologica – la buona e
sicura dottrina cristiana – è mosso,
in primo luogo, dal bisogno di
conoscere e amare Dio. Nello
stesso tempo, è anche conseguenza
della preoccupazione di un’anima
fedele di scoprire il significato
profondo di questo mondo, opera
del Creatore [57] . Per questo la
formazione che l’Opus Dei offre ai
propri fedeli – considerata dalla
prospettiva dottrinale-religiosa – si
propone di fare in modo che
acquistiamo la dottrina della Chiesa e
ne approfondiamo la conoscenza.



Con il medesimo obiettivo – mirando
a Dio e al mondo –, il beato Giovanni
Paolo II ha indicato l’attuale
necessità della formazione nella
dottrina cattolica. «Sempre più
urgente si rivela oggi la formazione 
dottrinale dei fedeli laici, non solo
per il naturale dinamismo di
approfondimento della loro fede, ma
anche per l’esigenza di “rendere
ragione della speranza” che è in loro
di fronte al mondo e ai suoi gravi e
complessi problemi. Si rendono così
assolutamente necessarie una
sistematica azione di catechesi , da
graduarsi in rapporto all’età e alle
diverse situazioni di vita, e una più
decisa promozione cristiana della 
cultura , come risposta agli eterni
interrogativi che agitano l’uomo e la
società d’oggi» [58] .

Fin dagli inizi dell’Opus Dei, e ancor
prima, san Josemaría dimostrò un
particolare interesse che le persone
che egli assisteva spiritualmente



approfondissero la loro formazione
dottrinale-religiosa, perché ognuno
deve impegnarsi, nella misura
delle sue possibilità, nello studio
serio e scientifico della fede [59] .

24. Scriveva san Gregorio Magno:
«Quanto mai inutile è la pietà se
manca la discrezione della scienza» 
[60] , e «vana è la scienza se non è
utile alla pietà» [61] . Il nostro
fondatore insistette perché lo studio
della dottrina fosse accompagnato da
una sincera vita spirituale, attraverso
l’intima relazione con Cristo
nell’orazione e nei sacramenti,
attraverso una devozione filiale per
la Santissima Vergine. Insegnava che 
la verità è sempre, in un certo
senso, cosa sacra: dono di Dio,
luce divina che ci indirizza verso
Colui che è la Luce per essenza. E
questo succede soprattutto
quando si considera la verità
nell’ordine soprannaturale:
bisogna, dunque, trattarla con



rispetto, con amore [...] . E ancora:
siamo persuasi che la verità
divina che portiamo, ci trascende:
che le nostre parole sono
insufficienti a esprimerne tutta la
ricchezza, ed è anche possibile che
non la comprendiamo pienamente
e che svolgiamo il ruolo di chi
trasmette un messaggio che egli
personalmente non comprende del
tutto [62] .

È molto importante l’impegno della
Prelatura per assicurare a tutti i suoi
fedeli e a molte altre persone una
seria preparazione dottrinale; ancor
più in momenti come quelli attuali,
nei quali tale necessità si nota in
modo più perentorio. Appare una
gioiosa realtà l’affermazione di molti
anni fa del nostro fondatore: l’Opera
intera è simile a una grande
catechesi, fatta in modo vivo,
semplice e diretto all’interno della
società civile [63] .



La fedeltà al Magistero e la libertà
in ciò che è opinabile

25. La formazione dottrinale
abbraccia tutti i campi: dalla filosofia
alla teologia e al diritto canonico, ecc.
Mediante questa preparazione – che
nel caso dei Numerari e delle
Numerarie, e di molti Aggregati e
Aggregate, è equivalente ai
programmi che si studiano nelle
università pontificie – si ottiene che
in tutti gli strati della società vi siano
persone decise a dare una
testimonianza viva del Vangelo con
la parola e con le opere: pronti
sempre – come scrive san Pietro – a
rispondere a chiunque vi domandi
ragione della speranza che è in voi ( 1
Pt 3, 15).

In accordo con le ripetute direttive
del Magistero, nella spiegazione delle
varie materie filosofiche e teologiche
ha una speciale importanza la
dottrina del Dottore comune della



Chiesa. Si adempie così la
raccomandazione del Concilio
Vaticano II e di tanti Romani
Pontefici: «Approfondire i misteri
della salvezza e vederne il nesso [...],
avendo san Tommaso per maestro» 
[64] .

San Josemaría si attenne a questa
linea, che ricordò sempre ai
professori e alle professoresse degli 
Studi generali della Prelatura. Nello
stesso tempo, con una mentalità
aperta al progresso della scienza
teologica, spiegava che in base a tale
raccomandazione non si può
concludere che dobbiamo limitarci
ad assimilare e ripetere tutti e
soltanto gli insegnamenti di san
Tommaso. È cosa ben diversa:
dobbiamo certamente coltivare la
dottrina del Dottore Angelico, ma
nello stesso modo in cui egli la
coltiverebbe se fosse ancora vivo.
Per questo alcune volte si dovrà
portare a termine ciò che egli



stesso poté soltanto cominciare; e
proprio per questo, facciamo
nostre tutte le scoperte che
rispondano a verità di altri autori
[65] .

Vi ricordo ancora una volta, con
parole di nostro Padre, una
caratteristica essenziale dello spirito
dell’Opus Dei: Corporativamente
non abbiamo altra dottrina che
quella che insegna il Magistero
della Santa Sede. Accettiamo tutto
ciò che questo Magistero accetta, e
respingiamo tutto ciò che
respinge. Crediamo fermamente
tutto quanto propone come verità
di fede, e facciamo anche nostro
tutto ciò che è di dottrina cattolica
[66] . E all’interno di questa vasta
dottrina, ognuno di noi forma il
proprio criterio personale [67] . Gli
Statuti della Prelatura stabiliscono la
proibizione che l’Opus Dei – lo disse
il nostro Fondatore – crei o adotti
una particolare scuola filosofica o



teologica [68] . Oltre che amore per la
libertà, ciò è l’espressione di un fatto
ecclesiologico fondamentale: che i
membri della Prelatura sono comuni
fedeli cristiani oppure, nel loro caso,
comuni sacerdoti secolari, con
identici ambiti di libertà di opinione
degli altri cattolici.

LA FORMAZIONE ALL
’APOSTOLATO

26. La profonda conoscenza delle
verità religiose fondamentali, oltre
che degli aspetti etici e morali legati
più da vicino all’esercizio del proprio
lavoro, è importante anche per
svolgere un’ampia attività apostolica
nell’ambiente professionale in cui
ognuno opera. La luce di coloro che
seguono Gesù Cristo non deve
essere collocata nel fondo della
valle, ma in vetta alla montagna,
perché vedano le vostre opere
buone e rendano gloria al Padre



vostro che è nei cieli ( Mt 5, 16)
[69] .

Sicuramente abbondano le persone
di gran cuore, capaci di innamorarsi
di Dio, alle quali manca la luce della
dottrina che orienti e dia un senso
alla loro vita. Ai cristiani spetta il
dovere e il piacere di dargliela. Un
passo del Nuovo Testamento lo
spiega con chiarezza. Adempiendo a
un comando dello Spirito Santo, il
diacono Filippo si diresse sulla strada
che conduceva a Gaza. Da lì passava
una carrozza sulla quale un alto
funzionario, ministro della regina
d’Etiopia, ritornava al suo paese
dopo aver adorato Dio a
Gerusalemme. Filippo corse innanzi
e, udito che leggeva il profeta Isaia, gli
disse: Capisci quello che stai
leggendo? Quegli rispose: E come lo
potrei, se nessuno mi istruisce? E
invitò Filippo a salire e a sedere
accanto a lui ( At 8, 30-31).



È compito dei cattolici, con pace e
perseveranza, annunciare la buona
novella di Gesù, rimediare
all’ignoranza religiosa mediante la
diffusione della dottrina rivelata. 
L’apostolato cristiano – mi
riferisco in concreto a quello di un
comune cristiano, di un uomo o di
una donna che vivono come uno
dei tanti tra i loro simili – è una
grande catechesi in cui, mediante
il rapporto personale, l’amicizia
leale e autentica, si risveglia negli
altri la sete di Dio e li aiuta a
scoprire orizzonti nuovi: con
naturalezza, con semplicità – vi
dicevo –, con l’esempio di una fede
ben vissuta, con la parola
amabile, ma piena della forza
della verità divina [70] .

Dobbiamo propagare con ardore la
Verità di Cristo, far sì che altri
partecipino del tesoro che abbiamo
ricevuto, in modo che si rendano
conto che non vi è niente di più



bello che essere raggiunti, sorpresi
dal Vangelo, da Cristo. Non vi è
niente di più bello che conoscere
Lui e comunicare agli altri
l’amicizia con Lui [71] .

27. Nel Decreto sull’apostolato dei
laici, il Concilio Vaticano II insegna
che «l’apostolato può raggiungere
piena efficacia soltanto mediante
una multiforme e integrale
formazione; la quale è richiesta non
soltanto dal continuo progresso
spirituale e dottrinale del laico, ma
anche dalle varie circostanze di cose,
di persone, di compiti a cui la sua
attività deve adattarsi [...]. Oltre la
formazione comune a tutti i cristiani,
a causa della varietà delle persone e
delle circostanze, non poche forme di
apostolato esigono una formazione
specifica e particolare» [72] .

Negli ultimi anni questo anelito di
anime ha richiesto maggior vigore
per contrastare il secolarismo che è



avanzato a grandi passi, fino ad
acquisire cittadinanza in paesi
tradizionalmente cristiani.
Impregnare nuovamente con lo
spirito di Cristo le radici di queste
nazioni è proprio l’obiettivo della
nuova evangelizzazione [73] . Nella
Prelatura questo lavoro si riassume
nell’orientare e stimolare ogni
persona affinché compia la missione
evangelizzatrice ricevuta nel
Battesimo, con lo spirito e i mezzi
specifici dell’Opus Dei, attraverso l’ 
apostolato di amicizia e di
confidenza .

Giovanni Paolo II insisteva sul fatto
che il mondo «reclama 
evangelizzatori credibili, nella cui vita
in comunione con la croce e la
risurrezione di Cristo risplenda la
bellezza del Vangelo [...]. Ogni
battezzato, in quanto testimone di
Cristo, deve acquisire la formazione
adeguata alla sua condizione non
solo per evitare che la fede si



inaridisca per mancanza di cura in
un ambiente ostile come quello
mondano, ma anche per dare
sostegno e impulso alla
testimonianza evangelizzatrice» 
[74] .

L’apostolato personale di amicizia
e di confidenza

28. Nostro Signore è venuto su questa
terra affinché tutte le anime
raggiungano la vita eterna, e vuole
contare anche sui suoi discepoli: ut
eatis , perché andiate – ripete a noi
cristiani come agli Apostoli – e
portiate frutto e il vostro frutto
rimanga (cfr. Gv 15, 16). Pertanto,
figlie e figli miei, dobbiamo portare
la sua dottrina nei più diversi
ambienti, perché a noi interessano
tutte le anime per il Signore. Però
appare logico cominciare da coloro
che Dio ci ha posto accanto.

Nella Prelatura dell’Opus Dei, come
vi dicevo, diamo la priorità a ciò che



san Josemaría chiamava apostolato
di amicizia e di confidenza : un
rapporto personale nel quale un
cuore versa in un altro cuore la
propria conoscenza e il proprio
amore di Cristo, facendo in modo che
costui si apra più facilmente ai
delicati impulsi della grazia.

L’amicizia richiede, e nello stesso
tempo crea, comunione di sentimenti
e di aneliti; ma «dove avviene
soprattutto questa comunicazione è
nella convivenza [...]; ed ecco perché
il convivere è la caratteristica
dell’amicizia» [75] . Con questo
rapporto inizia il primo passo del
cammino di amicizia. Ci procura
gioia, quindi, approfittare delle
occasioni che il lavoro professionale
e sociale ci offre per conoscere nuovi
amici, con il desiderio di aiutarli e,
anche, di imparare da loro: l’amicizia
è essenzialmente reciproca. Nostro
Padre ci incoraggiava a comportarci
come Cristo che passa accanto alle



persone lungo il sentiero della vita
quotidiana. Il Signore vuole
servirsi di noi – del nostro
rapporto con gli uomini, della
nostra capacità, che ci ha dato
Lui, di amare e di farci amare –
per continuare a farsi amici sulla
terra [76] .

Tra le caratteristiche di questo modo
di servire, si mette in evidenza la
necessità di sapersi adattare alla
capacità e alla mentalità di ciascuno,
perché capiscano quello che
ascoltano. San Josemaría chiamava 
dono delle lingue questo sforzo di
farsi capire, che appare come frutto
della grazia, della preghiera e della
preparazione personale, affinché la
dottrina della Chiesa risuoni con
tonalità nuove negli orecchi delle
persone. Occorre ripetere le stesse
cose, ma in modi diversi. È la
forma che dev’essere sempre
nuova, diversa; non la dottrina
[77] .



Si tratta di imitare Gesù, che
esponeva gli insegnamenti più
elevati per mezzo di parabole e di
paragoni, che tutti, ognuno al proprio
livello, erano in condizioni di
comprendere. Stimoliamo il
desiderio di esporre le verità
cristiane in modo attraente: Il vostro
parlare sia sempre con grazia, condito
di sapienza, per sapere come
rispondere a ciascuno ( Col 4, 6). Non
si tratta di una formalità, o di
mostrarci eruditi, ma di parlare con
contenuti, cercando la gloria di Dio e
il bene delle anime.

29. In un tale contesto, la profonda
conoscenza della Sacra Scrittura –
dell’Antico e del Nuovo Testamento –,
frutto di una lettura assidua e di una
meditazione attenta, acquista
un’importanza fondamentale. Lo ha
ricordato recentemente Papa
Benedetto XVI nell’Esortazione
apostolica Verbum Domini sulla
Parola di Dio nella missione della



Chiesa. Lì, fra altri grandi santi ai
quali il Signore ha concesso luci
speciali per approfondire il
significato spirituale della Bibbia, il
Papa afferma che uno di questi raggi
di luce si manifesta in san Josemaría
Escrivá nella sua predicazione
sulla chiamata universale alla
santità [78] .

Il Romano Pontefice scrive che un
momento importante
dell’animazione pastorale della
Chiesa in cui poter sapientemente
riscoprire la centralità della
Parola di Dio è la catechesi, che
nelle sue diverse forme e fasi deve
sempre accompagnare il Popolo di
Dio [79] . E fa vedere come 
l’incontro dei discepoli di Emmaus
con Gesù, descritto
dall’evangelista Luca (cfr Lc 24,
13-35), rappresenta, in un certo
senso, il modello di una catechesi
al cui centro sta la “spiegazione
delle Scritture”, che solo Cristo è in



grado di dare (cfr Lc 24, 27-28),
mostrando in se stesso il loro
compimento. In tal modo rinasce
la speranza più forte di ogni
sconfitta, che fa di quei discepoli
testimoni convinti e credibili del
Risorto . [80] . Queste parole non vi
fanno venire in mente l’affermazione
gioiosa di nostro Padre quando
predicava che, ora, Emmaus è il
mondo intero, perché il Signore ha
aperto i cammini divini della terra
[81] ?

Ricordate come ci ha trasmesso gli
insegnamenti di questo passo di san
Luca. Diceva che tutta la vita di
Cristo è un modello divino che
dobbiamo imitare, ma quello che
ci racconta l’evangelista della
scena di Emmaus ci appartiene in
modo molto particolare [82] . Di
questa scena evangelica si servì
anche per parlarci dell’apostolato
personale di amicizia e di
confidenza. Metteva l’accento su una



caratteristica importante: è
necessario prendere l’iniziativa,
andare incontro alle persone per
offrire loro la nostra amicizia e
aiutarli nella ricerca di Dio,
rispettando e difendendo l’intimità e
la libertà di tutti.

Sulla via di Emmaus il Risorto va in
cerca di due discepoli che
ritornavano alle loro case,
scoraggiati dalle vicende dolorose
alle quali avevano assistito: la
Passione e la Morte del loro Signore.
Questo gesto di Gesù ci insegna che
l’amicizia induce a partecipare alle
gioie e alle pene dei nostri amici, con
i quali siamo solidali e ai quali
dedichiamo tempo. Gesù cammina
insieme ai due uomini che hanno
perso quasi ogni speranza, tanto
che la vita comincia a sembrar
loro priva di significato. Ne
comprende il dolore, entra nel loro
cuore, comunica loro qualcosa
della vita che palpita in Lui [83] .



Nello stesso modo noi dobbiamo
condividere le preoccupazioni, gli
entusiasmi, le difficoltà di coloro che
frequentiamo, colleghi di ufficio o di
professione, senza che da loro ci
separi nessuna barriera: una
splendida caratteristica dello spirito
dell’Opera, che non toglie nessuno
dal suo posto e che ci invita a stare
nel mondo senza essere mondani.

Così dobbiamo comportarci
nell’ambiente in cui ci muoviamo,
senza perdere di vista che, se siamo
fedeli, Cristo opera in noi e vuole
servirsi del nostro esempio e della
nostra parola per arrivare ad altre
persone, che nel frattempo ci
arricchiscono con la loro amicizia.
Niente di più logico che i veri amici si
comunichino a vicenda le loro gioie e
le loro pene, la loro attività e,
naturalmente, il più grande tesoro
che possiede un cristiano: proprio la
vita di Cristo. Parleremo loro di Dio,
della gioia di averlo nella nostra



anima in grazia, dell’immenso valore
che soltanto Egli può conferire
all’esistenza umana.

Se agiscono così, i cristiani
cooperano efficacemente alla
missione evangelizzatrice della
Chiesa, mettendo Cristo nel cuore e
nell’anima dei loro amici,
contribuendo in tal modo a innalzare
la Croce in cima a tutte le attività
umane.

L’apostolato della famiglia e con la
gioventù

30. Sono molte le attività che
contribuiscono ad accrescere
l’estensione del regno di Dio.
Tuttavia, alcune di esse hanno
obiettivamente un’importanza
maggiore, a seconda delle necessità
di ogni epoca e di ogni luogo. La
famiglia, la formazione della
gioventù, il mondo della cultura,
propongono, in gran parte, la sfida



della nuova evangelizzazione alla
quale spinge il Santo Padre.

La famiglia ha bisogno urgentemente
che si rinnovi il suo humus
originario, voluto da Dio alla
creazione, che purtroppo le
consuetudini e le leggi civili di molti
paesi sono impegnati a pervertire. È
un compito d’importanza capitale,
nel quale noi cattolici concordiamo
con persone di altre credenze, o
anche senza alcuna religione,
consapevoli che il sostenere la
famiglia – comunione d’amore tra un
uomo e una donna, indissolubile e
aperta alla vita – costituisce un
pilastro insostituibile per un retto
ordine della società e un fondamento
importante perché gli uomini
raggiungano la maturità e la felicità.
A parte il contributo che possiamo
offrire collaborando con altri,
personalmente possiamo dare un
aiuto, per esempio, facendo in modo
che i coniugi si perdonino a vicenda



e comprendano meglio che la loro
vita è una donazione all’altro; se poi
si tratta di coniugi cristiani, li
aiuteremo a capire che partecipano a
un mistero: all’unione di Cristo con la
sua Chiesa. La fedeltà di entrambi,
con il passare del tempo
manifestazione del vero amore,
serve a tracciare anche il percorso
per arrivare in Cielo.

Il lavoro apostolico con la gioventù
sarà sempre una sfida vitale per il
mondo e per la Chiesa, perché negli
anni della gioventù si forgiano coloro
che indicheranno la rotta della
società e la faranno avanzare lungo i
sentieri tracciati dal Creatore e
Redentore.

In questo ambito acquista un
particolare rilievo l’apostolato dello
svago e del buon uso del tempo
libero. Mi limito a ricordarvi quello
che vi ho scritto nel 2002: che è
necessario riempire di contenuto



cristiano «i costumi, le leggi, la moda,
i mezzi di comunicazione, le
espressioni artistiche. Tutti aspetti
decisivi nella lotta per la nuova
evangelizzazione della società, alla
quale il Santo Padre chiama senza
tregua i cristiani» [84] .

L’apostolato e la cultura

31. Il vasto mondo del pensiero e
della cultura, delle scienze, delle
lettere e della tecnica, continua a
essere un’area privilegiata che è
necessario illuminare con le luci del
Vangelo. «I cristiani sono, quindi,
chiamati ad avere una fede che
consenta loro di confrontarsi
criticamente con l’attuale cultura
resistendo alle sue seduzioni;
d’incidere efficacemente sugli ambiti
culturali, economici, sociali e politici;
di testimoniare che la comunione tra
i membri della Chiesa cattolica e con
gli altri cristiani è più forte di ogni
legame etnico; di trasmettere con



gioia la fede alle nuove generazioni;
di costruire una cultura cristiana
capace di evangelizzare la cultura
più ampia in cui viviamo» [85] .

Gli apostolati dell’Opera sono un 
mare senza sponde . Come Cristo
sulla Croce, vogliamo spalancare le
braccia a ogni persona. A questo
desiderio si deve il nostro impegno di
arrivare a coloro che sono più
lontani da Dio, come ci ha insegnato
san Josemaría, che amava – lo
ripeteva sempre – l’apostolato ad
fidem . Nostro Padre ci stimolava a 
mettere un particolare impegno
nell’apostolato ad gentes , con i
gentili [...] . Prima di tutto – lo
ripeterò ancora una volta – con
un’amicizia sincera, leale,
umanamente buona [86] .
Approfittando delle molteplici
relazioni che si originano
nell’esercizio dell’attività
professionale, in un mondo
caratterizzato dalla globalità, sarà



facile dialogare con persone di altre
confessioni o credenze, o con gente
senza alcuna religione, con l’intento
di suscitare in loro il desiderio di
conoscere meglio Dio. Aiuteremo
anche quelli che mostrano una
disposizione negativa verso la Chiesa
cattolica, se li tratteremo con
mansuetudine, pazienza,
comprensione e affetto.

Considero importante soprattutto
– diceva Benedetto XVI in un discorso
alla Curia Romana – il fatto che
anche le persone che si ritengono
agnostiche o atee devono stare a
cuore a noi come credenti. Quando
parliamo di una nuova
evangelizzazione, queste persone
forse si spaventano. Non vogliono
vedere se stesse come oggetto di
missione, né rinunciare alla loro
libertà di pensiero e di volontà. Ma
la questione circa Dio rimane
tuttavia presente pure per loro,
anche se non possono credere al



carattere concreto della sua
attenzione per noi [87] .

Anche se alle iniziative di questo tipo
partecipano in particolare soltanto
alcuni, sentiamo il dovere di
sostenerle con la nostra preghiera.
Infatti ciascuno di noi, figli di Dio
nella santa Chiesa, vuol vivere
solamente per portare il nome del
Signore a tutti i popoli e a tutte le
culture, fino agli estremi confini
della terra (cfr. At 9, 15).

LA FORMAZIONE PROFESSIONALE

32. Visto che il lavoro ordinario,
secondo lo spirito dell’Opus Dei,
costituisce il cardine della
santificazione personale e l’ambito
abituale dell’attività apostolica dei
suoi fedeli, si comprende perché
nella Prelatura si stimoli una buona
preparazione professionale. Lo
studio, la formazione
professionale quale che sia, è
obbligo grave fra noi [88] .



In tempi recenti il Magistero della
Chiesa ha affrontato il tema del
lavoro – e tutti noi leggiamo questo
insegnamento pensando alla
predicazione di san Josemaría, dal
1928 – come ambito per la ricerca
della santità da parte dei fedeli laici.
Il Magistero ha insistito «nella 
formazione di una spiritualità del
lavoro , tale da aiutare tutti gli
uomini ad avvicinarsi per il suo
tramite a Dio, Creatore e Redentore,
a partecipare ai suoi piani salvifici
nei riguardi dell’uomo e del mondo e
ad approfondire nella loro vita
l’amicizia con Cristo» [89] .

Il lavoro e l’unità di vita

33. Nell’omelia Amare il mondo
appassionatamente san Josemaría ha
ribadito l’importanza per un
cristiano dell’ unità di vita , che
armonizza la pietà, il lavoro e
l’apostolato. Ho insegnato
incessantemente, con parole della



Sacra Scrittura, che il mondo non
è cattivo: perché è uscito dalle
mani di Dio, perché è creatura
sua, perché Jahvè lo guardò e vide
che era buono (cfr. Gn 1, 7 e ss.).
Siamo noi uomini a renderlo
cattivo e brutto, con i nostri
peccati e le nostre infedeltà.
Siatene pur certi, figli miei:
qualsiasi specie di evasione dalle
realtà oneste di tutti i giorni
significa, per voi uomini e donne
del mondo, il contrario della
volontà di Dio. Dovete invece
comprendere adesso – con una
luce tutta nuova – che Dio vi
chiama per servirlo nei compiti e
attraverso i compiti civili,
materiali, temporali della vita
umana: in un laboratorio, nella
sala operatoria di un ospedale, in
caserma, dalla cattedra di
un’università, in fabbrica, in
officina, sui campi, nel focolare
domestico e in tutto lo sconfinato
panorama del lavoro, Dio ci



aspetta ogni giorno. Sappiatelo
bene: c’è un qualcosa di santo, di
divino, nascosto nelle situazioni
più comuni, qualcosa che tocca a
ognuno di voi scoprire [...].

Non vi è altra strada, figli miei: o
sappiamo trovare il Signore nella
nostra vita ordinaria, o non lo
troveremo mai. Per questo vi
posso dire che la nostra epoca ha
bisogno di restituire alla materia
e alle situazioni che sembrano più
comuni, il loro nobile senso
originario, metterle al servizio del
Regno di Dio, spiritualizzarle,
facendone mezzo e occasione del
nostro incontro continuo con Gesù
Cristo [90] .

La formazione che dà la Prelatura
tende a stimolare il necessario spirito
soprannaturale, affinché ciascuno
s’impegni a compiere il lavoro con la
maggiore perfezione umana
possibile e con anelito di servizio,



trasformandolo in uno strumento di
santità e di apostolato. Perciò
dobbiamo sforzarci di raggiungere il
necessario prestigio professionale tra
i nostri colleghi, e questo si acquista
con l’impegno e la dedizione nel
corso degli anni. Ognuno riceve
questa formazione specifica come gli
altri cittadini: nelle università, nelle
scuole tecniche, nelle officine, ecc.,
dove compie gli studi o impara un
mestiere. Lo spirito dell’Opera ci
spinge a conservare e migliorare
continuamente tale preparazione.
Tutti noi sappiamo di essere
liberissimi, sia nel momento di
scegliere la professione che di
esercitarla. L’Opera insegna soltanto
il modo di santificarsi in queste
attività, senza immischiarsi nelle
scelte di lavoro di ognuno.

Non importa il tipo di attività che si
svolge, purché sia onesta: Che cos’è
più importante: essere professore
alla Sorbona o fare i lavori di



casa? Ti dirò che se tu sei santa,
perché ti stai santificando nel
lavoro, è il tuo il più importante
[91] . In un altro momento
aggiungeva: Quando, riferendomi
alle donne delle pulizie che
lavorano all’Università di
Navarra, affermo che non so se il
loro lavoro è altrettanto o più
importante di quello del Senato
accademico, non faccio una
battuta: ripeto semplicemente ciò
che ho sempre pensato. Il lavoro di
una di queste donne che assolve i
suoi compiti con gioia e fa tutto
per amore può essere eroico, mai
comune, e sicuramente più efficace
di quello di un grande ricercatore
che pensa soltanto a pubblicare i
suoi studi. Ripeto: quale vale di
più? Dipende dall’amore e dal
sacrificio con cui si compie il
proprio lavoro, ma che sia un
sacrificio gioioso, allegro,
volontario; in caso contrario, è
meglio non farlo [92] .



A tutti i cattolici compete il dovere di
fare tutto ciò che è in loro potere
perché Cristo regni effettivamente
nella società, e questi santi desideri si
manifestano anche cercando di
acquisire il necessario prestigio
professionale, come un lucerniere
che deve far risplendere la luce di
Cristo (cfr. Mc 4, 21).

Gli studenti, da parte loro, devono
sentire il dovere di ottenere buoni
voti. Non dimenticate la
considerazione che san Josemaría
scrisse in Cammino , che è servita da
guida a tante generazioni di giovani
nel mondo intero: Un’ora di studio,
per un apostolo moderno, è un’ora
d’orazione [93] .

La rettitudine d’intenzione

34. Mentre curiamo la preparazione
professionale, ricordiamoci
responsabilmente che l’attività
lavorativa – qualunque essa sia –
costituisce sempre per noi un mezzo



per raggiungere la santità e per fare
apostolato. In questi momenti è
quanto mai necessario non perdere
di vista tale obiettivo, perché nella
società di oggi, altamente
competitiva, è facile mettere la
professione al primo posto dei propri
obiettivi, al di sopra degli altri doveri
verso Dio, verso la propria famiglia e
le altre persone. Ripeto, con nostro
Padre: Lavorate alla presenza di
Dio, senza ambire glorie umane.
Alcuni considerano il lavoro un
mezzo per conquistare onori, per
acquisire potere o ricchezza che
soddisfi la loro ambizione
personale o per sentire l’orgoglio
della propria capacità di operare.
Noi figli di Dio nel suo Opus Dei
non vediamo mai nel nostro
lavoro professionale qualcosa in
rapporto con l’egoismo, con la
vanità e con la superbia: vediamo
soltanto una possibilità di servire
tutti gli uomini per amore di Dio
[94] . Perciò aggiungeva: Un buon



indice della rettitudine
d’intenzione, con la quale dovete
compiere il vostro lavoro
professionale, è proprio il modo in
cui utilizzate le relazioni sociali o
di amicizia che nascono durante
l’attività professionale, per
avvicinare le anime a Dio:
arrivando, se è il caso e qualora se
ne intravedano le opportunità, a
proporre loro la vocazione [95] .

Nell’ambito della preparazione
professionale, dobbiamo cercare
necessariamente di conoscere bene
gli argomenti della dottrina cattolica
più legati alla propria professione o
che godano di particolare attualità
nel paese; forse diversi da un luogo
all’altro, ma alcuni validi da tutte le
parti. Per esempio, quelli legati al
matrimonio e alla famiglia,
all’educazione, al “vangelo della
vita”, alla bioetica, alla giustizia e alla
carità nei rapporti di lavoro... Per
questo, l’esempio di rettitudine



nell’adempiere ai doveri
professionali, familiari e sociali
costituisce una testimonianza
incontrovertibile che tutti dobbiamo
dare. «Come conseguenza della
vostra rettitudine umana e cristiana
– vi ho scritto –, negli ambienti nei
quali vi muovete nasceranno, inoltre,
molte iniziative volte a risolvere
concreti problemi sociali, in nobile e
fraterna collaborazione con altri
uomini e donne di buona volontà.
Levo in questi momenti il mio cuore
in azione di grazie a Nostro Signore,
perché intorno alla Prelatura, con
l’aiuto di tanti Cooperatori, cattolici e
non cattolici, fioriscono numerose
realtà di solidarietà, che
contribuiscono a instaurare la
giustizia e la pace sulla terra,
portando a decine di migliaia di
persone – come diceva nostro Padre
– il balsamo forte e pacifico
dell’amore ( È Gesù che passa , n.
183)» [96] .



La spontaneità apostolica

35. Figlie e figli miei, ho voluto
sottoporre di nuovo ai vostri occhi la
verità che l’unica ambizione,
l’unico desiderio dell’Opus Dei e di
ognuno dei suoi figli è quello di
servire la Chiesa, come la Chiesa
vuole essere servita, nella
specifica vocazione che il Signore
ci ha dato [97] . Assai spesso san
Josemaría si riferiva all’Opus Dei
dicendo che è una 
disorganizzazione organizzata ,
perché il modo caratteristico, voluto
da Dio, di collaborare alla missione
della Chiesa consiste nel dare
formazione alle persone, nei diversi
aspetti. Si può affermare che la
Prelatura dell’Opus Dei spende tutte
le sue energie in questo compito, in
questa catechesi. Poi voi, donne e
uomini, singolarmente, con il
bagaglio della preparazione ricevuta
e assimilata, con libertà e
responsabilità personali, fate in



modo di infondere la linfa dello
spirito cristiano nel torrente
circolatorio della società.

Rispondendo alla domanda di un
giornalista su questo aspetto così
caratteristico dell’Opera, nostro
Padre spiegava che noi attribuiamo
un’importanza primaria e
fondamentale alla “spontaneità
apostolica della persona”, alla sua
libera e responsabile iniziativa,
sotto la guida dello Spirito; e non
alle strutture organizzative, agli
ordini, alle tattiche, e ai
programmi imposti dall’alto in
sede di governo [98] .

Prima di concludere, ritorno
all’aspetto fondamentale:
impegniamoci giorno dopo giorno
nella nostra dedizione cristiana a Dio
e agli altri. Sforziamoci di essere
donne e uomini fedelissimi al
Romano Pontefice, pregando con
continuità per la sua persona e per le



sue intenzioni; pratichiamo una
affettiva ed effettiva unione con i
Vescovi e con tutti i fedeli cattolici.
Riempiamoci di ottimismo e di
gratitudine verso il Signore,
partecipando alla nuova
evangelizzazione. Ricorriamo
all’intercessione della Santissima
Vergine, Regina del mondo e Madre
della Chiesa, affinché ci ottenga dal
Cielo le grazie necessarie.

Com’è logico, poniamo come speciale
intercessore di tutta la nostra attività
formativa san Josemaría, che con la
sua vita e i suoi insegnamenti ha
lasciato ben plasmato lo spirito
ricevuto da Dio il 2 ottobre 1928,
perché le sue figlie e i suoi figli, e
molte altre persone, possano
percorrere tutti i sentieri della terra,
facendoli diventare divini con la
grazia dello Spirito Santo.

Con tutto l’affetto, vi benedice

vostro Padre



+ Javier

Roma, 2 ottobre 2011

[1] Benedetto XVI, Enciclica Spe
Salvi , 30-XI-2007, n. 2.

[2] Cfr. Benedetto XVI, Lett. ap. 
Ubicumque et semper , 21-IX-2010.

[3] Benedetto XVI, Omelia nella
Messa conclusiva della Giornata
Mondiale della Gioventù, 21-
VIII-2011.

[4] San Josemaría, Colloqui , n. 24.

[5] San Josemaría, Lettera 6-V-1945 ,
n. 19.

[6] San Josemaría, Lettera 24-
III-1931 , n. 9.

[7] San Josemaría, Cammino , n. 372.

[8] San Josemaría, Appunti di una
riunione familiare , 18-VI-1972.



[9] Sant’Agostino, Sermone 169, 13
(PL 38, 923).

[10] San Josemaría, Appunti di una
riunione familiare , 1963.

[11] San Josemaría, Amici di Dio , n.
24.

[12] Ibid ., n. 26

[13] Ibid .

[14] San Josemaría, Lettera 9-I-1932 ,
n. 28.

[15] Giovanni Paolo II, Esort. apost. 
Christifideles laici , 30-XII-1988, n. 63.

[16] Simbolo Atanasiano .

[17] Concilio Vaticano II, Decr. 
Apostolicam actuositatem , n. 4.

[18] San Josemaría, Amici di Dio , n.
74.

[19] Ibid , n. 84.



[20] Ibid .

[21] San Josemaría, Appunti di una
riunione familiare , 28-XI-1972.

[22] Catechismo della Chiesa
Cattolica , n. 1808.

[23] San Josemaría, Amici di Dio , n.
77.

[24] Benedetto XVI, Allocuzione
all’Angelus , 28-X-2007.

[25] Cfr. san Josemaría, Cammino , n.
380.

[26] Giovanni Paolo II, Discorso a un
gruppo di vescovi in visita ‘ ad
limina’ , 18-XI-1999.

[27] Don Álvaro del Portillo, 
Consacrazione e missione del
sacerdote , Ares, Milano 1990, p. 13.

[28] San Josemaría, Lettera 8-
VIII-1956 , n. 47.



[29] Giovanni Paolo II, Esort. apost. 
Christifideles laici , 30-XII-1988, n. 60.

[30] Benedetto XVI, Esort. apost. 
Sacramentum caritatis , 22-II-2007, n.
64.

[31] San Josemaría, Cammino , n. 947.

[32] San Josemaría, Appunti di una
riunione familiare , 30-X-1964.

[33] Giovanni Paolo II, Omelia , 19-
VIII-1979.

[34] Cfr. Giovanni Paolo II, Cost.
apost. Ut sit , 28-XI-1982.

[35] Cfr. San Josemaría, La Abadesa
de las Huelgas. Studio teológico
jurídico , Rialp, Madrid 1974, 3ª ed.,
p. 153. Recentemente la
Congregazione per il Clero ha
pubblicato il documento Il sacerdote,
confessore e direttore spirituale,
ministro della misericordia divina , 9-
III-2011, dove si dice esplicitamente



che anche «fedeli laici ben formati
[...] compiono questo servizio di
consiglio nel cammino della
santità» (n. 65).

[36] San Josemaría, Appunti di una
meditazione , 31-XII-1970.

[37] San Josemaría, Colloqui , n. 93.

[38] San Josemaría, Amici di Dio , n.
15.

[39] Ibid ., n. 188.

[40] San Josemaría, È Gesù che passa ,
n. 135.

[41] San Josemaría, Lettera 6-V-1945 ,
n. 35.

[42] San Josemaría, Amici di Dio , n.
157.

[43] Ibid ., n. 161.

[44] Cfr. Concilio Vaticano II, Cost. 
Sacrosanctum Concilium , n. 2.



[45] San Josemaría, È Gesù che passa ,
n. 87.

[46] Cfr. Benedetto XVI, Enciclica Spe
salvi , 30-XI-2007, n. 2.

[47] Cfr. Ordinamento Generale del
Messale Romano , n. 55.

[48] San Josemaría, È Gesù che passa ,
n. 89.

[49] San Giovanni Damasceno, 
Esposizione sulla fede ortodossa , IV,
17 (PG 94, 1175).

[50] Vivere la santa Messa , Ares,
Milano 2010, pp. 56.

[51] Joseph Ratzinger-Benedetto XVI, 
Opera omnia , vol. XI, Prefazione.

[52] Congregazione per il Culto
divino e la Disciplina dei sacramenti,
Istr. Redemptionis sacramentum , 25-
III-2004, n. 5.



[53] Cfr. Concilio Vaticano II, Cost. 
Sacrosanctum Concilium , n. 11.

[54] Benedetto XVI, Incontro con
sacerdoti della Diocesi di Albano , 31-
VIII-2006.

[55] San Josemaría, Forgia , n. 833.

[56] San Josemaría, Appunti intimi , n.
110 (17-XI-1930). Cit. da don Álvaro
del Portillo, Lettera, 15-X-1991 .

[57] San Josemaría, È Gesù che passa ,
n. 10.

[58] Giovanni Paolo II, Esort. apost. 
Christifideles laici , 30-XII-1988, n. 60.

[59] San Josemaría, È Gesù che passa ,
n. 10.

[60] San Gregorio Magno, Moralia , I,
32, 45 (PL 75, 517).

[61] Ibid .



[62] San Josemaría, Lettera 24-
X-1965 , nn. 24-25.

[63] San Josemaría, Lettera 11-
III-1940 , n. 47.

[64] Concilio Vaticano II, Decr. 
Optatam totius , n. 16; cfr. Pio XII, 
Discorso , 24-VI-1939; Paolo VI, 
Discorso , 12-III-1964; Giovanni Paolo
II, Enciclica Fides et Ratio , 14-
IX-1998, nn. 43 ss.

[65] San Josemaría, Lettera 9-I-1951 ,
n. 22.

[66] San Josemaría, Lettera 14-
II-1964 , n. 1.

[67] San Josemaría, Appunti di una
riunione familiare , 30-IV-1961.

[68] Cfr. Codex Iuris particularis seu
Statuta Prælaturæ Sanctæ Crucis et
Operis Dei , n. 109.

[69] San Josemaría, È Gesù che passa ,
n. 10.



[70] Ibid , n. 149.

[71] Benedetto XVI, Omelia durante la
Messa di inizio del ministero petrino,
24-IV-2005.

[72] Concilio Vaticano II, Decr. 
Apostolicam actuositatem , n. 28.

[73] Cfr. Benedetto XVI, Enciclica 
Caritas in veritate , 29-VI-2009, n. 29; 
Discorsi del 19-X-2006, 11-VI-2007, 12-
III-2010, 24-IX-2011, ed altri.

[74] Giovanni Paolo II, Esort. apost. 
Ecclesia in Europa , 28-VI-2003, n. 49.

[75] San Tommaso d’Aquino, 
Esposizione dell’Etica a Nicomaco , IX,
14.

[76] San Josemaría, Lettera 9-I-1932 ,
n. 75.

[77] San Josemaría, Lettera 30-
IV-1946 , n. 71.



[78] Benedetto XVI, Esort. apost. 
Verbum Domini , 30-IX-2010, n. 48.

[79] Ibid ., n. 74.

[80] Ibid .

[81] San Josemaría, Amici di Dio , n.
314.

[82] San Josemaría, Appunti di una
riunione familiare , aprile 1951.

[83] San Josemaría, È Gesù che passa ,
n. 105.

[84] Lettera , 28-XI-2002, n. 11.

[85] Giovanni Paolo II, Esort. apost. 
Ecclesia in Europa , 28-VI-2003, n. 50.

[86] San Josemaría, Appunti di una
riunione familiare , 15-IV-1973.

[87] Benedetto XVI, Discorso alla
Curia Romana , 21-XII-2009.

[88] San Josemaría, Cammino , n. 334.



[89] Giovanni Paolo II, Enciclica 
Laborem exercens , 14-IX-1981, n. 24.

[90] San Josemaría, Omelia Amare il
mondo appassionatamente , 8-X-1967
(in Colloqui , n. 114).

[91] San Josemaría, Appunti di una
riunione familiare , 30-VIII-1961.

[92] San Josemaría, Appunti di una
riunione familiare , 10-IV-1969.

[93] San Josemaría, Cammino , n. 335.

[94] San Josemaría, Lettera 15-
X-1948 , n. 18.

[95] Ibid ., n. 31.

[96] Lettera , 1-VI-1999.

[97] San Josemaría, Lettera 31-
V-1943 , n. 1.

[98] San Josemaría, Colloqui , n. 19.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/lettera-
pastorale-del-2-x-2011/ (02/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/lettera-pastorale-del-2-x-2011/
https://opusdei.org/it-ch/article/lettera-pastorale-del-2-x-2011/
https://opusdei.org/it-ch/article/lettera-pastorale-del-2-x-2011/

	Lettera pastorale del 2-X-2011

