
opusdei.org

Lettera del prelato
(settembre 2012)

"Non c’è amore senza
sofferenza, senza la sofferenza
della rinuncia a se stessi". Sono
parole di Benedetto XVI che il
prelato dell'Opus Dei commenta
nella sua lettera di settembre,
in cui riflette sulla Croce di
Cristo.

04/10/2012

Carissimi: Gesù mi protegga le mie
figlie e i miei figli!



Come altri anni, avrei desiderato
approfittare della pausa estiva per
stare con le mie figlie e i miei figli di
vari luoghi: mi aiuta molto vedervi,
stare con voi e toccare con mano
l’urgenza, sempre attuale,
dell’espansione apostolica. Non è
stato possibile: omnia in bonum! ,
perché abbiamo “percorso” il mondo
con ancora più intensità da
Pamplona.

All’inizio di luglio, prima di
raggiungere questa città, sono stato a
Barcellona e a Gerona; qui abbiamo
avuto una tertulia molto numerosa e
ho benedetto un’immagine di san
Josemaría che è stata collocata in un
luogo dove si svolge un abbondante
lavoro di anime con persone giovani.
Poi, come vi ho già fatto sapere, sono
stato in Portogallo, a pregare dinanzi
a Nostra Signora di Fatima e a
incontrare un bel gruppo di vostri
fratelli e sorelle. Il 23 agosto sono
stato invece a Lourdes, per onorare



la Madonna con tutta l’Opera e
implorare la sua intercessione: l’ho
ringraziata, a nome di tutte e di tutti.

Ho fatto anche un rapido viaggio in
Olanda. Oltre alla gioia di incontrare
le persone della Prelatura, ho
rivissuto parte della preistoria
dell’Opera in quella terra, quando vi
accompagnai nostro Padre e
l’amatissimo don Álvaro: quanto
pregarono, percorrendone le strade e
città, pensando alle donne e agli
uomini che sarebbero entrati a far
parte dell'Opus Dei, con una
speranza che ora vediamo realizzata!
Viviamo quotidianamente la
Comunione dei santi.

Domani, 2 settembre, ordinerò
presbiteri tre vostri fratelli Aggregati,
che hanno ricevuto il diaconato sei
mesi fa. Anche questo mi fa correre
con il pensiero a san Josemaría, che
sognava il momento in cui alcuni di
questi suoi figli sarebbero diventati



sacerdoti. Pregate per loro e per i
frutti delle numerose attività svolte
in questo periodo in tutto il mondo;
pregate anche per le Regioni
dell’emisfero Sud, che, immerse nella
vita ordinaria, stanno sostenendo
tutti noi.

Al centro del mese che comincia, il 14
settembre, torniamo a ringraziare la
Chiesa nostra Madre per la festa
dell’Esaltazione della Santa Croce.
Nostro Padre la preparava e
celebrava con una gioia particolare,
pienamente persuaso che la Croce è
il trono di gloria da cui Cristo attrae a
sé tutte le cose [1] . Non immaginate
l’entusiasmo con cui fece dipingere
nella sede centrale dell’Opus Dei un
grande murale che rappresenta la
scena celebrata nella liturgia: la
restituzione della Santa Croce a
Gerusalemme, riscattata dalle mani
dei pagani.



Come manifestazione di questa
profonda devozione, portava sempre
con sé una reliquia del lignum crucis
e volle che la portassero anche i suoi
successori: prima l’indimenticabile
don Álvaro e ora io. Tutti eravamo
impressionati dalla grande
devozione con cui ogni giorno
baciava questa santa reliquia, la sera,
prima di ritirarsi a riposare, all’inizio
del nuovo giorno e in altri momenti
ancora.

Il giorno successivo, 15 settembre,
commemoreremo la presenza della
Madonna ai piedi della Croce,
soffrendo con Gesù e collaborando
con Lui nell’opera della redenzione.
Lì si manifestò la sua nuova
maternità, quando ascoltò le parole
del Signore: Donna, ecco tuo figlio!
[2] . Allora ci accolse con risolutezza
e con tenerezza, come suoi veri figli.
Queste due feste sono per i cristiani
un forte richiamo, una chiamata
imperiosa ad abbracciare con amore



le piccole o grandi croci della vita,
senza lagnanze, senza lamenti,
perché tutte ci uniscono a Gesù e
sono una speciale benedizione di
Dio. Non dimentichiamo quel che
diceva san Josemaría a proposito del
fatto che molti chiamano croce quel
che li contraria, e finiscono con
eliminare la sua immagine dalle case
e, soprattutto, dalla loro vita. Non
riconoscono che la Santa Croce, con
tutte le sue manifestazioni, dona
libertà e forza per combattere la
battaglia della nuova
evangelizzazione, a cominciare dalla
conversione personale di ciascuno.

Qualche anno fa, il Santo Padre
diceva in un’omelia che non c’è
amore senza sofferenza – senza la
sofferenza della rinuncia a se
stessi, della trasformazione e
purificazione dell’io per la vera
libertà. Là dove non c’è niente che
valga che per esso si soffra, anche
la stessa vita perde il suo valore.



L’Eucaristia – il centro del nostro
essere cristiani – si fonda nel
sacrificio di Gesù per noi, è nata
dalla sofferenza dell’amore, che
nella Croce ha trovato il suo
culmine. Di questo amore che si
dona noi viviamo. Esso ci dà il
coraggio e la forza di soffrire con
Cristo e per Lui in questo mondo,
sapendo che proprio così la nostra
vita diventa grande e matura e
vera [3] .

Aiutiamo tutte le persone che
incontriamo, o con le quali ci
troviamo a convivere per le più
svariate ragioni, a considerare il
valore della sofferenza affrontato
così, con pace e perfino con gioia. In
una certa occasione, il nostro
fondatore lo evidenziava, addolorato,
ponendosi una domanda: Oggi, c'è
ancora qualcuno che va incontro
alla Santa Croce? Ben pochi.
Conoscete bene la reazione del
mondo davanti alla Croce, anche



di tanti che si dicono cattolici: per
costoro la Croce è scandalo o
stoltezza, come scrisse San Paolo:
Iudaeis quidem scandalum,
gentibus autem stultitiam (1 Cor 1,
23). Signore, dopo tanti secoli,
questa situazione assurda
permane ancora, persino tra
persone che dicono di amarti e di
seguirti [4] . In questo nostro
mondo, in effetti, constatiamo quel
che l’Apostolo scriveva ai Corinzi: I
Giudei chiedono segni e i Greci
cercano sapienza, noi invece
annunciamo Cristo crocifisso:
scandalo per i Giudei e stoltezza per i
pagani; ma per coloro che sono
chiamati, sia Giudei che Greci, Cristo è
potenza di Dio e sapienza di Dio [5] .

Figli miei – proseguiva nostro Padre
– non sto esagerando. Ancor oggi
la Croce è simbolo di morte,
piuttosto che simbolo di vita. Dalla
Croce si rifugge ancora come se
fosse un patibolo, mentre invece è



un trono di gloria. I cristiani
rifiutano ancora la Croce,
identificandola con il dolore,
invece di riconoscervi l’amore [6] .
Tu e io, ciascuno di noi, amiamo
davvero la Santa Croce? Siamo
persuasi che l’unione con Cristo
crocifisso è fonte di efficacia
soprannaturale e di vera gioia? Ci
esercitiamo ad accettare giorno per
giorno, con diligenza, quel che ci
dispiace: la malattia, gli ostacoli ai
nostri progetti, le contrarietà della
giornata? Se c’è visione
soprannaturale, scopriremo ogni
giorno parecchie occasioni per unirci
a Gesù e a Maria, accogliendo con
amore le piccole, o non tanto piccole,
contrarietà e offrendole nella Santa
Messa. Che grande tesoro potremo
accumulare per il Cielo, a base di
minuzie!

Era un insegnamento costante di san
Josemaría. Vi invito a raccogliere
durante il giorno – con la vostra



mortificazione, con atti di amore e
di offerta al Signore – milligrammi
d’oro e polvere di brillanti, di
rubini e di smeraldi. Li troverete
sul vostro cammino, nelle piccole
cose. Raccoglieteli, per farvi un
tesoro in Cielo, perché i
milligrammi d’oro diventano col
tempo grammi e chili; e con
frammenti di pietre preziose
potrete comporre diamanti
stupendi, grandi rubini e splendidi
smeraldi [7] .

La ricetta è facile da mettere in
pratica, ma presuppone il desiderio
di seguire Cristo sul Calvario. 
Dinanzi alla Croce , riassumeva il
nostro fondatore, ci sono tre
atteggiamenti possibili. Fuggire da
un simile dono: è ciò che fanno
quasi tutti. Andare
temerariamente a cercarla,
aspirando a grandi prove,
sottomettendosi a penitenze
straordinarie: a meno che non sia



per ispirazione divina, nemmeno
questo mi sembra opportuno,
perché può essere frutto di
superbia nascosta. Il terzo
atteggiamento è accettarla con
gioia quando il Signore la manda:
è questo, penso, il modo più
adeguato di comportarsi davanti
alla Croce [8] .

Volgiamo lo sguardo alla Santissima
Vergine. La fermezza con cui Maria
stette ai piedi della Croce, accanto a
suo Figlio, fu senz’altro una grazia
speciale di Dio; ma una grazia cui
seppe corrispondere in virtù di anni
di preparazione – dal momento
dell’Annunciazione e da prima
ancora – mediante la completa
apertura del suo cuore e della sua
anima alle richieste divine. Le tappe
del cammino di Maria, dalla casa
di Nazaret a quella di
Gerusalemme, attraverso la Croce
dove il Figlio le affida l’apostolo
Giovanni, sono segnate dalla



capacità di mantenere un
perseverante clima di
raccoglimento, per meditare ogni
avvenimento nel silenzio del suo
cuore, davanti a Dio (cfr. Lc 2,
19-51) e nella meditazione davanti
a Dio anche comprendere la
volontà di Dio e divenire capaci di
accettarla interiormente [9] .

Figlie e figli miei, questa è la grande
lezione che ci propone la Chiesa in
occasione di questa festa mariana.
L’intera esistenza terrena di Maria si
è consumata nell’ardente desiderio
di compiere la Volontà divina, anche
quando la provvidenza di Dio si
presentava in un contesto doloroso.
Ella portò tutto a compimento senza
un lamento, con eleganza umana e
soprannaturale, senza richiamare
l’attenzione: è, come affermò tante
volte san Josemaría, Maestra del
sacrificio nascosto e silenzioso
[10] . Con il suo esempio ci incoraggia
a ricevere con amore le contrarietà



dell’esistenza, quelle piccole – come
sarà nella maggior parte dei casi – e
quelle grandi.

Cerchiamo di fare nostro questo
atteggiamento della Santissima
Vergine, modello per le anime che
vogliono essere contemplative in
mezzo al mondo: portare alla
meditazione personale gli
avvenimenti che costellano le nostre
giornate, lieti o dolorosi che siano,
per scoprire in ciascuno
l’amabilissima Volontà di Nostro
Padre Dio e abbracciarla con
serenità. Così riempiremo di gioia il
Cuore di Gesù, che ci benedirà e
colmerà di efficacia i nostri sforzi di
avvicinargli molte anime. Amiamo la
mortificazione, la penitenza, con
naturalezza, senza timore, come
osserviamo nella vita di Maria. Il
mondo ammira soltanto il
sacrificio che dà spettacolo,
perché ignora il valore del



sacrificio nascosto e silenzioso
[11] .

Nel contemplare la croce sull’altare
durante la Messa, nel baciare il
piccolo crocifisso che vi suggerisco di
portare sempre con voi – come
scrisse nostro Padre –, nel baciare o
nell’inchinarci davanti alla Croce di
legno negli oratori, concentriamoci
sul profondo significato di questi
gesti. Ci parlano, dice il Papa, del
fatto che Dio ha redento il mondo
non con la spada, ma mediante la
Croce. Morente, Gesù stende le
braccia. Questo è innanzitutto il
gesto della Passione, in cui Egli si
lascia inchiodare per noi, per darci
la sua vita. Ma le braccia stese
sono allo stesso tempo
l’atteggiamento dell’orante, una
posizione che il sacerdote assume
quando nella preghiera allarga le
braccia: Gesù ha trasformato la
passione – la sua sofferenza e la
sua morte – in preghiera, e così



l’ha trasformata in un atto di
amore verso Dio e verso gli
uomini. Per questo le braccia stese
del Crocifisso sono, alla fine, anche
un gesto di abbraccio, con cui Egli
ci attrae a sé, vuole racchiuderci
nelle mani del suo amore. Così Egli
è un’immagine del Dio vivente, è
Dio stesso, a Lui possiamo affidarci
[12] .

Nel rileggere queste parole di
Benedetto XVI, mi è tornata in mente
con chiarezza un’immagine tipica di
san Josemaría. Quando parlava del
Signore confitto alla Croce, più che
con i chiodi con il grande amore per
noi – così era solito esprimersi –, non
era infrequente che, con naturalezza,
aprisse leggermente le braccia e
girasse il palmo delle mani, in un
gesto che forse sfuggiva alla maggior
parte delle persone. Mi consta,
perché talvolta lo disse, che quel
gesto era una manifestazione del suo
anelito di unirsi strettamente al



Signore, inchiodato al legno della
Croce, cercando di identificarsi con
Lui per accogliere tutti gli uomini.

Il Papa fa notare che Maria ha
seguito con discrezione tutto il
cammino di suo Figlio durante la
vita pubblica fino ai piedi della
Croce, e ora ancora continua a
seguire, con una preghiera
silenziosa, il cammino della Chiesa
[13] . Ricorriamo alla sua
intercessione con più insistenza in
questi tempi difficili, perché ci
fortifichi davanti al dolore accettato
e cercato. Affidiamo alla sua
mediazione materna – è Mater
Ecclesiae , Madre della Chiesa –
l’Anno della Fede che comincerà tra
poche settimane, l’11 ottobre,
cinquantesimo anniversario
dell’inizio del Concilio Vaticano II.
Facendo eco al Santo Padre,
sforziamoci di comportarci in ogni
momento come cristiani integri, con
una testimonianza luminosa – in



opere e parole – della nostra fede
cattolica. La società civile, gli
ambienti in cui ci muoviamo, hanno
bisogno di un supplemento di vita
spirituale, di vita soprannaturale, che
proviene solo dalla Croce di Gesù.
Senza autolesionismo, con pace e
costanza, cerchiamo di imparare la
lezione del Maestro, che si recò
all’appuntamento del Calvario
precisando: Ho tanto desiderato
mangiare questa Pasqua con voi…
[14] .

Continuate a pregare per le mie
intenzioni, perfetti nell’unità [15] ,
uniti nella preghiera, nel sacrificio e
nel desiderio di servire la Chiesa, il
Romano Pontefice e tutte le anime.
Per riuscirci, chiediamo aiuto a don
Álvaro, che raccolse il testimone di
nostro Padre proprio in questa festa
della Beata Vergine Maria
Addolorata. Penso che la pace, che
distinse sempre il primo successore
di san Josemaría, si rafforzò



ulteriormente, cosicché, a contatto
con lui, la gente si sentiva fortemente
attirata verso Dio Nostro Signore.

Seguiamo il Papa nel suo viaggio
pastorale dal 14 al 16 settembre in
Libano, dove firmerà e pubblicherà
l’esortazione apostolica post-sinodale
sul Medio Oriente, frutto
dell’Assemblea speciale del Sinodo
dei Vescovi celebrato a Roma due
anni fa. Preghiamo per le terre che
Nostro Signore santificò con la sua
presenza e imploriamo dalla
Santissima Vergine, Regina Pacis , il
dono della pace per i popoli di quella
regione e per tutta l'umanità.

Con tutto il suo affetto, vi benedice

vostro Padre

+ Javier

Torreciudad, 1° settembre 2012.

[1] Cfr. Gv 12, 32.



[2] Gv 19, 26.

[3] BENEDETTO XVI, Omelia
all’inaugurazione dell’anno paolino,
28-VI-2008.

[4] SAN JOSEMARÍA, Note di una
meditazione, 3-V-1964.

[5] 1 Cor 1, 22-24.

[6] SAN JOSEMARÍA, Note di una
meditazione, 3-V-1964.

[7] SAN JOSEMARÍA, anno 1968.

[8] SAN JOSEMARÍA, Note di una
meditazione, 3-V-1964.

[9] BENEDETTO XVI, Discorso
durante l’udienza generale, 14-
III-2012.

[10] SAN JOSENARÍA, Cammino , n.
509.

[11] Ibid. , n. 185.



[12] BENEDETTO XVI, Omelia a
Mariazell, 8-IX-2007.

[13] BENEDETTO XVI, Discorso
durante l’udienza generale, 14-
III-2012.

[14] Lc 22, 15.

[15] Gv 17, 23.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/lettera-del-
prelato-settembre-2012/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/lettera-del-prelato-settembre-2012/
https://opusdei.org/it-ch/article/lettera-del-prelato-settembre-2012/
https://opusdei.org/it-ch/article/lettera-del-prelato-settembre-2012/

	Lettera del prelato (settembre 2012)

