
opusdei.org

Lettera del prelato
(settembre 2011)

Il prelato parla nella sua lettera
di Abramo, padre nella fede, di
cui sottolinea la fedeltà, il
rapporto di amicizia con Dio e
la generosità verso gli altri.

24/09/2011

Carissimi: Gesù mi protegga le mie
figlie e i miei figli!

Vi scrivo queste righe con ben
impressa nella memoria l’immagine
di Benedetto XVI e degli
innumerevoli giovani che,



accogliendo l’invito del successore di
san Pietro, hanno partecipato alla
Giornata Mondiale della Gioventù.
Tutti abbiamo preparato questo
evento nella preghiera, persuasi che
in un modo o nell’altro a molti
sarebbe giunta la voce del Signore
che invita ciascuno a seguirlo.
Terminate queste giornate,
continuiamo a pregare perché le
decisioni a vivere una vita cristiana
più intensa e più apostolica maturino
in noi che abbiamo ascoltato e
meditato le parole del Santo Padre.

Durante questo mese vi invito a
considerare alcuni aspetti che il
Romano Pontefice sottolinea nel
commentare la figura del patriarca
Abramo – nostro padre nella fede ,
come lo nomina la liturgia [1] – per la
sua costante fedeltà nel compiere i
mandati del Signore.

Durante il camminare terreno di
Abramo, risalta il suo attento ascolto



della parola divina. Da quando
abbandona la sua famiglia e la sua
terra natale, lasciandosi alle spalle la
false divinità per servire il Dio
vivente, la sua esistenza è
profondamente marcata dal
fiducioso abbandono a Dio che si è a
lui rivelato. Anche noi dobbiamo
avvicinarci alla Sacra Scrittura con il
forte desiderio di scoprire la voce di
Dio. Così suggeriva il Romano
Pontefice pochi mesi fa: Vorrei
invitarvi (…) a conoscere di più la
Bibbia, che spero abbiate nelle
vostre case, e, durante la
settimana, soffermarsi a leggerla e
meditarla nella preghiera, per
conoscere la meravigliosa storia
del rapporto tra Dio e l’uomo, tra
Dio che si comunica a noi e l’uomo
che risponde, che prega [2] .

Il nostro fondatore dava il medesimo
consiglio: leggere ogni giorno
qualche brano del Nuovo Testamento
sforzandoci per compiere una lettura



meditata, contemplativa, in prima
persona, per profittare delle luci del
Paraclito. Leggete la Sacra
Scrittura. Meditate a una a una le
scene della vita del Signore, i suoi
insegnamenti. Considerate
soprattutto i consigli e gli
ammonimenti con cui preparava
quel pugno di uomini che
sarebbero diventati i suoi
Apostoli, i suoi messaggeri, da un
confine all’altro della terra [3] .
Come ben sapete, nella sua agenda
da tasca aveva scritto alcuni testi
della Sacra Scrittura, che rileggeva e
ponderava con frequenza. Dalla sua
esperienza personale deriva una
considerazione raccolta in Solco : I
minuti giornalieri di lettura del
Nuovo Testamento che ti ho
consigliato (…), sono perché tu
incarni, perché tu “compia” il
Vangelo nella tua vita…, e per
“farlo compiere” [4] .



Ma torniamo alla storia di Abramo.
La fede lo porta ad ascoltare con
attenzione la parola del Signore e a
metterla in pratica. La sua intimità
con Dio cresce con il dialogo, fino al
punto che la Sacra Scrittura, nel
formulare il suo elogio, dice che era 
amico di Dio [5] . Anche Gesù
conferisce questo titolo agli Apostoli: 
Vi ho chiamato amici, perché tutto ciò
che ho udito dal Padre mio l’ho fatto
conoscere a voi [6] . E lo ripete a
ciascuna, a ciascuno di noi – non
una, ma molte volte! –, durante la
giornata.

L’amico apre il cuore all’amico, gli
parla delle sue preoccupazioni, dei
suoi progetti e gioie. Nei momenti di
orazione, questa intimità con Dio si
affina sempre più. La storia di
Abramo è paradigmatica.
Osserviamo come, quando il Signore
decide di castigare gli abitanti di
Sodoma e Gomorra per i loro molti
peccati, lo comunica prima al suo



amico: Devo io tenere nascosto ad
Abramo quello che sto per fare,
mentre Abramo dovrà diventare una
nazione grande e potente e in lui si
diranno benedette tutte le nazioni
della terra? [7] . Il Santo Padre
commenta, a questo proposito: È qui
che si inserisce Abramo con la sua
preghiera di intercessione. (…).
Attraverso di lui il Signore vuole
riportare l’umanità alla fede,
all’obbedienza, alla giustizia. E
ora, questo amico di Dio si apre
alla realtà e al bisogno del mondo,
prega per coloro che stanno per
essere puniti e chiede che siano
salvati [8] .

Impressiona molto, e talvolta può
incoraggiarci, questo passo della
Scrittura in cui un uomo,
fermamente appoggiato alla sua
condizione di amico, sembra quasi
scontrarsi con l’Altissimo,
intercedendo per la conversione dei
peccatori con una fiduciosa



preghiera: Davvero sterminerai il
giusto con l’empio? Forse vi sono
cinquanta giusti nella città: davvero li
vuoi sopprimere? E non perdonerai a
quel luogo per riguardo ai cinquanta
giusti che vi si trovano? Lontano da te
il far morire il giusto con l’empio, così
che il giusto sia trattato come l’empio;
lontano da te! [9] .

Il Signore accoglie la richiesta di
Abramo. Tuttavia, il patriarca,
temendo che magari non si
sarebbero trovati in città neppure
cinquanta giusti, nel suo dialogo va
riducendo il numero, fino a giungere
ad una decina: Non si adiri il mio
Signore, se parlo ancora una volta
sola: forse là se ne troveranno dieci.
Rispose: non la distruggerò per
riguardo a quei dieci [10] . Alla fine,
come sappiamo – e ci addolora la
totale chiusura dei cuori – Sodoma e
Gomorra furono distrutte: non si
trovò in queste città neppure un



manipolo di giusti che le avrebbe
liberate dal castigo.

Quanto è importante la preghiera
degli uni per gli altri! Al di là della
conclusione storica di questo passo
biblico, ci si rivela la grandezza della
misericordia divina. Il Papa spiega
che, con la sua preghiera, dunque,
Abramo non invoca una giustizia
meramente retributiva, ma un
intervento di salvezza che, tenendo
conto degli innocenti, liberi dalla
colpa anche gli empi, perdonandoli
[11] . Anche oggi, come in altri
momenti della storia, il Signore è
disposto a convertire i cuori,
ascoltando le suppliche degli amici.
Però è necessario che ciascuna e
ciascuno di noi preghi di più perché
le anime tornino all’amicizia con Dio
e perché noi non ce ne allontaniamo.
Come diceva nostro Padre, il
problema è che preghiamo in pochi,
e noi che preghiamo, preghiamo
poco .



È necessario pregare sempre e
pregare con più intensità per le
necessità della Chiesa, delle anime,
del mondo intero. Facciamolo con
fede, con umiltà e perseveranza.
Ricordiamo la promessa fatta dal
Signore a Davide, discendente di
Abramo: Fui tecum in omnibus,
ubicumque ambulasti [12] . Ovunque
tu sia stato, io c’ero. Queste parole
commovevano profondamente san
Josemaría perché scorgeva in esse la
certezza che il Signore è
costantemente vicino ai suoi figli.

La profezia messianica rivolta a
Davide prosegue con le seguenti
parole. Quando i tuoi giorni saranno
compiuti e tu dormirai con i tuoi
padri, io susciterò un tuo discendente
dopo di te, uscito dalle tue viscere, e
renderò stabile il suo regno. (…). La
tua casa e il tuo regno saranno saldi
per sempre davanti a te, il tuo trono
sarà reso stabile per sempre [13] . La
promessa si è fatta realtà in Gesù e



continua nella Chiesa. In una
determinata circostanza –
esattamente ottant’anni fa – san
Josemaría la intese come riferita
anche all’Opera, parte viva del Corpo
mistico. Era raccolto in preghiera
davanti al tabernacolo, con fatica,
quando il Signore pose sulle sue
labbra queste parole quali le si
leggeva allora nella liturgia. Il nostro
fondatore lo lasciò scritto nei suoi
appunti spirituali. Così dicono le
parole della Scrittura che mi
trovai sulle labbra: “Et fui tecum
in omnibus ubicumque ambulasti,
firmans regnum tuum in
aeternum”. Applicai l’intelligenza
al senso della frase, ripetendola
adagio. E ieri pomeriggio, e oggi
stesso, quando ho riletto queste
parole (…) ho compreso bene che
Cristo Gesù voleva dirmi, per
nostra consolazione, che l’Opera
di Dio starà con Lui in ogni luogo,
consolidando il regno di Gesù
Cristo per sempre [14] .



Diveniamo dunque ancora più
consapevoli che tu e io dobbiamo 
stare col Signore, corrispondendo ai
richiami della grazia. Malgrado
ciascuno di noi sia e si sappia poca
cosa, nostro Padre Dio desidera
contare sulla nostra collaborazione –
uniti agli altri fedeli della Chiesa –
per portare all’umanità la sua
misericordia. Egli desidera salvare
gli uomini dai loro peccati – vera
causa di tutti i mali – rispettando la
libertà delle creature. Come accadde
a quelle città per cui ha interceduto
Abramo, è necessaria una minima
risposta da parte degli uomini, per
tramutare il male in bene, l’odio in
amore, la vendetta in perdono. Per
questo i giusti dovevano essere
dentro la città, e Abramo
continuamente ripete: “forse là se
ne troveranno…” [15] . Il Papa
sottolinea che “là”: è dentro la
realtà malata che deve esserci quel
germe di bene che può risanare e
ridare la vita. È una parola rivolta



anche a noi: che nelle nostre città
si trovi un germe di bene; che
facciamo di tutto perché siano non
solo dieci i giusti, per far
realmente vivere e sopravvivere le
nostre città e per salvarci da
questa amarezza interiore che è
l’assenza di Dio [16] .

Ci rendiamo conto che il nostro
dialogo fiducioso con il Signore ha
una sua specifica importanza perché
si compia il disegno divino della
salvezza? Dio conta sulla nostra lotta
personale, sulla tua orazione e sulla
mia, per inviare abbondanti grazie
alle anime. Non scoraggiamoci
dinanzi all’apparente prepotenza del
male! Il profeta Geremia cercava da
parte di Dio un solo giusto in
Gerusalemme per salvare la città: 
Percorrete le vie di Gerusalemme, / 
osservate bene e informatevi, / cercate
nelle sue piazze / se c’è un uomo che
pratichi il diritto, / e cerchi la fedeltà, /
e io la perdonerò [17] . La situazione



è radicalmente cambiata dopo
l’incarnazione del Verbo. Non è più
la mancanza di un giusto che può
impedire l’effetto della misericordia
divina, perché questo giusto esiste
già: è Gesù, vincitore del peccato e
della morte, che in Cielo conserva
l’umanità assunta ed è sempre vivo
per intercedere a loro favore [18] . Per
questo non deve mai venire meno
chi, in mezzo al mondo, elevi
costantemente le sue suppliche al
Cielo, in stretta unione con Cristo.
Allora, come afferma il Santo Padre, 
la preghiera di ogni uomo troverà
la sua risposta, allora ogni nostra
intercessione sarà pienamente
esaudita [19] .

Quante volte ho udito dalla bocca di
san Josemaría questo grido: fede,
figli miei: fede! Perché a tutto c’è
rimedio, se preghiamo, se uniamo le
nostre petizioni a quelle che Cristo
innalza a Dio Padre nella Santa
Messa, sacrificio dalla infinita



efficacia impetratoria. Così si sono
sempre comportati i cristiani,
soprattutto in momenti di particolare
difficoltà. Rileggiamo la pagina degli
Atti degli Apostoli che ci racconta la
prigionia di Pietro a Gerusalemme 
[20] . San Josemaría la considerava in
una delle sue meditazioni svolte
durante i mesi di persecuzione
religiosa in Spagna, nel 1937. Le sue
parole, dirette allora al piccolo
gruppo di persone che si erano
rifugiate con lui, appaiono
pienamente attuali, perché,
superando le differenti vicissitudini
storiche, valgono anche oggi.

Meditando quella scena, nostro
Padre si chiedeva: Cosa potevano
fare i primi cristiani per difendere
il primo Papa? La maggior parte
di loro era gente ininfluente; e
quelli che avevano una qualche
influenza non potevano usarla.
Però San Luca ci trasmette la
condotta di quei nostri primi



fratelli. Dice: Oratio autem fiebat
sine intermissione ( At 12, 5).
Pregavano senza interruzione.
Tutta la Chiesa, in piedi, con le
braccia rivolte verso l’alto – in
atteggiamento orante – acclamava
al suo Dio. Quali furono i frutti di
questo comportamento? Durante
la notte, nella prigione in cui
Pietro è rinchiuso, un angelo
appare nella sua cella, lo sveglia e
gli dice: Surge, velociter ( At 12, 7):
alzati in fretta, vèstiti e lègati i
sandali. Le catene cadono, le porte
della prigione si aprono, e il
Principe degli Apostoli esce dalla
sua prigione [21] .

Quanto desidero che queste parole
del nostro fondatore ci spingano a
una preghiera per la Chiesa, per il
Papa, per tutte le anime, ricolma di
fiducia! Nei momenti di meditazione
dinanzi al Tabernacolo, parliamo con
il Signore dei nostri amici, dei nostri
parenti, dei nostri conoscenti,



chiedendo per loro tutto ciò di cui
hanno bisogno. Tracciamo i nostri
piani apostolici con Gesù e uniti a
Gesù ; così andranno avanti: dalle
iniziative più normali, magari
apparentemente piccole – nulla è
piccolo quando si tratta del bene
soprannaturale di un’anima – fino ai
progetti più eclatanti che mirano a
portare nella società un profondo
senso cristiano. Torniamo a mettere
in pratica il consiglio di san
Josemaría: Prima di parlare di Dio
con le anime, parliamo con Dio
delle anime . Preghi ogni giorno per
le persone che incontri? Ti sforzi di
trovare nuove amicizie e
intensificare il dialogo con chi già è
tuo amico? Preghiamo in modo
speciale per il viaggio del Papa in
Germania, dal 22 al 25 settembre.

Tornando a quanto consideravamo
all’inizio di questa lettera, insisto
sulla necessità di raccomandare al
Signore i frutti di tutte le attività



realizzate durante gli ultimi mesi nel
mondo intero. Insisto: preghiamo
specialmente per la continuità del
lavoro apostolico con la gioventù,
dopo le giornate di Madrid, perché
dappertutto molte e molti giovani si
decidano a seguire da vicino Gesù.
Affidiamo questi desideri a Maria
Santissima, profittando delle diverse
feste mariane che costellano il mese
di settembre. Non dimentichiamo di
restare, con Lei, ai piedi della Croce
di Gesù, nella Messa e durante
l’intera giornata. Così diverrà realtà
la fame di santità e apostolato che
desideriamo seminare nei cuori.

Rivolgiamoci anche all’intercessione
dell’amatissimo don Álvaro, che
tanto fedelmente portò a
compimento il cambio di guardia .
Non immaginate quante persone mi
hanno parlato di quel che predisse
nostro Padre: Quando io morirò,
nell’Opera non vi sarà alcun
terremoto . Grazie a Dio fu proprio



così, e questo accadde per la totale
disponibilità del suo primo
successore, con l’inossidabile pace
che lo caratterizzava.

Per i miei viaggi in Africa, sono
andato in Francia, sede di una delle
due linee aeree con voli diretti verso
la Costa d’Avorio e il Congo, e lì mi
sono fermato alcune settimane.
Come ben potete immaginare, a
Parigi, seguendo le orme di nostro
Padre e dell’amatissimo don Álvaro,
siamo andati a pregare alla Medaglia
Miracolosa, e anche qui, grazie a Dio
e come sempre, mi sono sentito
accompagnato da tutte e da tutti. E,
ancora come sempre, ho toccato con
mano quanto si stia bene “in Casa”.
Ho trascorso alcune settimane a
Couvrelles, ricordando le visite di
san Josemaría e del suo primo
successore a questa casa di ritiri. Mi
sono unito alle loro intenzioni,
perché il Signore continui a benedire
il lavoro in questa e in tutte le



Regioni, perché abbiamo bisogno di
moltiplicarci per 500: ormai da molti
paesi ci chiamano a gran voce.
Ringrazio molto il Signore per essere
stato con le vostre sorelle o i vostri
fratelli francesi, ripetendo loro con
insistenza che ovunque abbiamo
bisogno di molte più braccia.

Stiamo per cominciare il lavoro in Sri
Lanka: non senti il forte anelito a
collaborare, rimanendo lì dove sei, a
questa semina di pace e di gioia per il
mondo intero?

Con tutto l’affetto, vi benedice

vostro Padre

+ Javier

Pamplona, 1° settembre 2011.

[1] MESSALE ROMANO, Preghiera
eucaristica prima.



[2] BENEDETTO XVI, Discorso
durante l’udienza generale, 18-
V-2011.

[3] SAN JOSEMARÍA, Amici di Dio , n.
172.

[4] SAN JOSEMARÍA, Solco , n. 672.

[5] Cfr. 2 Cr 20, 7; Is 41, 8; Dan 3, 35.

[6] Gv 15, 15.

[7] Gen 18, 17-18.

[8] BENEDETTO XVI, Discorso
durante l’udienza generale, 18-
V-2011.

[9] Gen , 18, 23-25.

[10] Ibid. , 32.

[11] BENEDETTO XVI, Discorso
durante l’udienza generale, 18-
V-2011.

[12] 2 Sam 7, 9.



[13] Ibid. , 7, 12-16.

[14] SAN JOSEMARÍA, Appunti intimi ,
n. 273 (8-IX-1931). Cfr. A. VÁZQUEZ
DE PRADA, “Il Fondatore dell’Opus
Dei”, vol. I, pp. 406.

[15] BENEDETTO XVI, Discorso
durante l’udienza generale, 18-
V-2011.

[16] Ibid. [17] Ger 5, 1.

[18] Eb 7, 25.

[19] BENEDETTO XVI, Discorso
durante l’udienza generale, 18-
V-2011.

[20] Cfr. At 12, 1-19.

[21] SAN JOSEMARÍA, Note di una
meditazione, 24-VI-1937.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/lettera-del-
prelato-settembre-2011/ (18/12/2025)

https://opusdei.org/it-ch/article/lettera-del-prelato-settembre-2011/
https://opusdei.org/it-ch/article/lettera-del-prelato-settembre-2011/
https://opusdei.org/it-ch/article/lettera-del-prelato-settembre-2011/

	Lettera del prelato (settembre 2011)

