
opusdei.org

Lettera del prelato
(10 febbraio 2024) |
Obbedienza

In questa nuova lettera
pastorale il prelato dell'Opus
Dei riflette sull'obbedienza, alla
luce del messaggio e della realtà
vocazionale dell'Opera.

10/02/2024

Scarica la lettera in formato
digitale

PDF ► Lettera pastorale del prelato
(10 febbraio 2024)

https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/lettera-pastorale20240220122238598905.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/lettera-pastorale20240220122238598905.pdf


ePub ► Lettera pastorale del prelato
(10 febbraio 2024)

Mobi ► Lettera pastorale del prelato
(10 febbraio 2024)

Carissimi,

Gesù protegga le mie figlie e i miei
figli!

1. Qualche anno fa vi scrissi una
lettera dedicata alla libertà. L’avremo
tutti meditata e applicata alla vita
quotidiana. Vi ricordavo che siamo
chiamati a fare le cose per amore e
non per puro obbligo. Vogliamo
seguire il Signore da vicino,
compiendo la sua volontà, per
corrispondere al suo amore. Oggi vi
scrivo a proposito dell’obbedienza
che, a prima vista, può sembrare una
virtù opposta alla libertà. Invece,
sappiamo benissimo che la vera

https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/lettera-pastorale20240220122246496940.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/lettera-pastorale20240220122246496940.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/Lettera%20pastorale%20-%20Mons.%20Fernando%20Oc%C3%A1riz20240220122516026755.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/Lettera%20pastorale%20-%20Mons.%20Fernando%20Oc%C3%A1riz20240220122516026755.mobi


obbedienza è una conseguenza della
libertà e che, contrariamente a
quello che ci si aspetterebbe
guardando le cose in un’ottica
puramente umana, l’obbedienza
cristiana fa crescere sempre più la
libertà.

Qualche decennio fa, un grande
intellettuale che ha studiato a fondo
le opere di san Josemaría segnalava
come importante contributo del
nostro fondatore l’aver sottolineato
una certa priorità della libertà
sull’obbedienza nella vita cristiana[1].
Obbediamo perché ci va di compiere
la volontà di Dio, che è il desiderio
più profondo della nostra anima.
Infatti, un’obbedienza senza libertà
non è degna della persona umana e,
di conseguenza, di un figlio o una
figlia di Dio.

Sappiamo bene che l’amore è molto
di più di un sentimento più o meno
passeggero, perché amare significa



essere disposti a dare la vita per
qualcuno (cfr. Gv 15, 13). Una delle
sue manifestazioni più profonde è
quando la nostra volontà diventa
una sola con quella della persona
amata: «Voglio quel che vuoi, voglio
perché vuoi, voglio come vuoi, voglio
quando vuoi»[2].

2. Avremo considerato spesso, con
una certa attenzione, i disegni
amorevoli di Dio sul mondo: la
creazione e l’elevazione all’ordine
soprannaturale di ogni uomo e di
ogni donna, per puro amore, per
condividere con tutti la beatitudine
della Trinità e per dar loro una
pienezza di vita che colmi ogni
desiderio del cuore. Tuttavia, sin dal
principio anche il peccato fece la sua
comparsa nel mondo: quello dei
progenitori, che fu
fondamentalmente una
disobbedienza.



Dobbiamo, però, considerare anche,
con animo grato, che Dio non volle
abbandonarci al nostro destino. Con
una decisione che proveniva dalla
assoluta libertà del suo amore, che
non possiamo comprendere perché
supera la nostra povera ragione
umana, mandò il Figlio Unigenito per
ristabilirci nella sua amicizia.
Quando Gesù muore sulla croce per
tutta l’umanità – per te e per me – dà
la vita in un atto di suprema
obbedienza alla volontà del Padre.
Libertà e obbedienza si intrecciano
nella storia della salvezza. Le
deplorevoli conseguenze della
disobbedienza degli uomini sono
redente dall’obbedienza di Cristo. La
sua grazia ci consente di vivere nella
libertà dei figli di Dio.

3. In queste pagine desidero invitarvi
a meditare insieme alcuni aspetti
della virtù dell’obbedienza, così
centrale nei misteri della nostra fede
e così presente nella vita di tutti. Tra



gli uomini si deve obbedire in
molteplici situazioni contemplate da
leggi e norme obbligatorie: dalla
legge naturale alle regole di
convivenza civile, dall’obbedienza
dei minorenni ai genitori, a quella di
chi ha assunto volontariamente gravi
impegni nei confronti di persone o
istituzioni. Per analogia, si considera
obbedienza anche seguire la voce
della coscienza. In senso ancora più
ampio, si può definire obbedienza
accettare determinati consigli di
natura spirituale.

Ci rendiamo conto facilmente, dal
momento che vi siamo totalmente
immersi, che di rado la cultura del
nostro tempo considera
positivamente l’obbedienza. La vede,
piuttosto, come un’esigenza, talvolta
ineludibile, alla quale però sottrarsi
ogni volta che è possibile, dal
momento che sembra in contrasto
con il sommo valore della libertà. A
ciò si somma una crisi alquanto



diffusa delle figure di autorità e la
concezione negativa della
dipendenza come inevitabile
menomazione della capacità di
discernere e decidere
autonomamente. La maggior
sensibilità della nostra epoca nei
riguardi di qualunque genere di
abuso di potere, per esempio, pur
essendo di per sé molto positiva e
necessaria, può far mettere
ingiustamente in discussione
qualsiasi autorità. D’altra parte,
esiste una tendenza innata alla
disobbedienza, eredità del peccato
originale, quando «l’uomo, tentato
dal diavolo, ha lasciato spegnere nel
suo cuore la fiducia nei confronti del
suo Creatore (cfr. Gn 3, 1-11) e,
abusando della propria libertà, ha 
disobbedito al comandamento di
Dio»[3].

Per comprendere il valore superiore
dell’obbedienza e il suo nesso
esistenziale con la libertà, dobbiamo



situarci al di sopra delle congiunture
sociali che richiedono
necessariamente l’obbedienza e
contemplare Cristo. Questo ulteriore
aspetto della sua centralità deve
diventare l’obiettivo della nostra
vita: farlo regnare nei nostri cuori e
permettergli di dirigere tutta la
nostra esistenza.

«Impariamo da Gesù a vivere
l’obbedienza. Lui stesso ha suggerito
all’evangelista la meravigliosa
biografia che il latino esprime in tre
sole parole: erat subditus illis (Lc 2,
51). Pensate quanto è necessaria
l’obbedienza per un figlio di Dio, se
Dio stesso è venuto a obbedire a due
creature, perfettissime ma creature:
Santa Maria (più di Lei solo Dio) e
San Giuseppe! E Gesù obbedì loro»[4].
Il Figlio di Dio volle essere
interamente uomo e, come ogni buon
figlio, obbedire a Maria e a Giuseppe,
perché in tal modo obbediva al
Padre. L’obbedienza segnò tutta la



sua vita terrena, fino all’obbedienza
della croce (cfr. Fil 2, 8).

Obbedire a Dio

4. In senso assoluto, solo Dio merita
obbedienza, sempre e comunque,
perché è il solo a conoscere fino in
fondo il cammino che conduce
ognuno di noi alla felicità. «Se tu
obbedirai fedelmente alla voce del
Signore, tuo Dio, preoccupandoti di
mettere in pratica tutti i suoi
comandi che io ti prescrivo, il
Signore, tuo Dio, ti metterà al di
sopra di tutte le nazioni della
terra» (Dt 28, 1), afferma Mosè, prima
di elencare tutte le benedizioni che
l’obbedienza avrebbe procurato al
popolo.

In certo modo tutta la Rivelazione è
una scuola dove imparare a obbedire
nel modo più intelligente e più
libero, per realizzare pienamente noi
stessi quando uniamo la nostra
volontà a quella di Dio in un sì senza



riserve. In effetti, mediante i profeti
e nonostante i molteplici tradimenti
del suo popolo, il Signore continua a
proclamare: «Ascoltate la mia voce, e
io sarò il vostro Dio e voi sarete il
mio popolo; camminate sempre sulla
strada che vi prescriverò, perché
siate felici» (Ger 7, 23). I nostri
minuscoli obiettivi diventano grandi
quando entrano a far parte dei suoi
piani; non abbiamo mai altrettanto
successo di quando percorriamo le
vie di Dio.

Gesù ci si presenta come figlio
obbediente. In primo luogo
obbedisce a Maria e a Giuseppe, a
parenti e autorità, ma, soprattutto,
obbedisce a Dio Padre. Gesù si nutre
dell’obbedienza al Padre: «Il mio cibo
è fare la volontà di colui che mi ha
mandato e compiere la sua
opera» (Gv 4, 34). Persino nei
momenti più difficili, il Figlio fa
propria la volontà del Padre, pur
avendo piena consapevolezza del



dolore che lo aspetta: «Padre, se vuoi,
allontana da me questo calice!
Tuttavia non sia fatta la mia, ma la
tua volontà» (Lc 22, 42). San Paolo
scrive che Gesù «svuotò sé stesso
assumendo una condizione di servo,
diventando simile agli uomini.
Dall’aspetto riconosciuto come uomo,
umiliò sé stesso facendosi obbediente
fino alla morte e a una morte di
croce» (Fil 2, 7-8).

Tuttavia, non è la morte di Cristo che
di per sé ci è valsa la salvezza,
quanto piuttosto la sua obbedienza al
Padre, libera e frutto d’amore, in
virtù della quale si è fatto uno di noi
e ha dato la vita per tutti: «Per
l’obbedienza di uno solo tutti
saranno costituiti giusti» (Rm 5, 19).
Un’obbedienza che non si limita a
momenti o sollecitazioni particolari
ma è un modus operandi
permanente, una docilità «fino alla
fine» (Gv 13, 1).



5. All’autorità nazional-religiosa che
gli proibisce di predicare, san Pietro
risponde: «Bisogna obbedire a Dio
invece che agli uomini» (At 5, 29).
Tuttavia, osserva Benedetto XVI, «ciò
suppone che conosciamo veramente
Dio e che vogliamo veramente
obbedire a Lui. Dio non è un pretesto
per la propria volontà, ma è
realmente Lui che ci chiama e ci
invita, se fosse necessario, anche al
martirio. Perciò, confrontàti con
questa parola che inizia una nuova
storia di libertà nel mondo,
preghiamo soprattutto di conoscere
Dio, di conoscere umilmente e
veramente Dio e, conoscendo Dio, di
imparare la vera obbedienza che è il
fondamento della libertà umana»[5].

Chi conosce Dio assumerà un
atteggiamento di ricerca permanente
con grande speranza e fiducia: da Lui
possiamo attenderci solo
benedizioni, anche se dovessero
sembrare oscure o incomprensibili e



farci soffrire. Anche la preghiera
personale assumerà perciò una
dimensione obbedienziale: «Signore
nostro, siamo qua, disposti ad
ascoltare ciò che vuoi dirci. Parlaci;
siamo attenti alla tua voce. Fa’ che la
tua parola, cadendo nella nostra
anima, infiammi la nostra volontà
perché si lanci fervidamente a
obbedirti»[6].

Volontà divina e mediazione
umana

6. Spesso, ciò che Dio vuole per noi si
presenta attraverso una mediazione.
Anzitutto quella della Chiesa, corpo
mistico di Cristo: «L’obbedienza è la
scelta fondamentale di accogliere chi
è posto davanti a noi come segno
concreto di quel sacramento
universale di salvezza che è la
Chiesa»[7]. Dio può farci vedere la sua
volontà anche mediante chi ci sta
intorno e rivesta una qualche
autorità, a seconda del ruolo e del



contesto. La consapevolezza che Dio
ci può parlare attraverso altre
persone o eventi più o meno ordinari
e la convinzione che lì davvero
possiamo ascoltarlo, suscitano in noi
la docilità verso i suoi piani, anche
quelli nascosti nelle parole di chi ci
accompagna nel cammino.

San Josemaría, consapevole della
delicatezza di questa mediazione
(ascoltare Dio attraverso uomini e
donne normali) suggeriva di tenere
un atteggiamento di umiltà, di
sincerità e di silenzio interiore:
«Sovente il Signore suggerisce la sua
volontà sottovoce, nell’intimo della
coscienza: per riconoscere tale voce e
seguirla fedelmente, è necessario
ascoltare con attenzione. In molte
altre occasioni il Signore ci parla per
mezzo di altri uomini, e può capitare
che la vista dei loro difetti o il dubbio
sulla loro idoneità a comprendere
tutti i dati di una situazione concreta
siano come un invito a non obbedire.



Tutto ciò può avere un senso divino,
perché Dio non impone
un’obbedienza cieca, ma
un’obbedienza intelligente, che ci
faccia sentire la responsabilità
personale di aiutare gli altri con i
lumi del nostro intelletto. Cerchiamo
però di essere sinceri con noi stessi:
esaminiamo, caso per caso, se a
muoverci è l’amore alla verità, o non
piuttosto l’egoismo e l’attaccamento
al nostro criterio»[8].

7. D’altra parte, va tenuto presente
che chi è stato chiamato a ricoprire
ruoli di autorità a diversi livelli non
per questo è perfetto. Non
riconosciamo l’autorità in base alle
qualità che possiede: «Che peccato se
colui che presiede non ti dà
l’esempio! … —Ma gli obbedisci forse
per le sue qualità personali? …
Oppure, l’”oboedite praepositis
vestris” —obbedite ai vostri superiori
— di San Paolo, lo traduci, per
comodità personale, con una tua



interpolazione che venga a
significare… purché il superiore
abbia virtù di mio gusto?»[9].

Ciò non significa, però, che coloro
che ci danno indicazioni e consigli
non possano sbagliarsi. Ne sono ben
consapevoli ed eventualmente
chiederanno scusa. La possibilità di
sbagliare, a seconda del tipo di
errore e della sua entità, la possiamo
gestire con intelligenza e sincerità, in
un contesto di fede e di fiducia
soprannaturali, ma anche con
umiltà. Infatti, è ragionevole
dubitare al meno un po’ del proprio
criterio e dialogare fiduciosamente
con l’autorità quando ci sembra che
sia stato commesso uno sbaglio.

San Tommaso spiega che
l’obbedienza è la virtù che induce a
ottemperare al comando legittimo
del superiore in quanto
manifestazione della volontà di
Dio[10]. Naturalmente, non ogni



comando legittimo è
necessariamente il migliore
possibile. Ciò nonostante, obbedire è
sempre fecondo, perché il Signore
può riconoscere più valore
soprannaturale all’umiltà e all’unità
che al fatto di avere più o meno
ragione. Pertanto, è importante avere
«visione soprannaturale», non
fermarsi alla valutazione puramente
umana delle indicazioni ricevute.

Ad ogni modo, chi esercita l’autorità
deve fare molta attenzione a non
imporre arbitrariamente il proprio
criterio e a evitare di dare
indicazioni e consigli come se fossero
di per sé espressione della volontà di
Dio. Come vi scrivevo nella lettera
del 9-I-2018, «Comandare rispettando
le anime vuol dire, in primo luogo,
rispettare delicatamente l’interiorità
delle coscienze, senza confondere il
governo con l’accompagnamento
spirituale. Il rispetto, poi, porta a
distinguere i precetti da quelli che



sono soltanto utili esortazioni,
consigli o suggerimenti. In terzo
luogo – ma non per questo meno
importante – significa governare con
tale fiducia negli altri che si tiene
sempre presente, nella misura del
possibile, il parere degli
interessati» (n. 13).

Contempliamo, soprattutto, l’esempio
di Cristo: «Gesù obbedisce, e
obbedisce a Giuseppe e a Maria. Dio
è venuto sulla terra per obbedire, e
obbedire a delle creature»[11]. È assai
significativo che dopo aver riferito la
sua risposta ai genitori nel tempio –
«io devo occuparmi delle cose del
Padre mio» – san Luca aggiunga che
Gesù «erat subditus illis, stava loro
sottomesso» (cfr. Lc 2, 49-51).
Compiere sempre e in tutto la
volontà di Dio, come dobbiamo fare,
consiste spesso nel seguire
fiduciosamente qualcuno.

Obbedienza e libertà



8. Nella storia dell’umanità non c’è
stato un atto tanto profondamente
libero quanto il sacrificio del Signore
sulla croce (cfr. Gv 10, 17-18). «Il
culmine della sua libertà il Signore
l’ha vissuto sulla croce, come vertice
dell’amore. Quando sul Calvario gli
gridavano: “Se sei il Figlio di Dio,
scendi dalla croce!”, egli dimostrò la
sua libertà di Figlio proprio
rimanendo su quel patibolo per
compiere fino in fondo la volontà
misericordiosa del Padre»[12].

La croce, scriveva san Josemaría,
«non è la pena, né il dispiacere, né
l’amarezza… È il legno santo su cui
Gesù Cristo trionfa… e su cui
trionfiamo noi quando riceviamo con
gioia e con generosità ciò che Egli ci
manda»[13]. La croce ci rende
evidente, come scrivevo all’inizio di
questa lettera, che libertà e
obbedienza non si oppongono:
infatti, si può obbedire per amore e si
può amare solo se si è liberi. Per



dirla più chiaramente, l’obbedienza
cristiana non solo non è in contrasto
con la libertà ma ne è l’esercizio.
Nostro Padre scriveva anche: «Sono
un grande amico della libertà, e
proprio per questo amo tanto la virtù
cristiana dell’obbedienza»[14].

Si può sempre fare quello che si deve
«perché mi va»: per amore. Quando
poi si tratta dell’amore di Dio, il
«perché mi va» è «la ragione più
soprannaturale», come pure
assicurava san Josemaría. Pertanto,
niente è «più falso che opporre la
libertà al dono di sé, perché tale dono
è conseguenza della libertà»[15].

9. «Ama e fa’ ciò che vuoi»[16]: la
celebre affermazione di
sant’Agostino significa, come scrisse
egli stesso, che chi opera il bene
spinto dalla carità non lo fa soltanto
per necessità o per obbligo, poiché
«c’è la libertà della carità» (libertas
est caritatis)[17]. Si comprende allora



perché la legge di Cristo è «la legge
perfetta […] della libertà» (Gc 1, 25):
si riassume tutta, si «ricapitola»
nell’amore (cfr. Rm 13, 8-9).

Possiamo sempre operare
liberamente, come Cristo, facendo
nostro, per amore, ciò che ci dicono.
«Per obbedire bisogna ascoltare,
perché non siamo strumenti inerti e
passivi, senza responsabilità e privi
di ragione. Poi, con originalità,
iniziativa e spontaneità, mettere in
gioco tutte le risorse dell’intelligenza
e della volontà per realizzare tutto e
soltanto ciò che ci è stato chiesto di
fare. Altrimenti si cade nell’anarchia.
Nell’Opera, l’obbedienza favorisce lo
sviluppo di tutte le qualità di ognuno
di voi e vi fa vivere, crescere e
diventare sempre più maturi,
rimanendo la stessa persona a due
anni e a ottantadue»[18]. L’iniziativa,
logicamente, non esiste solo per le
occasioni in cui si deve obbedire e, in
qualsiasi momento, possiamo



suggerire, proporre e dare un
apporto creativo lì dove siamo, senza
bisogno di ricevere indicazioni,
sempre uniti a chi detiene l’autorità.

San Basilio Magno spiegava che è
proprio dei figli obbedire per amore:
«O evitiamo il male per timore della
pena, comportandoci da servi; o
perseguiamo il nostro utile e
obbediamo per ottenere un
compenso, come i mercenari; o,
infine, obbediamo come figli, perché
vogliamo fare ciò che è bene, per
amore del nostro legislatore»[19].
Obbedire per amore non è una forma
di volontarismo che esclude la
ragione. Obbedire per amore vuol
dire mettere in gioco tutte le facoltà
spirituali, il meglio dell’intelligenza
per identificare il bene e le migliori
energie della volontà per realizzarlo.

Senza l’intelligenza e senza la libertà,
soprattutto quella interiore, infatti,
non si dà un’obbedienza pienamente



umana, e tantomeno come quella di
Gesù. Nostro Padre affermava: «Non
concepisco l’obbedienza veramente
cristiana se non come obbedienza
volontaria e responsabile. I figli di
Dio non sono né pietre né cadaveri:
sono esseri intelligenti e liberi,
elevati tutti al medesimo ordine
soprannaturale»[20].

10. Tuttavia, possiamo domandarci: è
possibile obbedire senza
comprendere o anche pensandola
diversamente? Evidentemente sì e,
anche allora, lo si può fare (forse
ancora di più) per amore e, quindi,
liberamente. In questo caso, spesso,
con la carità entra in gioco anche la
fede: obbedisco senza comprendere o
senza vederla allo stesso modo,
riconoscendo che l’indicazione
proviene da persone prudenti, che
possono giudicare meglio di me; o
quando ammetto che, dopo
opportuna ponderazione, bisogna
prendere una decisione e tocca farlo



a qualcuno. Quando riconosciamo la
grazia dello Spirito Santo in quel
giudizio e nella nostra accettazione,
l’obbedienza diventa atto di fede.

Come afferma san Tommaso
seguendo Aristotele, la volontà è la
facoltà che propriamente guida la
persona[21], pur essendo necessario
che l’intelletto le presenti le opzioni
tra cui scegliere. Tutto il bene e tutto
il male provengono dal cuore (cfr. Lc
6, 45): si può decidere di non voler
capire o di non voler dialogare per
capire meglio qualcosa. L’esperienza
dimostra che la volontà può
dominare a tal punto l’intelligenza
da forzarla a negare l’evidenza. La
libera volontà, però, può spingerla a
intraprendere nuove vie, pur senza
aver compreso già tutto.

Se, davanti a difficoltà e sofferenze,
ci ritroviamo sconcertati, incapaci di
comprendere, ci sarà di aiuto
guardare Gesù, che ha voluto



anch’egli condividerle nella sua
natura umana: ripetendo «Dio mio,
Dio mio, perché mi hai
abbandonato?» (Mt 27, 46) dà
compimento alle parole profetiche
del salmo 22. La sua risposta,
palpitante di libertà pur nel dolore, si
nutre anch’essa dei salmi: «Padre,
nelle tue mani consegno il mio
spirito» (Lc 23, 46, cfr. Sal 31, 6).
L’obbedienza di Gesù ripara la
disobbedienza di Adamo (cfr. Rm 5,
19); tutta la sua vita e poi la sua
morte sono atto di obbedienza a Dio
Padre e causa della nostra salvezza
(cfr. Fil 2, 6-11).

Obbedienza e fiducia

11. Anche l’obbedienza e la fiducia si
richiamano tra di loro, al punto che,
se sono genuine, si passa con
naturalezza dall’una all’altra. Dove
c’è fiducia, chiedere il parere di un
altro ed eventualmente farlo proprio
dimostra che si intende scegliere il



meglio. Quando, invece, la fiducia
viene meno, l’obbedienza corre il
rischio di trasformarsi in un
atteggiamento puramente esteriore,
formale e distante. Per favorire la
sana obbedienza è indispensabile un
clima di affetto e di benevolenza.
Bisogna che le persone si sentano
accolte e non controllate, che le si
ascolti effettivamente, che vedano le
loro opinioni prese in
considerazione: tutto ciò potenzia la
libertà e, al tempo stesso,
l’obbedienza.

San Josemaría spiegava che la fiducia
è la chiave dell’amicizia tra genitori e
figli: «Se non sono lasciati liberi, se
vedono che non si ha fiducia in loro,
[i figli] si sentiranno spinti ad andare
avanti a forza di sotterfugi»[22].
Quando non c’è fiducia si prendono
subito le distanze ed è facile che
venga meno la trasparenza, perché
l’intimità è un ambito delicato che si
schiude solo in condizioni di



sicurezza. Cercare di ottenere
un’obbedienza solo esterna, senza
comunione di volontà, è come
costruire una casa sulla sabbia (cfr. 
Mt 7, 26).

Sono maggiormente responsabili
della creazione di un clima di fiducia
le persone che hanno un ruolo di
autorità in famiglia o in un gruppo. Il
loro primo atto di servizio potrebbe
essere stabilire attivamente un
rapporto di fiducia con tutti, mentre
procedono nella ricerca della volontà
di Dio su sé stessi e circa la propria
missione. Grazie al sostegno
reciproco, la cercheranno e la
troveranno anche tutti gli altri. Pur
con la necessaria organizzazione, che
sarà solo quella indispensabile, dato
che l’Opera è una «organizzazione
disorganizzata»[23], tutti sapranno di
essere e si sentiranno «liberi come
uccelli»[24], che è pure un’espressione
di nostro Padre.



È proprio la necessità di un contesto
di fiducia e di calore di famiglia che
porta san Josemaría a indicare che
nell’Opera il comando più perentorio
sia «per favore». Non è una semplice
questione terminologica, ma
l’indicazione di un modo naturale di
comportarsi in famiglia tra persone
adulte, intelligenti e libere. Il fatto,
poi, che l’Opera sia una famiglia
soprannaturale richiede che la fede e
la carità si affianchino alla fiducia
per essere fondamento autentico, sia
dell’esercizio dell’autorità, sia della
pratica dell’obbedienza.

Obbedienza e fecondità apostolica

12. Il Signore «imparò l’obbedienza
da ciò che patì e, reso perfetto,
divenne causa di salvezza eterna per
tutti coloro che gli obbediscono» (Eb
5, 8-9). La salvezza, frutto
dell’obbedienza di Cristo fino alla
morte di croce, illumina anche il



rapporto tra l’obbedienza e la
fecondità apostolica nella nostra vita.

Avremo meditato spesso l’episodio in
cui Pietro obbedisce al Signore anche
se dargli retta era poco ragionevole
dal punto di vista umano: «Prendi il
largo e gettate le vostre reti per la
pesca» (Lc 5, 4). Riflettiamoci con
calma: quanto bene è venuto
dall’obbedienza di Pietro al duc in
altum! «Potere dell’obbedienza! —Il
lago di Genesaret negava i suoi pesci
alle reti di Pietro. Tutta una notte
invano. —Ma ora le reti sono gettate
per obbedienza: e pescano “piscium
multitudinem copiosam” —una
grande quantità di pesci. —Credimi:
il miracolo si ripete ogni giorno»[25].

13. Possiamo e dobbiamo avere
abbondante iniziativa personale,
frutto dell’amore di Dio e del
prossimo, nello svolgimento della
nostra missione apostolica e, al
tempo stesso, portare avanti,



facendoci guidare da chi le dirige,
tante attività organizzate nei centri
dell’Opera, fedeli ai mezzi che ci ha
tramandato nostro Padre. Faremo
tutto ciò senza dimenticare che il
mezzo principale sarà sempre la
preghiera: «La preghiera, la
preghiera è la nostra forza: non
abbiamo mai avuto altre armi»[26].

Rispetto alla direzione dell’Opera e
all’organizzazione delle sue attività
di apostolato, il modo di obbedire
rispecchia quello di una famiglia, di
una comunione di persone.
Comunione di persone equivale a
comunione di libertà, comunione di
iniziative personali che rientrano
anch’esse nel «fare l’Opus Dei»,
comunione di generazioni. La
convinzione che Dio agisce nel cuore
di tutti e che tutti siamo in ascolto
della volontà divina dà origine
all’obbedienza tipica di una famiglia,
ogni membro della quale si sforza di
collaborare attivamente al progetto



comune. Intesa e vissuta così,
l’obbedienza è espressione di
un’unità che è il presupposto della
fecondità apostolica: ut omnes unum
sint… ut mundus credat (Gv 17, 21).

Rispettando sempre una stretta
separazione tra accompagnamento
spirituale e governo delle persone,
dobbiamo vivere e lavorare sempre
colmi di gratitudine per la vocazione
cristiana nell’Opera e far sì che le
qualità dei singoli confluiscano
nell’impegno comune familiare.

Coltivare l’autentica virtù
dell’obbedienza ci evita di diventare
incapaci di ascoltare e ci risparmia il
servilismo di chi si limita a eseguire,
senza la mediazione di tutta la
ricchezza interiore che Dio ha dato a
ognuno. San Josemaría ci metteva in
guardia contro questi due rischi. Da
un lato, osservava che «la maggior
parte delle disobbedienze deriva dal
non saper “ascoltare” il comando, il



che in fondo è mancanza di umiltà o
di interesse nel servire»[27]. Dall’altro,
proprio come conseguenza del
desiderio di ascoltare con animo di
servire, spiegava che «nell’Opus Dei,
figli miei, obbediamo con la testa e
con la volontà, non come cadaveri.
Con cadaveri non vado da nessuna
parte; do loro pietosa sepoltura»[28].
Obbedire, pertanto, non è eseguire la
volontà altrui e basta, ma invece
collaborare con gli altri in unità di
volontà e di mente, di pensiero.

L’obbedienza intelligente di san
Giuseppe

14. Nella sua lettera su san Giuseppe,
papa Francesco faceva osservare che
«in ogni circostanza della sua vita,
Giuseppe seppe pronunciare il suo
“fiat”, come Maria
nell’Annunciazione e Gesù nel
Getsemani»[29]. Quando doveva
parlare dell’obbedienza, san
Josemaría faceva spesso riferimento



a san Giuseppe, proprio perché
vedeva nel santo Patriarca un cuore
sempre in ascolto, attento a Dio e alle
circostanze, alle persone che aveva
attorno. Nell’episodio del ritorno
dall’Egitto, per esempio, ci fa
osservare che «la fede di Giuseppe
non vacilla, la sua obbedienza è
sempre precisa e immediata. Per
comprendere meglio la lezione del
santo Patriarca, è opportuno
considerare che la sua fede è attiva e
che la sua docilità non ha nulla
dell’obbedienza di chi si lascia
trascinare dagli eventi»[30].

Ciò che il nostro fondatore
apprezzava era proprio il fatto che,
essendo come era uomo di preghiera,
san Giuseppe inquadrasse con la
ragione la realtà che doveva
affrontare: «Nelle diverse circostanze
della sua vita, il Patriarca non
rinuncia a pensare, né a far uso della
sua responsabilità. Anzi, colloca al
servizio della fede tutta la sua



esperienza umana […].Tale fu la fede
di Giuseppe: piena, fiduciosa, integra;
una fede che si manifesta con la
dedizione efficace alla volontà di Dio,
con l’obbedienza intelligente»[31].

È comprensibile che, proprio per noi,
chiamati a diventare santi nelle
diverse situazioni di questo mondo,
così mutevoli e piene di sfide, san
Josemaría sottolinei la necessità di
assimilare un’obbedienza
intelligente, che sia un tutto organico
con la nostra libertà.

L’obbedienza di Maria

15. In questi ultimi anni si è diffusa
nel mondo la devozione a Maria che
scioglie i nodi, che ha origini
antichissime. Infatti, già all’inizio del
III secolo, sant’Ireneo di Lione
scriveva: «Il nodo della
disobbedienza di Eva ha avuto la sua
soluzione con l’obbedienza di Maria;
ciò che la vergine Eva aveva legato
con la sua incredulità, la vergine



Maria lo ha sciolto con la sua
fede» (Adversus Haereses III, 22, 4)[32].
Quanti nodi, che sembrano
impossibili da sciogliere, si
disferanno nel mondo e nelle nostre
vite, se vivremo, come la Madonna,
per i progetti di Dio!

Nostro Padre ha scritto: «Seguendo il
suo esempio nell’obbedire al Signore,
cerchiamo ora di capire
l’insegnamento che ci viene dalla
delicata combinazione di
sottomissione e autorità che
osserviamo in Maria. In Lei non c’è
ombra del contegno delle vergini
stolte, che obbediscono, ma senza
criterio. La Madonna ascolta con
attenzione quello che il Signore le
chiede, riflette su quanto non
comprende, domanda quello che non
sa. Poi, si dà totalmente al
compimento della volontà divina: 
Ecco la serva del Signore, avvenga di
me quello che hai detto (Lc 1, 38). Non
è meraviglioso? Maria Santissima,



maestra di tutto il nostro agire, ci
insegna così che l’obbedienza a Dio
non è servilismo, non soggioga la
coscienza: ci muove nel nostro
intimo a scoprire la libertà dei figli di
Dio (cfr Rm 8, 21)»[33].

Se in qualche caso l’obbedienza
dovesse sembrarci in conflitto con la
libertà, ricorriamo a Maria. Ella ci
otterrà la grazia di scoprire
nell’obbedienza sincera la libertà dei
figli di Dio e, con la libertà, la gioia.

Vi benedice con grandissimo affetto

vostro Padre 

Roma, 10 febbraio 2024

[1] Cfr. C. Fabro, «Un maestro di
libertà cristiana» in L’Osservatore
Romano, 2-VII-1977.



[2] San Josemaría, Preghiera allo
Spirito Santo, aprile 1934.

[3] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 397.

[4] San Josemaría, Lettera 38, n. 41.
Le citazioni successive prive di
indicazione dell’autore sono di san
Josemaría.

[5] Benedetto XVI, Omelia, 15-
IV-2010.

[6] Il Santo Rosario, 4° mistero
luminoso.

[7] Francesco, Discorso ai
partecipanti al simposio “Per una
teologia fondamentale del
sacerdozio”, 17-II-2022.

[8] È Gesù che passa, n. 17.

[9] Cammino, n. 621.

[10] Cfr. S. Th., II-II, q. 104 a. 1.



[11] È Gesù che passa, n. 17.

[12] Benedetto XVI, Angelus, 1-
VII-2007.

[13] Forgia, n. 788,

[14] È Gesù che passa, n. 17.

[15] Amici di Dio, n. 30.

[16] S. Agostino, Commento alla
lettera di san Giovanni, VII, 8 (in
www.augustinus.it)

[17] S. Agostino, La natura e la grazia,
65. 78 (in www.augustinus.it)

[18] Lettera 11, n. 39.

[19] San Basilio Magno, Proemium in
regulas fusius tractatas (PG 31, 895).

[20] Colloqui con mons. Escrivá, n. 2.

[21] S. Tommaso d’Acquino, Quaest.
Disp. De Malo, q. VI: Intelligo enim



quia volo; et similiter utor omnibus
potentiis et habitibus quia volo.

[22] Colloqui con mons. Escrivá, n.
100.

[23] Ibidem, n. 63.

[24] Lettera 18, n. 38.

[25] Cammino, n. 629.

[26] Lettera, 17-VI-1973, n. 35.

[27] Solco, n. 379.

[28] In Andrés Vázquez de Prada, Il
Fondatore dell’Opus Dei (III), nota 50,
pag. 437.

[29] Francesco, Lettera apostolica 
Patris corde, 8-XII-2020, n. 3.

[30] È Gesù che passa, n. 42.

[31] Ibidem.

[32] Cit. in Francesco, Discorsi, 12-
X-2013.



[33] È Gesù che passa, n. 173.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/lettera-del-
prelato-obbedienza-10-febbraio-2024/

(08/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/lettera-del-prelato-obbedienza-10-febbraio-2024/
https://opusdei.org/it-ch/article/lettera-del-prelato-obbedienza-10-febbraio-2024/
https://opusdei.org/it-ch/article/lettera-del-prelato-obbedienza-10-febbraio-2024/

	Lettera del prelato (10 febbraio 2024) | Obbedienza

