opusdei.org

Lettera del prelato
(10 febbraio 2024) |
Obbedienza

In questa nuova lettera
pastorale il prelato dell'Opus
Dei riflette sull'obbedienza, alla
luce del messaggio e della realta
vocazionale dell'Opera.

10/02/2024

Scarica la lettera in formato
digitale

PDF » Lettera pastorale del prelato
(10 febbraio 2024)


https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/lettera-pastorale20240220122238598905.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/lettera-pastorale20240220122238598905.pdf

ePub » Lettera pastorale del prelato
(10 febbraio 2024)

Mobi » Lettera pastorale del prelato
(10 febbraio 2024)

Carissimi,

Gesu protegga le mie figlie e i miei
figli!

1. Qualche anno fa vi scrissi una
lettera dedicata alla liberta. L’avremo
tutti meditata e applicata alla vita
quotidiana. Viricordavo che siamo
chiamati a fare le cose per amore e
non per puro obbligo. Vogliamo
seguire il Signore da vicino,
compiendo la sua volonta, per
corrispondere al suo amore. Oggi vi
scrivo a proposito dell’obbedienza
che, a prima vista, puo sembrare una
virtu opposta alla liberta. Invece,
sappiamo benissimo che la vera


https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/lettera-pastorale20240220122246496940.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/lettera-pastorale20240220122246496940.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/Lettera%20pastorale%20-%20Mons.%20Fernando%20Oc%C3%A1riz20240220122516026755.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/Lettera%20pastorale%20-%20Mons.%20Fernando%20Oc%C3%A1riz20240220122516026755.mobi

obbedienza € una conseguenza della
liberta e che, contrariamente a
quello che ci si aspetterebbe
guardando le cose in un’ottica
puramente umana, ’obbedienza
cristiana fa crescere sempre piu la
liberta.

Qualche decennio fa, un grande
intellettuale che ha studiato a fondo
le opere di san Josemaria segnalava
come importante contributo del
nostro fondatore I’aver sottolineato
una certa priorita della liberta
sull’obbedienza nella vita cristianan.
Obbediamo perché ci va di compiere
la volonta di Dio, che ¢ il desiderio
piu profondo della nostra anima.
Infatti, un’obbedienza senza liberta
non é degna della persona umana e,
di conseguenza, di un figlio o una
figlia di Dio.

Sappiamo bene che ’amore e molto
di piu di un sentimento piu 0 meno
passeggero, perché amare significa



essere disposti a dare la vita per
qualcuno (cfr. Gv 15, 13). Una delle
sue manifestazioni piu profonde é
quando la nostra volonta diventa
una sola con quella della persona
amata: «Voglio quel che vuoi, voglio
perché vuoi, voglio come vuoi, voglio
quando vuoi»gai.

2. Avremo considerato spesso, con
una certa attenzione, i disegni
amorevoli di Dio sul mondo: la
creazione e I’elevazione all’ordine
soprannaturale di ogni uomo e di
ogni donna, per puro amore, per
condividere con tutti la beatitudine
della Trinita e per dar loro una
pienezza di vita che colmi ogni
desiderio del cuore. Tuttavia, sin dal
principio anche il peccato fece la sua
comparsa nel mondo: quello dei
progenitori, che fu
fondamentalmente una
disobbedienza.



Dobbiamo, pero, considerare anche,
con animo grato, che Dio non volle
abbandonarci al nostro destino. Con
una decisione che proveniva dalla
assoluta liberta del suo amore, che
non possiamo comprendere perché
supera la nostra povera ragione
umana, mando il Figlio Unigenito per
ristabilirci nella sua amicizia.
Quando Gesu muore sulla croce per
tutta 'umanita — per te e per me — da
la vita in un atto di suprema
obbedienza alla volonta del Padre.
Liberta e obbedienza si intrecciano
nella storia della salvezza. Le
deplorevoli conseguenze della
disobbedienza degli uomini sono
redente dall’obbedienza di Cristo. La
sua grazia ci consente di vivere nella
liberta dei figli di Dio.

3. In queste pagine desidero invitarvi
a meditare insieme alcuni aspetti
della virtu dell’obbedienza, cosi
centrale nei misteri della nostra fede
e cosl presente nella vita di tutti. Tra



gli uomini si deve obbedire in
molteplici situazioni contemplate da
leggi e norme obbligatorie: dalla
legge naturale alle regole di
convivenza civile, dall’obbedienza
dei minorenni ai genitori, a quella di
chi ha assunto volontariamente gravi
impegni nei confronti di persone o
istituzioni. Per analogia, si considera
obbedienza anche seguire la voce
della coscienza. In senso ancora piu
ampio, si puo definire obbedienza
accettare determinati consigli di
natura spirituale.

Cirendiamo conto facilmente, dal
momento che vi siamo totalmente
immersi, che di rado la cultura del
nostro tempo considera
positivamente ’obbedienza. La vede,
piuttosto, come un’esigenza, talvolta
ineludibile, alla quale pero sottrarsi
ogni volta che é possibile, dal
momento che sembra in contrasto
con il sommo valore della liberta. A
ci0 si somma una crisi alquanto



diffusa delle figure di autorita e la
concezione negativa della
dipendenza come inevitabile
menomazione della capacita di
discernere e decidere
autonomamente. La maggior
sensibilita della nostra epoca nei
riguardi di qualunque genere di
abuso di potere, per esempio, pur
essendo di per sé molto positiva e
necessaria, puo far mettere
ingiustamente in discussione
qualsiasi autorita. D’altra parte,
esiste una tendenza innata alla
disobbedienza, eredita del peccato
originale, quando «l’'uomo, tentato
dal diavolo, ha lasciato spegnere nel
suo cuore la fiducia nei confronti del
suo Creatore (cfr. Gn 3, 1-11) e,
abusando della propria liberta, ha
disobbedito al comandamento di
Dio» .

Per comprendere il valore superiore
dell’obbedienza e il suo nesso
esistenziale con la liberta, dobbiamo



situarci al di sopra delle congiunture
sociali che richiedono
necessariamente ’obbedienza e
contemplare Cristo. Questo ulteriore
aspetto della sua centralita deve
diventare I’obiettivo della nostra
vita: farlo regnare nei nostri cuori e
permettergli di dirigere tutta la
nostra esistenza.

«Impariamo da Gesu a vivere
I’'obbedienza. Lui stesso ha suggerito
all’evangelista la meravigliosa
biografia che il latino esprime in tre
sole parole: erat subditus illis (Lc 2,
51). Pensate quanto é necessaria
I’obbedienza per un figlio di Dio, se
Dio stesso e venuto a obbedire a due
creature, perfettissime ma creature:
Santa Maria (piu di Lei solo Dio) e
San Giuseppe! E Gesu obbedi loro»a.
I1 Figlio di Dio volle essere
interamente uomo e, come ogni buon
figlio, obbedire a Maria e a Giuseppe,
perché in tal modo obbediva al
Padre. I’obbedienza segno tutta la



sua vita terrena, fino all’obbedienza
della croce (cfr. Fil 2, 8).

Obbedire a Dio

4. In senso assoluto, solo Dio merita
obbedienza, sempre e comunque,
perché é il solo a conoscere fino in
fondo il cammino che conduce
ognuno di noi alla felicita. «Se tu
obbedirai fedelmente alla voce del
Signore, tuo Dio, preoccupandoti di
mettere in pratica tutti i suoi
comandi che io ti prescrivo, il
Signore, tuo Dio, ti mettera al di
sopra di tutte le nazioni della
terra» (Dt 28, 1), afferma Mose, prima
di elencare tutte le benedizioni che
I’'obbedienza avrebbe procurato al
popolo.

In certo modo tutta la Rivelazione &
una scuola dove imparare a obbedire
nel modo piu intelligente e piu
libero, per realizzare pienamente noi
stessi quando uniamo la nostra
volonta a quella di Dio in un si senza



riserve. In effetti, mediante i profeti
e nonostante 1 molteplici tradimenti
del suo popolo, il Signore continua a
proclamare: «Ascoltate la mia voce, e
io saro il vostro Dio e voi sarete il
mio popolo; camminate sempre sulla
strada che vi prescrivero, perché
siate felici» (Ger 7, 23). I nostri
minuscoli obiettivi diventano grandi
quando entrano a far parte dei suoi
piani; non abbiamo mai altrettanto
successo di quando percorriamo le
vie di Dio.

Gesu ci si presenta come figlio
obbediente. In primo luogo
obbedisce a Maria e a Giuseppe, a
parenti e autorita, ma, soprattutto,
obbedisce a Dio Padre. Gesu si nutre
dell’obbedienza al Padre: «Il mio cibo
e fare la volonta di colui che mi ha
mandato e compiere la sua

opera» (Gv 4, 34). Persino nei
momenti piu difficili, il Figlio fa
propria la volonta del Padre, pur
avendo piena consapevolezza del



dolore che lo aspetta: «Padre, se vuoi,
allontana da me questo calice!
Tuttavia non sia fatta la mia, ma la
tua volonta» (Lc 22, 42). San Paolo
scrive che Gesu «svuoto sé stesso
assumendo una condizione di servo,
diventando simile agli uomini.
Dall’aspetto riconosciuto come uomo,
umilio sé stesso facendosi obbediente
fino alla morte e a una morte di
croce» (Fil 2, 7-8).

Tuttavia, non e la morte di Cristo che
di per sé ci e valsa la salvezza,
quanto piuttosto la sua obbedienza al
Padre, libera e frutto d’amore, in
virtu della quale si e fatto uno di noi
e ha dato la vita per tutti: «Per
I’'obbedienza di uno solo tutti
saranno costituiti giusti» (Rm 5, 19).
Un’obbedienza che non silimita a
momenti o sollecitazioni particolari
ma e un modus operandi
permanente, una docilita «fino alla
fine» (Gv 13, 1).



5. All’autorita nazional-religiosa che
gli proibisce di predicare, san Pietro
risponde: «Bisogna obbedire a Dio
invece che agli uomini» (At 5, 29).
Tuttavia, osserva Benedetto XVI, «cio
suppone che conosciamo veramente
Dio e che vogliamo veramente
obbedire a Lui. Dio non € un pretesto
per la propria volonta, ma é
realmente Lui che ci chiama e ci
invita, se fosse necessario, anche al
martirio. Percio, confrontati con
questa parola che inizia una nuova
storia di liberta nel mondo,
preghiamo soprattutto di conoscere
Dio, di conoscere umilmente e
veramente Dio e, conoscendo Dio, di
imparare la vera obbedienza che e il
fondamento della liberta umananris:.

Chi conosce Dio assumera un
atteggiamento di ricerca permanente
con grande speranza e fiducia: da Lui
possiamo attenderci solo
benedizioni, anche se dovessero
sembrare oscure o incomprensibili e



farci soffrire. Anche la preghiera
personale assumera percio una
dimensione obbedienziale: «Signore
nostro, siamo qua, disposti ad
ascoltare cio che vuoi dirci. Parlaci;
siamo attenti alla tua voce. Fa’ che la
tua parola, cadendo nella nostra
anima, infiammi la nostra volonta
perché silanci fervidamente a
obbedirti»s.

Volonta divina e mediazione
umana

6. Spesso, cio che Dio vuole per noi si
presenta attraverso una mediazione.
Anzitutto quella della Chiesa, corpo
mistico di Cristo: «L’obbedienza é la
scelta fondamentale di accogliere chi
e posto davanti a noi come segno
concreto di quel sacramento
universale di salvezza che ¢ la
Chiesa»n. Dio puo farci vedere la sua
volonta anche mediante chi ci sta
intorno e rivesta una qualche
autorita, a seconda del ruolo e del



contesto. La consapevolezza che Dio
ci puo parlare attraverso altre
persone o eventi piu 0 meno ordinari
e la convinzione che li davvero
possiamo ascoltarlo, suscitano in noi
la docilita verso i suoi piani, anche
quelli nascosti nelle parole di chi ci
accompagna nel cammino.

San Josemaria, consapevole della
delicatezza di questa mediazione
(ascoltare Dio attraverso uomini e
donne normali) suggeriva di tenere
un atteggiamento di umilta, di
sincerita e di silenzio interiore:
«Sovente il Signore suggerisce la sua
volonta sottovoce, nell’intimo della
coscienza: per riconoscere tale voce e
seguirla fedelmente, e necessario
ascoltare con attenzione. In molte
altre occasioni il Signore ci parla per
mezzo di altri uomini, e puo capitare
che la vista dei loro difetti o il dubbio
sulla loro idoneita a comprendere
tuttii dati di una situazione concreta
siano come un invito a non obbedire.



Tutto cio puo avere un senso divino,
perché Dio non impone
un’obbedienza cieca, ma
un’obbedienza intelligente, che ci
faccia sentire la responsabilita
personale di aiutare gli altri con i
lumi del nostro intelletto. Cerchiamo
pero di essere sinceri con noi stessi:
esaminiamo, caso per caso, se a
muoverci & ’amore alla verita, o non
piuttosto ’egoismo e ’attaccamento
al nostro criterio»s.

7. D’altra parte, va tenuto presente
che chi e stato chiamato a ricoprire
ruoli di autorita a diversi livelli non
per questo e perfetto. Non
riconosciamo l’autorita in base alle
qualita che possiede: «Che peccato se
colui che presiede non ti da
I’esempio! ... —Ma gli obbedisci forse
per le sue qualita personali? ...
Oppure, I’’oboedite praepositis
vestris” —obbedite ai vostri superiori
— di San Paolo, lo traduci, per
comodita personale, con una tua



interpolazione che venga a
significare... purché il superiore
abbia virtu di mio gusto?»m.

Cio non significa, pero, che coloro
che ci danno indicazioni e consigli
non possano sbagliarsi. Ne sono ben
consapevoli ed eventualmente
chiederanno scusa. La possibilita di
sbagliare, a seconda del tipo di
errore e della sua entita, la possiamo
gestire con intelligenza e sincerita, in
un contesto di fede e di fiducia
soprannaturali, ma anche con
umilta. Infatti, & ragionevole
dubitare al meno un po’ del proprio
criterio e dialogare fiduciosamente
con ’'autorita quando ci sembra che
sia stato commesso uno sbaglio.

San Tommaso spiega che
I’obbedienza é la virtu che induce a
ottemperare al comando legittimo
del superiore in quanto
manifestazione della volonta di
Diopo. Naturalmente, non ogni



comando legittimo &
necessariamente il migliore
possibile. Cio nonostante, obbedire e
sempre fecondo, perché il Signore
puo riconoscere piu valore
soprannaturale all’'umilta e all’'unita
che al fatto di avere piu 0 meno
ragione. Pertanto, € importante avere
«visione soprannaturale», non
fermarsi alla valutazione puramente
umana delle indicazioni ricevute.

Ad ogni modo, chi esercita I’autorita
deve fare molta attenzione a non
imporre arbitrariamente il proprio
criterio e a evitare di dare
indicazioni e consigli come se fossero
di per sé espressione della volonta di
Dio. Come vi scrivevo nella lettera
del 9-1-2018, «Comandare rispettando
le anime vuol dire, in primo luogo,
rispettare delicatamente l'interiorita
delle coscienze, senza confondere il
governo con ’accompagnamento
spirituale. Il rispetto, poi, porta a
distinguere i precetti da quelli che



sono soltanto utili esortazioni,
consigli o suggerimenti. In terzo
luogo — ma non per questo meno
importante — significa governare con
tale fiducia negli altri che si tiene
sempre presente, nella misura del
possibile, il parere degli

interessati» (n. 13).

Contempliamo, soprattutto, ’esempio
di Cristo: «Gesu obbedisce, e
obbedisce a Giuseppe e a Maria. Dio
e venuto sulla terra per obbedire, e
obbedire a delle creature»n. E assai
significativo che dopo aver riferito la
sua risposta ai genitori nel tempio -
«io devo occuparmi delle cose del
Padre mio» — san Luca aggiunga che
Gesu «erat subditus illis, stava loro
sottomesso» (cfr. Lc 2, 49-51).
Compiere sempre e in tutto la
volonta di Dio, come dobbiamo fare,
consiste spesso nel seguire
fiduciosamente qualcuno.

Obbedienza e liberta



8. Nella storia dell’'umanita non c’e
stato un atto tanto profondamente
libero quanto il sacrificio del Signore
sulla croce (cfr. Gv 10, 17-18). «Il
culmine della sua liberta il Signore
I’ha vissuto sulla croce, come vertice
dell’amore. Quando sul Calvario gli
gridavano: “Se sei il Figlio di Dio,
scendi dalla croce!”, egli dimostro la
sua liberta di Figlio proprio
rimanendo su quel patibolo per
compiere fino in fondo la volonta
misericordiosa del Padre»mai.

La croce, scriveva san Josemaria,
«non € la pena, né il dispiacere, né
I’amarezza... E il legno santo su cui
Gesu Cristo trionfa... e su cui
trionfiamo noi quando riceviamo con
gioia e con generosita cio che Egli ci
manda»ps1. La croce ci rende
evidente, come scrivevo all’inizio di
questa lettera, che liberta e
obbedienza non si oppongono:
infatti, si puo obbedire per amore e si
puo amare solo se si e liberi. Per



dirla piu chiaramente, ’obbedienza
cristiana non solo non € in contrasto
con la liberta ma ne e I’esercizio.
Nostro Padre scriveva anche: «Sono
un grande amico della liberta, e
proprio per questo amo tanto la virtu
cristiana dell’obbedienza»ai.

Si puo sempre fare quello che si deve
«perché mi va»: per amore. Quando
poi si tratta dell’amore di Dio, il
«perché mi va» é «la ragione piu
soprannaturale», come pure
assicurava san Josemaria. Pertanto,
niente e «piu falso che opporre la
liberta al dono di sé, perché tale dono
e conseguenza della liberta»ps.

9. «Ama e fa’ cio che vuoirpue: la
celebre affermazione di
sant’Agostino significa, come scrisse
egli stesso, che chi opera il bene
spinto dalla carita non lo fa soltanto
per necessita o per obbligo, poiché
«c’e la liberta della carita» (libertas
est caritatis)uz. Si comprende allora



perché la legge di Cristo e «la legge
perfetta [...] della liberta» (Gc 1, 25):
si riassume tutta, si «ricapitola»
nell’amore (cfr. Rm 13, 8-9).

Possiamo sempre operare
liberamente, come Cristo, facendo
nostro, per amore, cio che ci dicono.
«Per obbedire bisogna ascoltare,
perché non siamo strumenti inerti e
passivi, senza responsabilita e privi
di ragione. Poi, con originalita,
iniziativa e spontaneita, mettere in
gioco tutte le risorse dell’intelligenza
e della volonta per realizzare tutto e
soltanto cio che ci e stato chiesto di
fare. Altrimenti si cade nell’anarchia.
Nell’Opera, ’obbedienza favorisce lo
sviluppo di tutte le qualita di ognuno
di voi e vi fa vivere, crescere e
diventare sempre piu maturi,
rimanendo la stessa persona a due
anni e a ottantadue»ps;. L'iniziativa,
logicamente, non esiste solo per le
occasioni in cui si deve obbedire e, in
qualsiasi momento, possiamo



suggerire, proporre e dare un
apporto creativo li dove siamo, senza
bisogno di ricevere indicazioni,
sempre uniti a chi detiene I’autorita.

San Basilio Magno spiegava che e
proprio dei figli obbedire per amore:
«0 evitiamo il male per timore della
pena, comportandoci da servi; o
perseguiamo il nostro utile e
obbediamo per ottenere un
compenso, come i mercenari; o,
infine, obbediamo come figli, perché
vogliamo fare cio che e bene, per
amore del nostro legislatore»ns.
Obbedire per amore non € una forma
di volontarismo che esclude la
ragione. Obbedire per amore vuol
dire mettere in gioco tutte le facolta
spirituali, il meglio dell’intelligenza
per identificare il bene e le migliori
energie della volonta per realizzarlo.

Senza l'intelligenza e senza la liberta,
soprattutto quella interiore, infatti,
non si da un’obbedienza pienamente



umana, e tantomeno come quella di
Gesu. Nostro Padre affermava: «Non
concepisco I'obbedienza veramente
cristiana se non come obbedienza
volontaria e responsabile. I figli di
Dio non sono né pietre né cadaveri:
sono esseri intelligenti e liberi,
elevati tutti al medesimo ordine
soprannaturale»ao).

10. Tuttavia, possiamo domandarci: e
possibile obbedire senza
comprendere o anche pensandola
diversamente? Evidentemente si e,
anche allora, lo si puo fare (forse
ancora di piu) per amore e, quindi,
liberamente. In questo caso, spesso,
con la carita entra in gioco anche la
fede: obbedisco senza comprendere o
senza vederla allo stesso modo,
riconoscendo che I'indicazione
proviene da persone prudenti, che
possono giudicare meglio di me; o
quando ammetto che, dopo
opportuna ponderazione, bisogna
prendere una decisione e tocca farlo



a qualcuno. Quando riconosciamo la
grazia dello Spirito Santo in quel
giudizio e nella nostra accettazione,
I’'obbedienza diventa atto di fede.

Come afferma san Tommaso
seguendo Aristotele, la volonta e la
facolta che propriamente guida la
personarz, pur essendo necessario
che l'intelletto le presenti le opzioni
tra cui scegliere. Tutto il bene e tutto
il male provengono dal cuore (cfr. Lc
6, 45): si puo decidere di non voler
capire o di non voler dialogare per
capire meglio qualcosa. L'esperienza
dimostra che la volonta puo
dominare a tal punto l'intelligenza
da forzarla a negare I’evidenza. La
libera volonta, pero, puo spingerla a
intraprendere nuove vie, pur senza
aver compreso gia tutto.

Se, davanti a difficolta e sofferenze,
ci ritroviamo sconcertati, incapaci di
comprendere, ci sara di aiuto
guardare Gesu, che ha voluto



anch’egli condividerle nella sua
natura umana: ripetendo «Dio mio,
Dio mio, perché mi hai
abbandonato?» (Mt 27, 46) da
compimento alle parole profetiche
del salmo 22. La sua risposta,
palpitante di liberta pur nel dolore, si
nutre anch’essa dei salmi: «Padre,
nelle tue mani consegno il mio
spirito» (Lc 23, 46, cfr. Sal 31, 6).
L’obbedienza di Gesu ripara la
disobbedienza di Adamo (cfr. Rm 5,
19); tutta la sua vita e poi la sua
morte sono atto di obbedienza a Dio
Padre e causa della nostra salvezza
(cfr. Fil 2, 6-11).

Obbedienza e fiducia

11. Anche I’obbedienza e la fiducia si
richiamano tra di loro, al punto che,
se sono genuine, si passa con
naturalezza dall’una all’altra. Dove
c’e fiducia, chiedere il parere di un
altro ed eventualmente farlo proprio
dimostra che si intende scegliere il



meglio. Quando, invece, la fiducia
viene meno, ’'obbedienza corre il
rischio di trasformarsi in un
atteggiamento puramente esteriore,
formale e distante. Per favorire la
sana obbedienza é indispensabile un
clima di affetto e di benevolenza.
Bisogna che le persone si sentano
accolte e non controllate, che le si
ascolti effettivamente, che vedano le
loro opinioni prese in
considerazione: tutto cio potenzia la
liberta e, al tempo stesso,
I’'obbedienza.

San Josemaria spiegava che la fiducia
e la chiave dell’amicizia tra genitori e
figli: «Se non sono lasciati liberi, se
vedono che non si ha fiducia in loro,
[i figli] si sentiranno spinti ad andare
avanti a forza di sotterfugi»rz.
Quando non c’é fiducia si prendono
subito le distanze ed e facile che
venga meno la trasparenza, perché
I'intimita € un ambito delicato che si
schiude solo in condizioni di



sicurezza. Cercare di ottenere
un’obbedienza solo esterna, senza
comunione di volonta, € come
costruire una casa sulla sabbia (cfr.
Mt 7, 26).

Sono maggiormente responsabili
della creazione di un clima di fiducia
le persone che hanno un ruolo di
autorita in famiglia o in un gruppo. Il
loro primo atto di servizio potrebbe
essere stabilire attivamente un
rapporto di fiducia con tutti, mentre
procedono nella ricerca della volonta
di Dio su sé stessi e circa la propria
missione. Grazie al sostegno
reciproco, la cercheranno e la
troveranno anche tutti gli altri. Pur
con la necessaria organizzazione, che
sara solo quella indispensabile, dato
che I’'Opera € una «organizzazione
disorganizzatarzs, tutti sapranno di
essere e si sentiranno «liberi come
uccelli»iza;, che é pure un’espressione
di nostro Padre.



E proprio la necessita di un contesto
di fiducia e di calore di famiglia che
porta san Josemaria a indicare che
nell’Opera il comando piu perentorio
sia «per favore». Non € una semplice
questione terminologica, ma
I'indicazione di un modo naturale di
comportarsi in famiglia tra persone
adulte, intelligenti e libere. Il fatto,
poi, che I’'Opera sia una famiglia
soprannaturale richiede che la fede e
la carita si affianchino alla fiducia
per essere fondamento autentico, sia
dell’esercizio dell’autorita, sia della
pratica dell’obbedienza.

Obbedienza e fecondita apostolica

12. 11 Signore «imparo ’obbedienza
da cio che pati e, reso perfetto,
divenne causa di salvezza eterna per
tutti coloro che gli obbediscono» (Eb
5, 8-9). La salvezza, frutto
dell’obbedienza di Cristo fino alla
morte di croce, illumina anche il



rapporto tra I’'obbedienza e la
fecondita apostolica nella nostra vita.

Avremo meditato spesso ’episodio in
cui Pietro obbedisce al Signore anche
se dargli retta era poco ragionevole
dal punto di vista umano: «Prendi il
largo e gettate le vostre reti per la
pesca» (Lc 5, 4). Riflettiamoci con
calma: quanto bene é venuto
dall’obbedienza di Pietro al duc in
altum! «Potere dell’obbedienza! —I1
lago di Genesaret negava i suoi pesci
alle reti di Pietro. Tutta una notte
invano. —Ma ora le reti sono gettate
per obbedienza: e pescano “piscium
multitudinem copiosam” —una
grande quantita di pesci. —Credimi:
il miracolo si ripete ogni giorno»psi.

13. Possiamo e dobbiamo avere
abbondante iniziativa personale,
frutto dell’amore di Dio e del
prossimo, nello svolgimento della
nostra missione apostolica e, al
tempo stesso, portare avanti,



facendoci guidare da chi le dirige,
tante attivita organizzate nei centri
dell’Opera, fedeli ai mezzi che ci ha
tramandato nostro Padre. Faremo
tutto cio senza dimenticare che il
mezzo principale sara sempre la
preghiera: «La preghiera, la
preghiera e la nostra forza: non
abbiamo mai avuto altre armi»s.

Rispetto alla direzione dell’Opera e
all’organizzazione delle sue attivita
di apostolato, il modo di obbedire
rispecchia quello di una famiglia, di
una comunione di persone.
Comunione di persone equivale a
comunione di liberta, comunione di
iniziative personali che rientrano
anch’esse nel «fare I’Opus Dei»,
comunione di generazioni. La
convinzione che Dio agisce nel cuore
di tutti e che tutti siamo in ascolto
della volonta divina da origine
all’obbedienza tipica di una famiglia,
ogni membro della quale si sforza di
collaborare attivamente al progetto



comune. Intesa e vissuta cosi,
I’'obbedienza é espressione di
un’unita che e il presupposto della
fecondita apostolica: ut omnes unum
sint... ut mundus credat (Gv 17, 21).

Rispettando sempre una stretta
separazione tra accompagnamento
spirituale e governo delle persone,
dobbiamo vivere e lavorare sempre
colmi di gratitudine per la vocazione
cristiana nell’Opera e far si che le
qualita dei singoli confluiscano
nell’impegno comune familiare.

Coltivare ’autentica virtu
dell’obbedienza ci evita di diventare
incapaci di ascoltare e ci risparmia il
servilismo di chi si limita a eseguire,
senza la mediazione di tutta la
ricchezza interiore che Dio ha dato a
ognuno. San Josemaria ci metteva in
guardia contro questi due rischi. Da
un lato, osservava che «la maggior
parte delle disobbedienze deriva dal
non saper “ascoltare” il comando, il



che in fondo € mancanza di umilta o
di interesse nel servire»e7. Dall’altro,
proprio come conseguenza del
desiderio di ascoltare con animo di
servire, spiegava che «nell’Opus Dei,
figli miei, obbediamo con la testa e
con la volonta, non come cadaveri.
Con cadaveri non vado da nessuna
parte; do loro pietosa sepoltura»s).
Obbedire, pertanto, non e eseguire la
volonta altrui e basta, ma invece
collaborare con gli altri in unita di
volonta e di mente, di pensiero.

I’obbedienza intelligente di san
Giuseppe

14. Nella sua lettera su san Giuseppe,
papa Francesco faceva osservare che
«in ogni circostanza della sua vita,
Giuseppe seppe pronunciare il suo
“fiat”, come Maria
nell’Annunciazione e Gesu nel
Getsemani»pze. Quando doveva
parlare dell’obbedienza, san
Josemaria faceva spesso riferimento



a san Giuseppe, proprio perché
vedeva nel santo Patriarca un cuore
sempre in ascolto, attento a Dio e alle
circostanze, alle persone che aveva
attorno. Nell’episodio del ritorno
dall’Egitto, per esempio, ci fa
osservare che «la fede di Giuseppe
non vacilla, la sua obbedienza e
sempre precisa e immediata. Per
comprendere meglio la lezione del
santo Patriarca, € opportuno
considerare che la sua fede é attiva e
che la sua docilita non ha nulla
dell’obbedienza di chi si lascia
trascinare dagli eventi»sor.

Cio che il nostro fondatore
apprezzava era proprio il fatto che,
essendo come era uomo di preghiera,
san Giuseppe inquadrasse con la
ragione la realta che doveva
affrontare: «Nelle diverse circostanze
della sua vita, il Patriarca non
rinuncia a pensare, né a far uso della
sua responsabilita. Anzi, colloca al
servizio della fede tutta la sua



esperienza umana [...].Tale fu la fede
di Giuseppe: piena, fiduciosa, integra;
una fede che si manifesta con la
dedizione efficace alla volonta di Dio,
con ’obbedienza intelligente» .

E comprensibile che, proprio per noi,
chiamati a diventare santi nelle
diverse situazioni di questo mondo,
cosi mutevoli e piene di sfide, san
Josemaria sottolinei la necessita di
assimilare un’obbedienza
intelligente, che sia un tutto organico
con la nostra liberta.

L’obbedienza di Maria

15. In questi ultimi anni si é diffusa
nel mondo la devozione a Maria che
scioglie i nodi, che ha origini
antichissime. Infatti, gia all’inizio del
III secolo, sant’Ireneo di Lione
scriveva: «Il nodo della
disobbedienza di Eva ha avuto la sua
soluzione con I’obbedienza di Maria;
cio che la vergine Eva aveva legato
con la sua incredulita, la vergine



Maria lo ha sciolto con la sua

fede» (Adversus Haereses 111, 22, 4)321.
Quanti nodi, che sembrano
impossibili da sciogliere, si
disferanno nel mondo e nelle nostre
vite, se vivremo, come la Madonna,
per i progetti di Dio!

Nostro Padre ha scritto: «Seguendo il
suo esempio nell’obbedire al Signore,
cerchiamo ora di capire
I'insegnamento che ci viene dalla
delicata combinazione di
sottomissione e autorita che
osserviamo in Maria. In Lei non c’é
ombra del contegno delle vergini
stolte, che obbediscono, ma senza
criterio. La Madonna ascolta con
attenzione quello che il Signore le
chiede, riflette su quanto non
comprende, domanda quello che non
sa. Poi, si da totalmente al
compimento della volonta divina:
Ecco la serva del Signore, avvenga di
me quello che hai detto (Lc 1, 38). Non
é meraviglioso? Maria Santissima,



maestra di tutto il nostro agire, ci
insegna cosl che I'obbedienza a Dio
non e servilismo, non soggioga la
coscienza: ci muove nel nostro
intimo a scoprire la liberta dei figli di
Dio (cfr Rm 8, 21)»331.

Se in qualche caso I’obbedienza
dovesse sembrarci in conflitto con la
liberta, ricorriamo a Maria. Ella ci
otterra la grazia di scoprire
nell’obbedienza sincera la liberta dei
figli di Dio e, con la liberta, la gioia.

Vi benedice con grandissimo affetto
vostro Padre

Roma, 10 febbraio 2024

[1] Cfr. C. Fabro, «Un maestro di
liberta cristiana» in L’Osservatore
Romano, 2-VII-1977.



[2] San Josemaria, Preghiera allo
Spirito Santo, aprile 1934.

[3] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 397.

[4] San Josemaria, Lettera 38, n. 41.
Le citazioni successive prive di
indicazione dell’autore sono di san
Josemaria.

[5] Benedetto XVI, Omelia, 15-
IV-2010.

[6] Il Santo Rosario, 4° mistero
luminoso.

[7] Francesco, Discorso ai
partecipanti al simposio “Per una
teologia fondamentale del
sacerdozio”, 17-11-2022.

[8] E Gesti che passa, n. 17.
[9] Cammino, n. 621.

[10] Cfr. S. Th., II-1I, q. 104 a. 1.



[11] E Gesui che passa, n. 17.

[12] Benedetto XVI, Angelus, 1-
VII-2007.

[13] Forgia, n. 788,
[14] E Gesui che passa, n. 17.
[15] Amici di Dio, n. 30.

[16] S. Agostino, Commento alla
lettera di san Giovanni, VII, 8 (in
www.augustinus.it)

[17] S. Agostino, La natura e la grazia,
65. 78 (in www.augustinus.it)

[18] Lettera 11, n. 39.

[19] San Basilio Magno, Proemium in
regulas fusius tractatas (PG 31, 895).

[20] Colloqui con mons. Escrivd, n. 2.

[21] S. Tommaso d’Acquino, Quaest.
Disp. De Malo, q. VI: Intelligo enim



quia volo; et similiter utor omnibus
potentiis et habitibus quia volo.

[22] Colloqui con mons. Escrivd, n.
100.

[23] Ibidem, n. 63.

[24] Lettera 18, n. 38.

[25] Cammino, n. 629.

[26] Lettera, 17-VI-1973, n. 35.
[27] Solco, n. 379.

[28] In Andrés Vazquez de Prada, Il
Fondatore dell’Opus Dei (111), nota 50,
pag. 437.

[29] Francesco, Lettera apostolica
Patris corde, 8-XI1-2020, n. 3.

[30] E Gesui che passa, n. 42.
[31] Ibidem.

[32] Cit. in Francesco, Discorsi, 12-
X-2013.



[33] E Gesti che passa, n. 173.

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-ch/article/lettera-del-
prelato-obbedienza-10-febbraio-2024/
(08/02/2026)


https://opusdei.org/it-ch/article/lettera-del-prelato-obbedienza-10-febbraio-2024/
https://opusdei.org/it-ch/article/lettera-del-prelato-obbedienza-10-febbraio-2024/
https://opusdei.org/it-ch/article/lettera-del-prelato-obbedienza-10-febbraio-2024/

	Lettera del prelato (10 febbraio 2024) | Obbedienza

