
opusdei.org

Lettera del prelato
(novembre 2008)

La lettera che mons. Echevarría
scrive ogni mese si concentra
questa volta sul tesoro che è la
Chiesa. Il prelato suggerisce
alcuni modi concreti per
amarla e servirla.

16/12/2008

Carissimi: Gesù mi protegga le mie
figlie e i miei figli!

Pochi giorni fa si è conclusa
l’Assemblea Ordinaria del Sinodo dei
Vescovi, durante la quale ho potuto



toccare gioiosamente con mano, una
volta ancora, l’unità e l’universalità
della Chiesa. Mi ha commosso anche
la fiducia nel lavoro dell’Opus Dei
che molti Padri dei più diversi Paesi
mi dimostravano: diversi di loro
ringraziavano per il servizio
apostolico che i fedeli e i cooperatori
dell’Opera svolgono nelle loro
diocesi, e altri premevano per dare
inizio, quanto prima, al lavoro
apostolico stabile nei loro Paesi o
regioni. Ho pensato molte volte a
quei sogni di san Josemaría, quando
ci diceva che ci stanno aspettando in
molti luoghi, e intanto pregava per il
futuro lavoro.

Dinanzi a queste dimostrazioni di
interesse e di affetto, dinanzi a tante
urgenti chiamate, mi venivano in
mente con più insistenza quelle
parole: Gesù, anime!… Anime
d’apostoli! Sono per te, per la tua
gloria [1]. Facciamo
quotidianamente eco a questa



invocazione che san Josemaría
desidera risuoni nei nostri cuori,
mentre lui ci aiuta dal Cielo.

Immedesimarsi nelle necessità della
Chiesa, in tutti i continenti, è e sarà
sempre una precisa caratteristica dei
cristiani. Questa profonda attitudine
del cuore si manifesta oggi, solennità
di Tutti i Santi, in modo speciale. La
solennità che celebriamo, non solo ci
invita a ricordare l’immensa
moltitudine dei beati ma ci invita
anche ad approfondire il mistero
della Chiesa, di cui facciamo parte
noi che ancora siamo pellegrini sulla
terra, coloro che si stanno
purificando nel Purgatorio e le
anime che già godono di Dio in Cielo.

Non posso dimenticare il giubilo con
cui San Josemaría esprimeva questa
verità. Nella Santa Chiesa –
scriveva – noi cattolici troviamo la
nostra fede, le nostre norme di
condotta, la nostra orazione, il



senso della fraternità, la
comunione con tutti i fratelli
defunti che si purificano in
Purgatorio – la Chiesa purgante –
o che godono già della visione
beatifica – la Chiesa trionfante –
amando eternamente il Dio tre
volte Santo. È la Chiesa che
permane quaggiù, e nello stesso
tempo trascende la storia. La
Chiesa che è nata sotto il manto
della Madonna, e continua – sulla
terra e nel cielo – a onorarla come
Madre [2].

Uno degli insegnamenti capitali di
San Paolo riguarda proprio la natura
della Chiesa: ci parla dei discepoli del
Signore, convocati da Dio Padre e
riuniti dallo Spirito Santo per
costituire il Corpo mistico di Cristo.
Benedetto XVI lo ha sottolineato
varie volte in questo anno dedicato
all’Apostolo dei gentili. In
consonanza con i suoi insegnamenti,
vi invito a meditare queste verità



nelle prossime settimane. Come
frutto di tale riflessione, spero da Dio
che cresca in ciascuno di noi l’amore
per la Chiesa nostra Madre e il
desiderio di servirla come vuole
essere servita, in qualsiasi situazione
ci troviamo.

Il Papa vuole farci considerare,
innanzitutto, che il suo primo
contatto con la persona di Gesù
avvenne attraverso la
testimonianza della comunità
cristiana di Gerusalemme. E
aggiunge:La storia ci dimostra che
a Gesù si giunge normalmente
passando attraverso la Chiesa [3]. Il
Santo Padre dice che talvolta, come
accadde a Saulo, il primo contatto
con la Chiesa (realtà spirituale e al
contempo visibile) può rivelarsi un
contatto burrascoso. Conosciuto il
nuovo gruppo di credenti, egli ne
divenne immediatamente un fiero
persecutore. Lo riconosce lui
stesso per ben tre volte in



altrettante Lettere [4]. Di solito non
c’è ragione per cui questo debba
accadere; soprattutto se noi cristiani
cerchiamo di rispecchiare
fedelmente la figura di Gesù nelle
nostre parole e nella nostra condotta.
Sulla via di Damasco, San Paolo
comprese che perseguitando la
Chiesa, perseguitava Cristo. Paolo,
allora, si convertì, nel contempo, a
Cristo e alla Chiesa. Di qui si
comprende – conclude Benedetto
XVI – perché la Chiesa sia stata poi
così presente nei pensieri, nel
cuore e nell’attività di Paolo [5].

Meditiamo di nuovo le parole di Gesù
risorto. Alla domanda di Saulo – Chi
sei, Signore? –, il Signore risponde: Io
sono Gesù che tu perseguiti [6]. In
questa esclamazione del Risorto,
che trasformò la vita di Saulo, in
fondo ormai è contenuta l’intera
dottrina sulla Chiesa come Corpo
di Cristo. Cristo non si è ritirato
nel cielo, lasciando sulla terra una



schiera di seguaci che mandano
avanti “la sua causa”. La Chiesa
non è un’associazione che vuole
promuovere una certa causa. In
essa non si tratta di una causa. In
essa si tratta della persona di Gesù
Cristo, che anche da Risorto è
rimasto “carne”. Egli ha “carne e
ossa” (Lc 24, 39), lo afferma in Luca
il Risorto davanti ai discepoli che
lo avevano considerato un
fantasma. Egli ha un corpo. È
personalmente presente nella sua
Chiesa [7].

Alla luce di queste considerazioni,
comprendiamo meglio che offendere
la Chiesa – la sua dottrina, i suoi
sacramenti e istituzioni, i suoi
Pastori, specialmente il suo Capo
visibile, il Romano Pontefice – vuol
dire disprezzare lo stesso Gesù. La
Chiesa che vediamo sulla terra,
infatti, nonostante le debolezze e gli
errori dei suoi membri, è sempre la 
Chiesa di Dio, come ripete Paolo



innumerevoli volte: il Popolo che Dio
Padre ha convocato alla sua
presenza; il Corpo di Cristo, che Gesù
ha fondato a prezzo del suo sangue,
per prolungare la sua presenza nella
storia fino alla fine dei tempi; il
Tempio dello Spirito Santo, che si
innalza come vera dimora di Dio tra
gli uomini. Come afferma un Padre
della Chiesa, ripreso dal Concilio
Vaticano II, «tutta la Chiesa si
presenta come “un popolo adunato
dall’unità del Padre, del Figlio e dello
Spirito Santo”» [8].

L’Unità e Trinità di Dio definisce,
quindi, il fondamento ultimo della
realtà e della natura intima della
Chiesa. Perciò, sono completamente
fuori strada coloro che vogliono
distinguere una Chiesa
carismatica– che sarebbe quella
effettivamente fondata da Cristo –
e un’altra giuridica o istituzionale,
che sarebbe opera degli uomini e
semplice effetto di contingenze



storiche. C’è una sola Chiesa.
Cristo ha fondato una sola Chiesa:
visibile e invisibile, con un corpo
gerarchico e organizzato, con una
struttura fondamentale di diritto
divino, e con un’intima vita
soprannaturale che la anima, la
sostiene e la vivifica [9].

La sublime visione della Chiesa, che
San Paolo espone nelle sue lettere, dà
ragione della fermezza con cui agisce
quando si mettono in questione la
sua unità o la sua universalità. Ai
cristiani di Corinto, propensi a
dividersi in fazioni contrapposte,
scrive, ammonendoli: Mi è stato
segnalato infatti a vostro riguardo,
fratelli, dalla gente di Cloe, che vi sono
discordie tra voi. Mi riferisco al fatto
che ciascuno di voi dice: “Io sono di
Paolo”, “Io invece sono di Apollo”, “E
io di Cefa”, “E io di Cristo!”. Cristo è
stato forse diviso? Forse Paolo è stato
crocifisso per voi, o è nel nome di
Paolo che siete stati battezzati? [10].



La difesa dell’unità di questa Madre
santa è una passione dominante
nella vita dell’Apostolo, come lo fu
anche la difesa della sua
universalità. Dal primo momento –
insegna il Papa – egli aveva capito
che questa è una realtà che non
concerneva solo i giudei o un certo
gruppo di uomini, ma che aveva un
valore universale e concerneva
tutti, perché Dio è il Dio di tutti
[11]. Così, dinanzi al pericolo che la
primitiva comunità cristiana restasse
chiusa nei limiti della Sinagoga, il
cosiddetto Concilio di Gerusalemme
dichiara che tutti gli uomini e le
donne, di qualsiasi razza, lingua e
nazione, sono chiamati alla piena
incorporazione nella Chiesa di Cristo 
[12], in cui non c'è più giudeo né
greco; non c'è più schiavo né libero;
non c'è più uomo né donna, poiché
tutti voi siete uno in Cristo Gesù [13].

Dall'appartenenza della Chiesa a
Cristo, deriva il nostro dovere di



vivere realmente in conformità
con Cristo. Da qui derivano anche
le esortazioni di Paolo a proposito
dei vari carismi che animano e
strutturano la comunità cristiana.
Essi sono tutti riconducibili ad una
sorgente unica, che è lo Spirito del
Padre e del Figlio, sapendo bene
che nella Chiesa non c’è nessuno
che ne sia sprovvisto, poiché, come
scrive l’Apostolo, «a ciascuno è
data una manifestazione
particolare dello Spirito per
l’utilità» (1 Cor 12, 7) [14]. La tua
preghiera pro unitate apostolatus
nasce da una devozione sincera?
Come preghi per tutti coloro che
spendono la loro esistenza per la
Chiesa? Arrivi con la tua preghiera
fino all’ultimo angolo della terra
dove si lavora per Cristo?

Quanto dobbiamo ringraziare Dio
perché ha voluto la Chiesa unica e al
contempo così diversa al suo interno!
Che rispetto dobbiamo portare a



tutte le manifestazioni con cui lo
Spirito Santo vuole adornare la Sposa
di Cristo! Nella Chiesa c’è diversità
di ministeri, ma il fine è uno solo:
la santificazione degli uomini. E a
questo compito partecipano in
qualche modo tutti i cristiani, per
il carattere ricevuto con i
Sacramenti del battesimo e della
cresima. Tutti dobbiamo sentirci
responsabili di questa missione
della Chiesa, che è la stessa
missione di Cristo [15]. Nessuno è di
troppo, nella Chiesa: siamo tutti
necessari. Quello che importa è la
comunione con il suo Capo visibile,
con i Pastori e con l’intero Popolo di
Dio, ciascuno secondo la chiamata e
la grazia che ha ricevuto.

Nel quadro dell'ecclesiologia di San
Paolo, la realtà teologica e giuridica
dell’Opera, che è una piccola parte
della Chiesa, assume tutto il suo
rilievo. Mi piace considerarlo mentre
sta per terminare lo speciale anno



mariano che ho indetto per
commemorare il venticinquesimo
dell’erezione pontificia della
Prelatura. Il lavoro apostolico
dell’Opus Dei, dei suoi fedeli laici e
dei suoi sacerdoti, è necessariamente
una collaborazione alla vitalità
pastorale delle Chiese particolari in
cui la Prelatura vive e agisce.

Lo ricordava con immenso affetto il
Servo di Dio Giovanni Paolo II
quando, parlando della «natura
gerarchica dell’Opus Dei»,
aggiungeva: «L’appartenenza dei
fedeli laici sia alla propria Chiesa
particolare sia alla Prelatura, alla
quale sono incorporati, fa sì che la
missione peculiare della Prelatura
confluisca nell’impegno
evangelizzatore di ogni Chiesa
particolare, come previde il Concilio
Vaticano II nell’auspicare la figura
delle Prelature personali» [16].



È un segno ulteriore di ciò che
Benedetto XVI affermava
recentemente: “La Chiesa di Dio”
non è solo una somma di diverse
Chiese locali, ma che le diverse
Chiese locali sono a loro volta
realizzazione dell’unica Chiesa di
Dio. Tutte insieme sono la “Chiesa
di Dio”, che precede le Chiese
locali e si esprime, si realizza in
esse [17]. L’Opus Dei, al servizio della
Chiesa, del Romano Pontefice e di
tutte le anime, compie tale fine come
una tra le istituzioni che il Romano
Pontefice può erigere per realizzare
particolari compiti pastorali, che, «in
quanto tali appartengono alla Chiesa
universale, pur essendo i loro
membri anche membri delle Chiese
particolari dove vivono ed operano.
(…). Ciò non solo non intacca l’unità
della Chiesa particolare fondata nel
Vescovo, bensì contribuisce a dare a
quest’unità l’interiore
diversificazione propria della 
comunione» [18].



In questo senso, ho la gioia di
comunicarvi che è già incominciato il
lavoro stabile in Indonesia e che è
molto vicino, se Dio vuole, il
momento in cui apriremo il primo
Centro a Bucarest. Si sta preparando
anche l’inizio del lavoro stabile in
Bulgaria e in Corea: alla vostra
preghiera e a quella di chi partecipa
del lavoro dell’Opera raccomando
l’espansione apostolica in questi e in
tanti altri luoghi.

Seguendo le orme di san Josemaría,
sono andato a pregare dinanzi
all’immagine della Medaglia
Miracolosa di Rue du Bac, a Parigi. Lì
ho presentato la vostra preghiera alla
Madonna, perché Lei ci aiuti a
realizzare il grande miracolo di
trasformare la vita ordinaria in
santità eroica. Percorriamo questi
ultimi giorni dell’anno mariano e la
nostra vita intera, con la mano nella
mano di Maria, dando compimento
all’indicazione che rivolse ai servitori



a Cana: Fate quello che vi dirà [19].
Cerchiamo di imitare quegli
inservienti, col desiderio – tutte e
tutti – di corrispondere usque ad
summum, totalmente, con la
preghiera e con il lavoro.

Non termino senza chiedervi, ancora
una volta, di unirvi alle mie
intenzioni, specialmente nella Santa
Messa. In questi giorni, pregate per i
vostri fratelli cui amministrerò il
diaconato, a Roma, il prossimo 22
novembre, vigilia della solennità di
Cristo Re.

Con grande affetto, vi benedice

vostro Padre

+ Javier

Roma, 1° novembre 2008.

[1] San Josemaría, Cammino, n. 804.



[2] San Josemaría, Omelia Il fine
soprannaturale della Chiesa, 28-
V-1972.

[3] Benedetto XVI, Discorso durante
l’udienza generale, 22-XI-2006.

[4] Ibid. [5] Ibid. [6] At 9, 5.

[7] Benedetto XVI, Omelia durante
l’inaugurazione dell’anno paolino, 28-
VI-2008.

[8] Concilio Vaticano II, Cost. dogm. 
Lumen gentium, n. 4; cfr. San
Cipriano, Trattato sul Padrenostro,
23.

[9] San Josemaría, Omelia Il fine
soprannaturale della Chiesa, 28-
V-1972.

[10] 1 Cor 1, 11-13.

[11] Benedetto XVI, Discorso
all’Udienza generale, 25-X-2006.

[12] Cfr. At 15, 23-29.



[13] Gal 3, 28.

[14] Benedetto XVI, Discorso durante
l’udienza generale, 22-XI-2006.

[15] San Josemaría; Omelia Lealtà
verso la Chiesa, 4-VI-1972.

[16] Giovanni Paolo II, Discorso ai
partecipanti ad alcune Giornate di
studio sulla Lettera apostolica “Novo
millennio ineunte”, 17-III-2001.

[17] Benedetto XVI, Discorso
all’udienza generale, 15-X-2008.

[18] Congregazione per la Dottrina
della Fede, Lettera Communionis
notio, 28-V-1992, n. 16.

[19] Gv 2, 5.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

https://opusdei.org/it-ch/article/lettera-del-prelato-novembre-2008/


opusdei.org/it-ch/article/lettera-del-
prelato-novembre-2008/ (02/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/lettera-del-prelato-novembre-2008/
https://opusdei.org/it-ch/article/lettera-del-prelato-novembre-2008/

	Lettera del prelato (novembre 2008)

