
opusdei.org

L’eredità spirituale
di Mons. Álvaro del
Portillo

Pubblichiamo il discorso
pronunciato da Mons.
Fernando Ocáriz - vicario
generale dell'Opus Dei - durante
il congresso che si è tenuto a
Roma, dal 12 al 14 marzo, in
occasione del centenario della
nascita di Mons. Álvaro del
Portillo. "Don Álvaro - ha
spiegato mons. Ocáriz - era un
uomo che aveva la pace e dava
la pace".



19/05/2014

Nell'apertura di questo convegno,
S.E. Mons. Javier Echevarría,
presentando il Venerabile Álvaro del
Portillo come fedele successore di
San Josemaría, ha già sviluppato la
sostanza dell'eredità spirituale
lasciataci da Don Álvaro. Infatti,
Mons. del Portillo non cercò mai di
conferire una personale impronta
nell'Opus Dei, ma di essere in tutto
pienamente fedele a Dio e alla Chiesa
seguendo lo spirito trasmesso da San
Josemaría. Questa è stata una vera e
propria eredità spirituale: l'esempio
di una fedeltà intelligente, libera e
indiscussa; una fedeltà nella
continuità.

Perciò, vorrei soffermarmi soltanto
su un aspetto particolare,
apparentemente non centrale di
questa fedeltà: don Álvaro era un



uomo che ha la pace e che dà la pace.
Infatti, San Josemaría, quando era
ancora un sacerdote molto giovane,
sperimentò in se stesso, con
personale sorpresa, la dote di essere
uomo di pace, come si legge in un suo
appunto del 1933: “Credo che il
Signore abbia posto nella mia anima
un'altra caratteristica: la pace; avere
la pace e dare la pace, a quanto vedo
nelle persone che frequento o
dirigo”[1]

L’essenza della pace:Ipse
(Christus) est pax nostra (Ef 2, 14)

La nozione di pace ha una notevole
varietà di significati analoghi. Mons.
del Portillo ricordava spesso
l’espressione agostiniana, secondo
cui la pace è la tranquillitas
ordinis[2], la tranquillità dell’ordine.
Ma di solito si riferiva non a una
pace – tranquillità e ordine - soltanto
naturale, ma a quella pace che ha la
sua radice soprannaturale



nell’unione dell’anima con Dio:
“Parlando della pace – diceva in una
riunione familiare – mi piace
ricordare la sua definizione: è la 
tranquillitas ordinis, la tranquillità
dell’ordine dell’anima davanti a Dio.
Quando l’anima è ordinata a Dio, è
come un mare calmo, tranquillo,
come uno specchio d’acqua”[3]. La
pace personale si edifica sull’unità di
vita, che elimina le divisioni interiori
nell’uomo; un’unità che soltanto può
essere radicata nell’ordine a Dio di
tutte le dimensioni della persona.
Don Álvaro –seguendo fedelmente
anche in questo San Josemaría-,
diceva, ad esempio, che “l’unità di
vita porta a non disgiungere il lavoro
dalla contemplazione, né la vita
interiore dall’apostolato; a conciliare
lo svolgimento di una seria ricerca
scientifica con una fede personale e
vissuta; a scoprire, in virtù della
docilità allo Spirito Santo e in
particolare ai doni della scienza e
della sapienza, la presenza e l’azione



di Dio in tutte le realtà terrene, da
quelle di spicco a quelle
apparentemente più umili”[4].

Nel Nuovo Testamento, la pace è
molto presente – in tutti i suoi libri
eccetto nella prima lettera di San
Giovanni − soprattutto come una
realtà donata da Cristo e che il
mondo non può dare (cfr. Gv 14, 27).
Possiamo dire che questa pace è lo
stesso Cristo che si dona a noi. In
questo senso, Mons. del Portillo
citava a volte l’affermazione paolina:
“Ipse est enim pax nostra (Ef 2, 14),
Egli è la nostra pace”[5], perché
Cristo ci ha riconciliati con il Padre
(cfr. Rm 5, 10), ci ha ordinati a Lui e
ci ha uniti come fratelli. “Egli è
l’Alleanza stessa, lo spazio personale
della riconciliazione dell’uomo con
Dio e dei fratelli tra loro”[6], ha
scritto Papa Francesco.

Il senso letterale di Ef 2, 14 − “Egli è la
nostra pace” −, come indica il



contesto immediato, fa riferimento
alla pace tra giudei e gentili fatta da
Cristo abbattendo il muro della loro
separazione[7]. Tuttavia nel contesto
più ampio, l’abbattimento del muro
di separazione coincide con
l’inserimento di giudei e di gentili in
un unico corpo, che è il corpo di
Cristo. Quindi, da una parte la pace è
unita alla riconciliazione con Dio,
alla giustificazione (cfr. Rm 5, 10 s) e,
perciò, alla grazia dell’adozione
filiale. "Avere la pace" è “avere
Cristo”, essere identificati con Cristo,
essere ipse Christus, secondo
l’espressione di san Josemaría[8],

molte volte ricordata da don Álvaro.
D’altra parte, chi è unito a Cristo
nostra pace, deve abbattere i muri di
separazione, essere "pacifico",
operatore di pace, caratteristica
propria dei figli di Dio, secondo le
parole del Signore: “beati gli
operatori di pace perché saranno
chiamati figli di Dio” (Mt 5,9).



Nei suoi scritti, don Álvaro considera
frequentemente il rapporto tra il
senso della filiazione divina e la pace
dell’anima. “La consapevolezza di
essere figli molto amati da Dio −
scriveva in una lettera pastorale − ci
deve motivare profondamente (…). E
come dote inseparabile da questo
dono preziosissimo, viene nell’anima
il gaudium cum pace, la gioia e la
pace”[9]. Questa appartenenza della
pace alla coscienza di fede di essere
figlio di Dio, non era soltanto una
dottrina, ma anche una realtà viva
nell’esistenza di Mons. del Portillo,
come ricordava il cardinale
Palazzini: “Dal suo sentirsi figlio di
Dio scaturivano, anche nelle
circostanze umanamente più difficili,
quella pace e quella serenità in cui
molti hanno individuato la
caratteristica più rimarchevole della
sua persona. Di fronte alle
contrarietà o ai pericoli, sapeva
abbandonarsi fiduciosamente in Dio



e conservava così una calma
inalterabile”[10].

Don Álvaro, “uomo che ha la pace e
dà la pace”

La caratteristica di avere la pace e
dare la pace è stata sperimentata da
moltissima gente nella persona di
Mons. Álvaro del Portillo. Il Decreto
della Congregazione delle Cause dei
Santi sull’eroicità delle sue virtù lo
afferma con le seguenti parole:
“Uomo di profonda bontà ed
affabilità, era capace di trasmettere
pace e serenità alle anime. Nessuno
ricorda un gesto poco cortese da
parte sua, il minimo moto di
impazienza dinanzi alle contrarietà,
una sola parola di critica o di
protesta per le difficoltà: aveva
imparato dal Signore a perdonare, a
pregare per i persecutori, ad aprire
sacerdotalmente le braccia,
accogliendo tutti con un sorriso e con
cristiana comprensione”[11]. Nella



sua biografia ci sono infatti molti
esempi in questo senso[12]. Ricordo
che una volta, in una riunione di
lavoro in Vaticano, uno dei
partecipanti si mise a contraddire in
modo molto scortese, per non dire
offensivo, l’opinione prima esposta
da Mons. del Portillo. Lui rispose a
quella persona con tale pace,
delicatezza e serenità, che un altro
dei presenti a quella riunione
commentò più tardi che quel giorno
si era reso conto della santità di don
Álvaro.

Le testimonianze scritte su don
Álvaro come uomo di pace sono
anche numerose. Ad esempio, Mons.
Tomás Gutiérrez, già Vicario
regionale dell’Opus Dei in Spagna,
che fu in stretto rapporto con lui
durante molto tempo, attestava
che“una caratteristica fondamentale
[di Mons. del Portillo] era avere la
pace e dare la pace. È stato un
autentico esempio: di fronte a



qualsiasi contrarietà o notizia più o
meno dolorosa, in circostanze in cui
di solito ci si ribella, lui reagiva
sempre con senso soprannaturale,
lasciando l'accaduto nelle mani di
Dio”[13]. E il Rev. José Luis Soria, che
visse parecchi anni nella sede
centrale dell’Opus Dei, assieme a San
Josemaría e al Venerabile Álvaro del
Portillo, scrisse che “uno degli aspetti
più attraenti della personalità e della
vita di Mons. del Portillo era la sua
serenità, la sua pace interiore. Aveva
la pace e comunicava pace”[14].

Anche io ho avuto occasione di fare
personalmente la stessa esperienza.
Soprattutto negli anni 1992-1994, ho
incontrato frequentemente don
Álvaro nello studio dove
abitualmente lavorava, ogni volta
che mi chiamava per domandarmi o
parlarmi su qualche cosa, relativa di
solito al mio lavoro nella Curia
prelatizia dell’Opus Dei. Sempre ho
sperimentato che il semplice scambio



di alcune parole con lui infondeva
nel mio animo pace e gioia. Inoltre,
posso dire che mai vidi don Álvaro
affranto, triste o di cattivo umore e
nemmeno udii una sua lamentela di
fronte alle personali sofferenze.

Non c’è dubbio che questa sua
caratteristica di avere la pace e dare
la pace era conseguenza della sua
unione con Dio, della sua fede
nell’amore provvidente di Dio per
noi. L’affermazione giovannea su
questa fede (cfr. 1 Gv 4, 16) è,
secondo Benedetto XVI, “una formula
sintetica dell’esistenza cristiana”[15].
La fede nell’amore di Dio, essendo
fondamento della speranza (cfr. Heb
11, 1) e radice della carità (cfr. Rm 5,
6), informava la sua vita di preghiera
e la sua unione alla Croce di Cristo.
In questo senso si esprimeva il
cardinale William Baum, ricordando
i suoi incontri con Mons. del Portillo:
“Da quegli incontri riportai sempre
l’impressione di trovarmi di fronte



ad un uomo profondamente unito a
Dio, nel quale le doti umane di bontà,
di gentilezza, di serenità, di pace
interiore ed esteriore, erano la prova
più tangibile della ricchezza della
sua vita spirituale. Si percepiva,
accanto a Mons. Álvaro del Portillo,
la realtà di una preghiera molto
profonda, di una fede che
impregnava l’intera vita”[16].

“Beati gli operatori di pace, perché
saranno chiamati figli di Dio” (Mt 5,
9). La connessione, alla quale ho fatto
prima riferimento, tra “avere la
pace” e il senso della filiazione
divina, si espande, per così dire, al
rapporto tra questa filiazione e il
“dare la pace”, l’essere operatori di
pace.

È interessante rilevare che “dare la
pace”, in don Álvaro, includeva,
insieme all’atteggiamento di
benevolenza verso gli altri, anche
l’esercizio della fortezza,



specialmente quando era necessario
esigere o correggere altre persone.
Così si esprimeva don Álvaro in una
lettera ai fedeli dell’Opus Dei: “Devo
ricordarvi che essere seminatori di
pace non significa transigere dinanzi
a qualsiasi fatto o discorso, restare
immobili, per non disturbare,
quando gli altri seminano la zizzania
del peccato. Niente affatto, figli miei:
cercheremo, con santa intransigenza,
di annegare il male nella
sovrabbondanza del bene, come
diceva nostro Padre, proprio per far
regnare la vera pace tra gli uomini di
questo nostro mondo”[17].

Questa era una realtà vissuta da don
Álvaro: dare pace anche quando
esigeva o correggeva qualcuno.
Mons. Amadeo de Fuenmayor
ricordava che “aveva il dono di saper
dire la verità senza ferire,
conciliando la verità con la carità, la
fortezza con la dolcezza”[18].
Personalmente posso anch’io



testimoniare di essere stato corretto
da don Álvaro, in un’occasione in
modo energico, e di aver
sperimentato anche in quella
circostanza la pace che egli
diffondeva.

La pace conseguenza della vittoria
nella lotta: pax in bello

San Josemaría scrisse in Cammino:
“La pace è qualcosa in stretta
relazione con la guerra. La pace è
conseguenza della vittoria. La pace
esige da me una continua lotta.
Senza lotta non potrò avere
pace”[19]. Siccome la lotta del
cristiano deve essere una lotta
interiore per amore di Dio, la pace si
trova nella lotta stessa, e perciò in
alcune occasioni fece uso dell’antica
espressione latina pax in bello[20].

La pace che il mondo non può dare è
un dono di Dio, ma richiede anche la
lotta contro tutto ciò che si oppone
alla vita di Cristo in noi. “Ho sentito



dire spesso dal nostro Fondatore –
ricordò don Álvaro in un’omelia –
che la pace è un effetto della guerra.
Se noi non lottassimo, saremmo vinti
dal demonio, diventandone schiavi.
Ma con la grazia di Dio ed un po' di
buona volontà da parte nostra, siamo
sempre vittoriosi, e allora abbiamo la
pace nell'anima”[21].

Il “senso” della filiazione divina dona
la forza per lottare e superare, con la
grazia dello Spirito Santo, tutti gli
ostacoli alla pace personale. Come
scrisse Mons. del Portillo, “la nostra
filiazione divina ci deve dare, ogni
giorno di più, il gaudium cum pace, la
serenità”[22]. Perciò –spiegava-,
dobbiamo avere “la certezza che,
dopo la Croce, viene la Resurrezione,
la vittoria della potenza e della
misericordia di Dio sulle nostre
povere miserie, la gioia e la pace che
questo mondo non può dare”[23].



La pace come conseguenza della
grazia di Dio ma anche della
personale lotta spirituale, era non
solo una dottrina ma una realtà nella
vita del venerabile Álvaro, come si
vede nei ricordi scritti da persone
che ne sono state testimoni. Così si
esprimeva Mons. Javier Echevarría,
il più diretto e autorevole di questi
testimoni, riportando a sua volta la
testimonianza di San Josemaría: “Ho
sentito spesso da San Josemaría che,
negli anni Quaranta, anni molto duri
per le difficoltà esterne ma pure per
le incomprensioni dei buoni, lo
rassicuravano il grande senso
soprannaturale e la serenità amabile
di don Álvaro di fronte agli
avvenimenti più disparati, anche
quando comportavanogravi
complicazioni o lo sconforto umano
più totale. In quelle dure circostanze,
permesse dal Signore, la pace
[interiore] di quel figlio suo lo
aiutava a proseguire il lavoro
apostolico con la gioia e l'ottimismo



consueti, pensando allo sviluppo
dell'Opera, ma senza sottovalutare
l'importanza di quei problemi”[24].

La visione soprannaturale – visione
di fede − rende possibile considerare
le difficoltà, le sofferenze fisiche e
morali, come occasioni di
partecipare alla Croce di Cristo, di
compiere nella nostra carne, secondo
le parole di San Paolo, quello che
manca alla passione di Cristo per il
suo corpo che è la Chiesa (cfr. Col 1,
24). Mons. Ignacio de Celaya lo
rammenta con queste parole: “Mi
pare evidente che don Álvaro poté
vivere una vita in cui non
mancarono tante sofferenze, dolori,
lavoro, malattie, umiliazioni, ecc.,
con quella sua pace, serenità, buon
umore e gioia, solo per un dono di
Dio, che lo portò ad unire la propria
vita al sacrificio redentore di
Cristo”[25]. Perché, infatti, trascorse
diversi periodi della sua vita con
forti problemi di salute senza che ciò



comportasse perdere la tranquillità
del suo animo, né trascurare
l’intensità del suo molteplice lavoro
apostolico e di governo dell’Opus
Dei[26].

La pace del mondo

Commentando le già citate parole di
San Josemaría sulla pace come
conseguenza della vittoria, il
Venerabile Álvaro del Portillo scrisse
che la pace “è frutto dell'intima lotta
che ciascuno deve combattere dentro
di sé contro tutto ciò che ci può
allontanare da Dio. Solo se c'è una
lotta ascetica personale, rinnovata
continuamente (…), si diffonderà
intorno a noi la pace di Dio: in
famiglia, tra gli altri parenti, nel
proprio ambito professionale e
sociale..., al punto di produrre in
tutto il mondo l'ondata di pace e di
concordia che il Signore ha promesso
agli uomini, e che fu annunciata
dagli Angeli nel primo Natale”[27].



La pace di Cristo − “vi lascio la pace,
vi do la mia pace” (Gv 14, 27) − non è
una realtà soltanto personale, ma di
per sé tende a espandersi alle
famiglie, alle diverse società e
all’intera umanità, edificando la pace
sociale su di un ordine giusto − opus
iustitiae pax (Is 32,17) −, che permette
la libera e felice espansione della vita
di ciascuno. Bisogna considerare
però che quando il Signore dice “vi
do la mia pace”, subito aggiunge:
“Non come la dà il mondo, io la do a
voi” (Gv 14, 27). C’è, dunque, una
vera pace che dà il Signore, la pace
che hanno e diffondono i figli di Dio,
coloro che vivono secondo lo Spirito
Santo e lottano contro il peccato; e c’è
un’apparenza di pace che da il
“mondo” -inteso in quanto
sottomesso al peccato (cfr. 1 Gv 2,
16)-, la pace di chi, al posto della
libertà dei figli di Dio, accetta la
schiavitù del peccato, dell’egoismo
che di per sé è fonte di contrasti con
gli altri. In questo caso, pur



praticando la giustizia in molti
aspetti, non si riesce a edificare una
pace che vada al di là degli equilibri
instabili e dei compromessi
precari[28].

La giustizia che può fondare
stabilmente la pace è quella dei figli
di Dio, la giustizia vivificata dalla
carità che vede negli altri dei fratelli,
figli dello stesso Padre celeste. Lo ha
fatto presente il Papa nel suo
Messaggio per la giornata mondiale
della pace: “appare chiaro che anche
le etiche contemporanee risultano
incapaci di produrre vincoli autentici
di fraternità, poiché una fraternità
priva del riferimento ad un Padre
comune, quale suo fondamento 
ultimo, non riesce a sussistere. Una
vera fraternità tra gli uomini
suppone ed esige una paternità
trascendente. A partire dal
riconoscimento di questa paternità,
si consolida la fraternità tra gli
uomini”[29].



Don Álvaro aveva molto a cuore,
come San Josemaría, la pace del
mondo, seguendo anche in questo le
frequenti esortazioni dei Romani
Pontefici. Diceva ai fedeli dell’Opus
Dei: “Se fate apostolato, le anime che
seguono Cristo, Principe della pace,
saranno sempre di più: il suo regno si
estenderà e nel mondo ci sarà la pax
Christi in regno Christi: la pace per i
poveri e per i ricchi. E se siamo
consapevoli dell'obbligo di fare
apostolato, ci sarà giustizia sociale, e
i non cristiani, trascinati dal nostro
esempio, sapranno che bisogna
instaurare non solo la giustizia ma
anche la carità, che arriva molto più
in là, che è il balsamo che unge e dà
soavità a tutto, perché una carità
asciutta e fredda non è la carità di
Cristo”[30].

Questo costitutivo rapporto della
carità e la giustizia con la pace nel
mondo non fu soltanto tema della
predicazione di don Álvaro, ma



anche positivo interesse pratico,
attraverso le molteplici iniziative
che, promosse da lui, intrapresero
fedeli dell’Opus Dei assieme ad altre
persone in molti paesi, specialmente
in zone più bisognose di aiuto e di
sviluppo, come l’ospedali, scuole,
centri di abilitazione professionale,
ecc.

Certo che il Signore ha detto “Non
crediate che io sia venuto a portare
pace sulla terra; non sono venuto a
portare pace, ma una spada” (Mt 10,
34). Gesù non è venuto per portare
quella “pace del mondo”, cui mi sono
riferito prima, ma la vera pace dei
figli di Dio. Ma non tutti la vogliono
ricevere, e il Signore aveva avvertito
i discepoli dicendo: “In qualunque
casa entriate, prima dite: Pace a
questa casa. Se vi sarà un figlio della
pace, la vostra pace scenderà su di
lui, altrimenti ritornerà su di voi” (Lc
10, 5-6). Se la pace che cercano di
seminare i discepoli di Cristo non è



accolta e soffrono, come Lui,
persecuzione a causa della giustizia,
non si devono considerare dei falliti
ma dei beati (cfr. Mt 5,10). Come gli
Apostoli che, dopo aver dato
testimonianza di Cristo davanti al
Sinedrio, “se ne andarono lieti di
essere stati oltraggiati per amore del
nome di Gesù” (Atti 5, 41). Ciò che un
cristiano non può fare è ripagare con
la stessa moneta. “Non rendete a
nessuno male per male –scrive San
Paolo-. Cercate di compiere il bene
davanti a tutti gli uomini. Se
possibile, per quanto questo dipende
da voi, vivete in pace con tutti” (Rm
12, 19) ); e ancora, dirigendosi a
ciascuno di noi, dice “Non lasciarti
vincere dal male, ma vinci con il
bene il male» (Rm 12, 21).

Rivolgendosi ai fedeli dell’Opus Dei,
scriveva: “Sapete bene che la pace
del mondo è una meta ardua, ma che
non è un'utopia; (…) dobbiamo vivere
con una gioia ed un ottimismo



contagiosi quest'avventura
affascinante di diffondere il Vangelo,
portando la pace di Gesù Cristo – 
pacem meam do vobis (Ioann. XIV, 27)
– in tutti gli ambienti degli uomini,
senza posa e senza stanchezza”[31].

La pace, frutto dello Spirito Santo

Il Venerabile Álvaro del Portillo
scrisse che “la pace è uno dei frutti
della presenza dello Spirito Santo
nelle nostre anime. Avremo la pace e
potremo diffonderla intorno a noi, se
frequentiamo il Paraclito, se
desideriamo sinceramente mettere in
pratica tutto quello che ci
chiede”[32]. Secondo San Tommaso,
“la pace è effetto della carità”[33]che
il Paraclito infonde nell’anima (cfr. 
Rm 5, 5). La carità rende buona la
volontà perché l’ordina a Dio, e per
questo è principio di pace interiore:
“pace in terra agli uomini di buona
volontà” (Lc 2, 14)[34]. Chi si lascia



guidare dal Paraclito avrà pace e
diffonderà la pace.

Anche la gioia, frutto dello Spirito
Santo, è “un certo atto ed effetto della
carità”[35], giacché la stessa virtù
della carità “dispone ad amare, a
desiderare il bene amato e a godere
in lui”[36]. San Paolo mette insieme
questi due frutti del Paraclito quando
scrive al galati: “il frutto dello Spirito
è amore, gioia, pace…” (Gal 5, 22) e li
menziona anche uniti in altre
occasioni (cfr. Rm 15,13). San
Josemaría lo segue quando parla non
della gioia e della pace
separatamente, ma del gaudium cum
pace[37]. Don Álvaro fa lo stesso
quando commenta questo
insegnamento e ne mostra il
rapporto con la filiazione divina.
“Nella vita soprannaturale – è un
insegnamento di San Paolo –
«nessuno può dire: ‘Gesù è Signore!’,
se non sotto l'azione dello Spirito
Santo» (I Cor XII, 3): non saremmo



capaci di realizzare nemmeno la più
piccola azione, con una dimensione
eterna, senza l'aiuto del Paraclito. È
Lui che ci spinge a gridare Abba,
Pater!, in modo che assaporiamo la
realtà della nostra filiazione divina.
Lui, come Avvocato, ci difende nelle
battaglie della vita interiore; è
l'Inviato che ci porta i doni divini, il
Consolatore che effonde nelle nostre
anime il gaudium cum pace, la gioia e
la pace che dobbiamo seminare nel
mondo”[38].

Queste ultime parole fanno eco di
nuovo alla predicazione di San
Josemaría quando diceva che “i figli
di Dio devono essere sempre
seminatori di pace e di gioia”[39].
Come i frutti di un albero hanno in
loro il seme dei frutti futuri, così chi
possiede il frutto del gaudium cum
pace − manifestazione dell’amore che
dona la propria vita −
necessariamente sarà “seminatore di
pace e di gioia”: come il grano di



frumento che cade in terra e muore
per portare nuovo frutto (cfr. Gv 12,
24). Sempre con la protezione
materna di Santa Maria Regina pacis,
la vita del Venerabile Álvaro del
Portillo ha avuto questo sigillo che
contraddistingue coloro che hanno
seguito Cristo così da vicino da
identificarsi con Lui.

[1] San Josemaría, Apuntes íntimos, n.
1095: cit. in A. Vázquez de Prada, Il
Fondatore dell’Opus Dei, Leonardo
International, Milano 1999, vol. I, p.
595.

[2] Sant’Agostino, De civitate Dei, XIX,
13, 1.

[3] Álvaro del Portillo, Palabras en
una reunión familiar, 15-V-1989
(Archivio Generale della Prelatura –
AGP-, Serie B.1.4). Di seguito, i testi



citati senza nominare l’autore sono
di Mons. Del Portillo.

[4] Omelia, 15-X-1985, in Rendere
amabile la verità, Libreria Editrice
Vaticana, 1995, p. 187. Sull’unità di
vita negli insegnamenti di San
Josemaría, cfr. Ignacio de Celaya, 
Unidad de vida y plenitud cristiana, in
Fernando Ocáriz – Ignacio de Celaya, 
Vivir como hijos de Dios, Eunsa,
Pamplona, 6ª ed. 2013, pp. 131-181;
Ernst Burkhart – Javier López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría, Rialp, vol. 3 (2013),
pp. 617-653.

[5] Ad esempio, nell’Omelia del 24-
I-1990 (AGP, Serie B.1.4).

[6] Francesco, Messaggio per la
Giornata mondiale della pace, 8-
XII-2013, n. 3.

[7] Cfr. Victor Hasler, Eirene, in Horst
Balz – Gerhard Schneider, Dizionario



esegetico del Nuovo Testamento,
Paideia, Brescia 2004, col. 1054.

[8] Cfr. San Josemaría, Colloqui, n. 58;
È Gesù che passa, nn. 96, 104 e 120.
Sull’espressione Ipse Christus in san
Josemaría, e i suoi precedenti nella
tradizione patristica e nella
letteratura teologica e spirituale, cfr.
Ernst Burkhart – Javier López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de san Josemaría, cit., vol. 2 (2011),
pp. 78-95.

[9] Lettera pastorale, 1-V-1988 (AGP,
biblioteca, P17, I, n. 370).

[10] Pietro Palazzini, Relazione
testimoniale (AGP, APD T-17356, p. 1).

[11]Congregazione per le Cause dei
Santi. Decreto del 28-VI-2012
sull’eroicità delle virtù del Servo di
Dio Álvaro del Portillo.

[12] In realtà, è la sua intera
biografia a testimoniare questa



qualità spirituale; cfr. Javier Medina, 
Álvaro del Portillo. Un hombre fiel,
Rialp, Madrid 2012.

[13] Tomás Gutiérrez, in Prelatura
Santae Crucis et Operis Dei Tribunal.
Beatificationis et Canonizationis Servi
Dei Álvari del Portillo, Processus, vol.
XIII, Roma 2008, p. 3635.

[14] José Luis Soria, Relazione
testimoniale (AGP, APD T-18570, p.
17).

[15] Benedetto XVI, Enc. Deus caritas
est, 25-XII-2005, n. 1.

[16] William Baum, Lettera a Mons.
Javier Echevarría (AGP, APD
T-16369).

[17] Lettera pastorale, 1-X-1989 (AGP,
biblioteca, P17, III, p. 52).

[18] Amadeo de Fuenmayor, in 
Positio super vita, virtutibus et fama
sanctitatis Servi Dei Álvari del



Portillo, vol. II (Summarium), Romae
2012, p. 774.

[19] San Josemaría, Cammino, n. 308.

[20] Sembra che proceda
dall’espressione paritur pax bello, di
Cornelio Nepote, storico di Roma del
I secolo a.C. (cfr. De viris illustribus.
Liber De excellentibus ducibus
exterarum gentium: Epaminonda, 5).

[21] Omelia, 24-I-1990 (AGP, Serie B.
1.4).

[22] Lettera, 28-X-1980 (AGP, 
Epistolario, vol. III/2, p. 229).

[23] Lettera pastorale, 1-IX-1988 (AGP,
biblioteca, P17, I, n. 397).

[24] Javier Echevarría, in Positio
super vita, virtutibus et fama
sanctitatis Servi Dei Álvari del
Portillo, vol. II (Summarium), Romae
2012, p. 35.



[25] Ignacio de Celaya, Relazione
testimoniale (AGP, APD T-19254, p.
26).

[26] Cfr. Javier Medina, Álvaro del
Portillo. Un hombre fiel, cit., pp.
320-323, 349-351, 376-379, 764-770.

[27] Lettera pastorale, 1-I-1994 (AGP,
biblioteca, P17, III, p. 281).

[28]Cfr. San Josemaría, È Gesù che
passa, n. 73.

[29] Francesco, Messaggio per la
Giornata mondiale della pace, 8-
XII-2013, n. 1. Cfr. Es. ap. Evangelii
gaudium, 24-XI-2013, n. 180.

[30] Appunti di una riunione
familiare, 15-IV-1981 (AGP, biblioteca,
P02, p. 540).

[31] Lettera pastorale, 11-X-1986: in
“Romana” 3 (1986) 261.

[32] Lettera pastorale, 1-X-1989 (AGP,
biblioteca, P17, III, p. 51).



[33] San Tommaso d’Aquino, S.Th. II-
II, q. 29, a. 4, c.

[34] Questo testo, che la Neo Volgata
traduce “et super terram pax in
hominibus bonae voluntatis”, si trova
nelle edizioni recenti in italiano
come “pace in terra agli uomini che
Egli ama” non più come prima: “pace
in terra agli uomini di buona
volontà”. Evidentemente le due
traduzioni italiane non si escludono
perché gli uomini di buona volontà
sono coloro nei quali Dio si
compiace. In ogni caso, con o senza
riferimento al testo di Lc 2, 14,
l’affermazione del legame tra “pace”
e “buona volontà” è comune nella
tradizione (cfr., p.es., San Leone
Magno, Sermo 95, sulle Beatitudini).

[35]San Tommaso d’Aquino, S.Th. II-
II, q. 28, a. 4, c.

[36]Ibid.



[37] Cfr., ad esempio, Cammino, n.
758; Solco, nn. 8, 78; Forgia, nn. 174,
900; È Gesù che passa, n. 9; ecc. Cfr.
Ernst Burkhart - Javier López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de san Josemaría, cit., vol. II (4ª ed.,
Madrid 2013), pp. 488-489.

[38] Lettera pastorale, 1-V-1986 (AGP,
biblioteca, P17, I, p. 230).

[39]Solco, n. 59.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/leredita-
spirituale-di-mons-alvaro-del-portillo/

(01/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/leredita-spirituale-di-mons-alvaro-del-portillo/
https://opusdei.org/it-ch/article/leredita-spirituale-di-mons-alvaro-del-portillo/
https://opusdei.org/it-ch/article/leredita-spirituale-di-mons-alvaro-del-portillo/

	L’eredità spirituale di Mons. Álvaro del Portillo

