
opusdei.org

Le lettere di san
Josemaría. Intervista
allo storico Luis
Cano

Luis Cano lavora all’Istituto
Storico San Josemaría Escrivá di
Roma. Alla fine del 2020 ha
pubblicato uno studio critico di
quattro lettere inedite che il
fondatore ha scritto per i
membri dell’Opus Dei di tutti i
tempi.

09/07/2021



Il fondatore dell’Opus Dei, san
Josemaría, ha scritto molte cose nel
corso della sua vita: libri, lettere,
istruzioni, appunti personali
eccetera. Alcune delle sue opere ha
potuto pubblicarle in vita, come 
Cammino o Santo Rosario, ma la
maggior parte di esse sono inedite e
si conservano nell’Archivio Generale
della Prelatura.

Nel 2001 l’allora prelato dell’Opus
Dei, Javier Echevarría, diede il via
all’Istituto Storico San Josemaría
Escrivá, che ha sede a Roma e a
Pamplona, affinché un gruppo di
storici si assumesse l’incarico di
studiare e pubblicare questi
documenti. Una parte importante di
questo archivio è costituito dalle
lettere che il fondatore ha scritto ai
membri dell’Opus Dei, ma che
possono avere interesse per molte
altre persone.



Le prime quattro lettere sono state
pubblicate per la prima volta pochi
mesi fa. Luis Cano è il curatore di
questo primo volume.

Qual è la struttura di questo libro?

Questo libro contiene quattro lettere
lunghe dirette ai membri dell’Opus
Dei di tutti i tempi. La maggior parte
sono testi che all’interno dell’Opus
Dei sono stati usati parecchio. In
generale, in modo parziale. Finora
non si era messo mano a una
edizione completa per il pubblico in
generale e in modo critico. Fanno
parte di un gruppo di quarantatrè
lettere che sono a tutt’oggi inedite e
che egli ha ordinato apponendo
alcune date. Noi abbiamo cominciato
col pubblicare le prime quattro.

Perché finora non erano state
pubblicate?

San Josemaría avrebbe voluto
pubblicare queste lettere in una



veste definitiva. Alla fine della sua
vita si mise a rivederle, fino a poco
tempo prima di morire, perché
voleva correggere alcune inesattezze.
Non riuscì a farlo, non ebbe il tempo,
e morì prima di terminare questa
revisione. Poi ci si accorse che la cosa
migliore era aspettare di avere uno
strumento, un istituto, che potesse
preparare queste edizioni in maniera
critica. Per un'edizione critica
occorre confrontare attentamente i
manoscritti esistenti, se c’è qualche
piccola differenza, ecc. Questo portò
alla creazione di questo istituto, che
ha cominciato col fare questo tipo di
edizione dei libri che erano stati già
pubblicati e, in un secondo tempo, a
poco a poco, abbiamo cominciato a
occuparci dei libri inediti. La prima
cosa è stata stabilire quali persone
potevano occuparsi di questo lavoro,
la metodologia da seguire, con che
cosa cominciare...



Alcuni erano convinti che era meglio
cominciare con la pubblicazione
delle meditazioni inedite. Infatti
alcuni anni fa Francesc Castells e io
abbiamo pubblicato un libro sulle
meditazioni inedite di san Josemaría.
Altri erano del parere che le lettere
fossero la cosa migliore e alla fine,
effettivamente, ci siamo dedicati alle
lettere. Le abbiamo studiate a fondo.
È stato un lavoro piuttosto lento, ma
credo che ora stiamo lavorando a un
buon ritmo e con le successive
andremo ancora più rapidamente.

Un’altra delle cause del ritardo della
pubblicazione è stata che per
parecchio tempo si è pensato che
tutto questo materiale interessasse
esclusivamente le persone dell’Opus
Dei. In parte questo è vero, ma a mio
giudizio sono testi che possono
essere fonte di ispirazione per molte
persone, evidentemente cristiane, e
in alcune cose anche non cristiane.



Lo stesso san Paolo VI, quando morì
san Josemaría, disse al suo
successore che tutti questi testi che si
conservavano inediti erano “un
tesoro per la Chiesa”. Questo ci ha
incoraggiato a presentarli e a vincere
l'indecisione che può comportare la
pubblicazione di questi contenuti.

In che cosa è consistito il suo
lavoro come curatore di questo
libro?

Prima di tutto è stato necessario
rivedere i manoscritti originali e
alcune versioni stampate che
esistevano di ogni lettera, in modo da
avere la certezza di presentare i testi
esattamente come li voleva san
Josemaría.

Lavorando su questo, ci siamo resi
conto che egli li aveva corretti molte
volte, di solito correzioni molto
piccole, ma non le aveva unificate in
un solo documento, ed erano sparse
in molti testi. Li abbiamo studiati per



capire bene quale fosse l’ultima
versione e anche per ricuperare
alcune cose che c’erano fino alla
versione precedente, ma che egli alla
fine aveva dimenticato di
aggiungere. È un po’ un pasticcio, ma
è stato il primo lavoro: confrontare
bene ogni cosa per avere la certezza
di proporre il testo che egli voleva.

Poi a ogni lettera abbiamo aggiunto
una piccola introduzione, oltre a
delle brevi note là dove mi sembrava
che i lettori le avrebbero gradite,
soprattutto quelli che non hanno
familiarità con san Josemaría. Si è
cercata anche l’origine di alcune
citazioni che egli rammenta a
memoria, di alcuni detti, così come le
citazioni bibliche, che abbiamo
riveduto molto a fondo (di Padri
della Chiesa, ecc.). Poi è stata fatta,
da don José Luis Illanes, una
introduzione generale su tutto
l’insieme di queste lettere e un’altra
nella quale si spiega tutta la storia



dei manoscritti e del documento in
sé.

Alcune persone possono domandarsi
perché il fondatore dell’Opus Dei
scriveva tanto; e non solo questo, ma
anche se tutto quello che scriveva ha
la medesima importanza.

Egli dice espressamente che queste
lettere “no os hacen falta”, non sono
necessarie. “Tutto ciò che riguarda
l’Opus Dei, ormai lo sapete, lo fate
bene”. Questo è un riassunto, che
potrà servire fra un secolo, nel caso
che qualcuno non lo abbia
conosciuto o non lo abbia ascoltato.
Sono testi molto familiari, nulla a che
vedere con un trattato. Si può
definire piuttosto una conversazione:
che va cambiando da un tema
all’altro, che racconta delle battute...

Quando uno le legge è facile
immaginare di avere il fondatore
davanti. Questa è la funzione che
hanno; non si tratta di “compiere a



ogni costo quello che dico qui”, ma,
come lui stesso dice testualmente,
“questa è una conversazione di
famiglia”.

Parliamo ora di queste quattro
lettere appena pubblicate. Per
esempio, la prima in che consiste?

La prima è uno scritto relativamente
breve – nell’edizione critica si
estende per diciannove pagine –, nel
quale spiega i tratti essenziali della
vita cristiana di oggi. Per esempio,
comincia la lettera dicendo: “Il
Signore ha messo gli occhi e il cuore
nella moltitudine, in tutte le persone.
Anche noi, come Gesù, dobbiamo
stare sempre a contatto con la
moltitudine. Infatti non c’è creatura
umana che non amiamo, che non
cerchiamo di aiutare e di
comprendere. Ci interessano tutti”.
In altre parole, dice che Dio oggi
chiama i cristiani, e specialmente i
membri dell’Opus Dei, i cooperatori,



gli amici e i simpatizzanti, a
preoccuparsi di tutti, a non tendere a
rifugiarsi in un ghetto, a proteggersi,
ad andare in un hotel chic o in un
club esclusivo, e lì dedicarsi a fare i
bonaccioni e a vivere al sicuro. Dice
invece che bisogna andare incontro a
una moltitudine che oggi, soprattutto
in Occidente e specialmente i
giovani, si sta allontanando da Dio.

In realtà insiste parecchio su questo
messaggio: “In questo consiste il
grande apostolato dell’Opera:
mostrare a questa moltitudine che ci
aspetta qual è il sentiero che porta
dritti dritti a Dio”. Questo non
significa indottrinare la gente o
praticare loro il lavaggio del cervello.
Egli afferma ripetutamente che si
tratta di un servizio, il migliore che
possiamo prestare a una persona che
sta al nostro fianco e alla quale
vogliamo bene.



Dice anche una frase che mi sembra
molto significativa: “Comprendere
tutti per servire tutti”. Per poter
servire bisogna comprendere e per
comprendere bisogna ascoltare. Di
questo parlerà molto nella quarta
lettera. Come dico, questa prima
lettera riassume tutto il suo pensiero,
tutto il suo spirito, pur essendo così
breve. Poi queste cose le svilupperà
meglio.

Per esempio, nel numero 22 dice
questa frase: “Dobbiamo riempire il
mondo di luce”. Naturalmente poi
spiegherà che non si tratta di
convertire il mondo in una sacrestia,
ma di riempirlo di luce. Non della
nostra luce, che è piuttosto fioca, ma
di quella che Cristo ti dà, che ti
permette di percepire la realtà delle
cose e la loro bellezza, la loro verità.
Questo significa illuminare tutte le
professioni: l’arte, lo sport, la musica,
le reti sociali, internet... Tu porti una



luce che in qualche modo trasforma,
rende tutto più bello.

È chiaro che per avere questa luce
devi inserire la batteria. Egli parla
molto su come ci dobbiamo caricare:
per esprimerci in maniera
metaforica, con un intimo rapporto
personale con Gesù Cristo. Non con
una idea o una ideologia, ma con una
Persona. Dice concretamente: “Il
Signore ci sta parlando
continuamente nei mille dettagli di
ogni giornata”.

Invece il tema della seconda
lettera è molto più concreto,
perché parla della virtù
dell’umiltà. A che cosa credi sia
dovuto?

In realtà tutte le lettere non hanno
un solo tema, perché egli non è un
autore sistematico. Lui stesso lo dice
nella lettera numero 15: “Le mie
lettere non sono un trattato”. In
questa lettera mescola molte cose,



coinvolge altre virtù, come la fedeltà,
la capacità di risollevarsi dopo le
cadute, la semplicità di chiedere
consiglio e l’aiuto a una persona che
ci vuol bene, quando in noi c’è
qualcosa che ci opprime.

Parla molto anche delle sconfitte,
delle cadute, dei peccati in cui
restiamo invischiati ogni giorno.
Dice, per esempio, che “nella nostra
lotta spirituale non mancano le
sconfitte. Però, in questo caso,
quando sbagliamo, quando siamo in
errore, dobbiamo reagire
immediatamente facendo un atto di
contrizione”. In altre parole, quando
constatiamo la nostra miseria non
serve a niente mettere la testa sotto
la sabbia come fa lo struzzo o
torturarsi con i sentimenti di colpa. E
dice così: “Si chiede perdono a Dio e
si ricomincia”. Questo è in gran parte
il contenuto di questa lettera.



Ecco perché poi dice, per esempio,
che “bisogna vedere l’aspetto
positivo delle cose. Quello che
sembra più tremendo nella vita, non
è tanto nero, non è tanto cupo. Se
fate il punto della situazione non
arriverete a conclusioni pessimiste”.
È un modo di vedere le cose che
nasce dalla fiducia in Dio, non dal
pensiero positivo. Vale a dire,
ognuno di noi è come una boccetta di
profumo di lusso, che contiene una
cosa che non è sua e che è di gran
pregio. Quando uno si sente vuoto,
quello che deve fare è chiedere a Dio
che lo riempia – dico così, in parole
povere – in modo che possa darlo agli
altri.

In tal modo egli spiega che l’umiltà
diventa “la condizione necessaria per
essere utili, per avere una vita
feconda”. In realtà a me sembra che
questa lettera sia un commento della
frase di san Paolo: “Quando sono
debole, è allora che sono forte”.



L’umiltà è una virtù che serve a
rimanere unito a Gesù, per non
perdere quel legame di cui parlavo
prima. Per questo dice: “Siamo
innamorati e viviamo di amore.
Cerchiamo di riporre sempre il
nostro cuore in Gesù Cristo, Signore
nostro”. Questo è, come ho detto
all’inizio, uno di quei leitmotiv che
Escrivá ripete. È il suo modo di
intendere la vita cristiana, molto
unita a Gesù Cristo, di amicizia
profonda con Lui, di semplicità nei
confronti di Lui, sapendosi inoltre,
come dicevo, costantemente
perdonati e compresi da Dio, amati
da Dio. Malgrado le nostre sconfitte e
malgrado che certe volte ci
comportiamo male. Ripete
continuamente che sarai caduto
mille volte, ma Dio non ti ama perché
ti sei comportato bene; ti ama perché
sei suo figlio o sua figlia, e perché ti
vuol bene. Non perché sei un genio e
un santarello, ma semplicemente
perché sei quello che sei. E questo ti



riempie di quell’amore che egli dice
che è il motore di tutto, quello che ti
fa essere fedele a Dio e ti fa vivere la
vita cristiana.

Una volta lei ha affermato che la
terza lettera le sembra
straordinariamente moderna.
Perché?

Bene, forse era moderna anche per
me, perché la conoscevo poco. La
terza lettera è lunga e molto ricca di
contenuto; mi ha sorpreso
piacevolmente quando l’ho letta nel
2019, all’inizio del mio lavoro in
questo campo. Quello che si
domanda è che cosa deve fare un
cristiano nel mondo, qual è la sua
missione: devo imporre la mia verità
agli altri perché è una verità che
salva? Devo scegliere una precisa
posizione politica per sostenere
questo programma? I valori cristiani
devono illuminare la vita pubblica o
sono una cosa privata?



Prima di tutto bisogna dire che
questa lettera è un canto alla libertà
e alla responsabilità dei cristiani. Per
esempio, dice: “Veniamo a santificare
qualunque impegno umano onesto,
con un lavoro ordinario, proprio nel
mondo, in maniera laicale e secolare,
a servizio della Chiesa Santa, del
Romano Pontefice e di tutte le anime.
Per riuscire in ciò, dobbiamo
difendere la libertà”. Credo che
questo sia una cosa abbastanza
originale.

Nello stesso tempo, questa lettera è
anche un canto al lavoro. Per
esempio, dice che “dobbiamo amare
ogni genere di lavoro umano, perché
il lavoro è il mezzo per la
santificazione delle anime e per la
gloria di Dio”. Assicura che nel bel
mezzo di questo lavoro onesto ogni
donna, ogni uomo può ascoltare la
chiamata di Cristo, quella chiamata
personale “che conferisce al lavoro
un significato di missione che



nobilita e dà valore alla nostra
esistenza. Infatti Gesù, con un atto di
autorità, si mette nell’anima, nella
tua, nella mia. Questo è la chiamata”.
Mi sembra che questo sia anche
abbastanza attuale. Lo può essere
anche la mancanza di lavoro,
evidentemente. Dice che la chiamata
di Gesù Cristo non è che ti cambi la
vita, ma ti dà di essa una visione
nuova. È come se si accendesse una
luce dentro di noi. Questo deve
indurci ad essere testimoni di Cristo
in tutti i campi dell’attività umana.

Incoraggia molto a servire gli altri
attraverso tutte le professioni.
Spiega, per esempio, che “la presenza
leale e disinteressata nel campo della
vita pubblica offre immense
possibilità per fare il bene”. Di fatto,
parla parecchio e dà consigli per
vivere nell’onestà se uno deve
ricoprire un posto autorevole, sia in
una impresa privata che in una
pubblica. Sono criteri molto



interessanti per un cristiano che vive
con realismo la propria vita nel
mondo.

Nello stesso tempo spiega con molta
chiarezza che l’Opus Dei “non ha
nessuna politica, non è questo il suo
fine. La nostra unica finalità è
spirituale e apostolica. Per questo
l’Opera di Dio non si è cimentata né
si cimenterà mai nella lotta politica
dei partiti”. Anche questo è
interessante ascoltarlo in forma
categorica dal fondatore, che non
aveva nessuna intenzione di fare
manovre politiche, anche solo per
diffondere ottimi valori cristiani.
Piuttosto, attraverso la sua luce,
ognuno cercherà di illuminare le
cose che fa, dandole il colorito della
propria fede, ma senza tentare di
imporre o di manovrare.

Tutto questo si deve inquadrare in
uno spirito di comprensione e di
apertura. Infatti, alla fine di questa



lettera dice una cosa che mi ha
sorpreso per quanto è categorica:
“Questo modo di comportarsi – agire
con comprensione e apertura – fa
parte dell’essenza stessa dell’Opera.
Il Signore, infatti, ci vuole
dappertutto, mentre spargiamo il
seme della comprensione, della
giustificazione, del perdono, della
carità, della pace. Non ci sentiremo
mai nemici di nessuno. Mai l’Opera
potrà fare discriminazioni, mai vorrà
escludere nessuno dal suo
apostolato. Altrimenti, tradirebbe il
suo stesso fine”. A questo punto,
finisce la lettera.

L’ultima lettera pubblicata, la
quarta, parla della
evangelizzazione. Il contesto nella
quale san Josemaría la scrisse non
sembra in nulla simile a quello
attuale, almeno nei paesi di
tradizione cristiana. Moltissime
cose sono cambiate. Continuano ad



essere valide le parole dell’autore
in questo 2021?

Me lo sono chiesto anch’io, però è
abbastanza attuale. Penso che questa
lettera sia una continuazione di
quella precedente. È una mia idea,
però ho la sensazione che la lettera
precedente gli era venuta molto
lunga e decise di interromperla lì e
scrivere un’altra lettera più breve,
perché questa è relativamente breve.

In essa sviluppa proprio queste idee:
bisogna comprendere tutti per
servire tutti, avvicinarsi a tutti e non
aver paura. Anche alle persone che
in fatto di religione la pensano in
maniera opposta alla tua. Nel primo
paragrafo dice che “l’Opus Dei ha un
modo peculiare di insegnare il
Vangelo. Questo modo peculiare ci
invita alla comprensione, alla
giustificazione, alla carità delicata
verso tutte le anime”. Vale a dire, il
male esiste, ma egli pensa che un



cristiano, una persona dell’Opus Dei,
deve “affogare il male in abbondanza
di bene”. Questa frase è sta citata
spesso ed è in questa lettera che
appare.

Nello stesso tempo dice anche che la
fedeltà alla verità, la coerenza
dottrinale e la difesa della fede “non
richiedono uno spirito triste, né
debbono essere sostenute dal
desiderio di annientare colui che
sbaglia”. Sono diverse le frasi
dedicate alle persone che “si lasciano
trascinare dall’ira, dal fanatismo o
dalla esagerazione, e che
trasformano la loro vita in una
eterna crociata”. In verità, quello che
egli vuole sottolineare è proprio il
contrario, che la comprensione va
vissuta.

E continua: “È necessario, anche, che
ascoltiate, che siate disposti a
intavolare un dialogo franco e
cordiale con le anime che volete



avvicinare a Dio”. In altre parole,
non dobbiamo imporre un'ideologia
o una serie di idee agli altri, ma
dobbiamo servirli. E per servirli,
dobbiamo comprenderli; per
comprenderli, dobbiamo ascoltarli.
Inoltre, a metà di questa lettera, dice
che “per portare agli altri la verità il
procedimento è pregare,
comprendere, frequentarsi. e poi far
riflettere e aiutare a studiare le
cose”.

Alla fine della lettera, poi, lo ripete
anche in maniera perentoria:
“Questo è il nostro spirito e lo
dimostreremo aprendo sempre la
porta delle nostre case a persone di
tutte le ideologie e di tutte le
condizioni sociali, senza alcuna
distinzione, con il cuore e le braccia
disposti ad accogliere tutti. Non
abbiamo il compito di giudicare, ma
il dovere di trattare fraternamente
tutti gli uomini. Non esiste un’anima



che noi escludiamo dalla nostra
amicizia”.

A un lettore non specializzato nella
storia dell’Opus Dei o in una
edizione critica, come
raccomanderebbe di leggere
questo libro?

L’introduzione è un po’ lunga e può
darsi che a una persona interessi
leggere i testi e l’introduzione non gli
dica nulla. Forse la cosa migliore è
che cominci direttamente a leggere il
testo, e se uno si fa delle domande,
ritorni pure indietro. Infatti molte
note sono collegate alle date in cui fu
composto, quando fu scritto, con la
problematica di un manoscritto che
nella stampa subì non so che... Cose
che alla maggioranza dei lettori non
interessano.

L’edizione critica si rivolge agli
specialisti, a persone che
probabilmente vogliono fare, per
esempio, uno studio teologico. E in



questo caso vogliono sapere se una
certa frase l’ha detta esattamente
così o no, se l’ha cambiata... A queste
piccole cose serve l’edizione critica, a
dare la certezza che questo è il testo
autentico.

Per un pubblico generico si stanno
preparando edizioni che prescindono
dalle lunghe introduzioni e
conservano ben poche note. Alla fine
c’è un glossario con alcuni termini
tecnici nel caso che qualcuno non li
conosca. Però credo che il testo si
capisca abbastanza bene, perché la
maniera di parlare e di scrivere di
san Josemaría era molto semplice.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/le-lettere-di-
san-josemaria-intervista-allo-storico-

luis-cano/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/le-lettere-di-san-josemaria-intervista-allo-storico-luis-cano/
https://opusdei.org/it-ch/article/le-lettere-di-san-josemaria-intervista-allo-storico-luis-cano/
https://opusdei.org/it-ch/article/le-lettere-di-san-josemaria-intervista-allo-storico-luis-cano/
https://opusdei.org/it-ch/article/le-lettere-di-san-josemaria-intervista-allo-storico-luis-cano/

	Le lettere di san Josemaría. Intervista allo storico Luis Cano

