
opusdei.org

Le buone maniere

La cortesia, l’affabilità,
l’urbanità e simili, sono le
sorelle minori di altre virtù più
grandi. La famiglia, poi, è
l’ambito dove è più facile
apprenderle, a qualsiasi età.

30/06/2013

Pensando a come sono cambiate nel
tempo le modalità di
comportamento, o a come cambiano
da luogo a luogo, si potrebbe dedurre
facilmente che si tratta di qualcosa di
puramente convenzionale, da



modificare o anche da trasgredire a
piacimento.

Sembra, tuttavia, conservarsi ciò che
in termini di cortesia è
fondamentale: tutti abbiamo sentito
frasi del tipo: “Dal suo
comportamento si nota che è di
buona famiglia” oppure “che
bambino educato!”; e se lo hanno
detto di noi, è probabile che ne siamo
stati lusingati.

Le virtù umane, fondamento di
quelle soprannaturali, sono anche
alla base degli usi e dei costumi dei
popoli, di ciò che normalmente si
intende per urbanità o educazione.

Forse non si può dire che l’affabilità,
il comportamento di chi è piacevole
nel modo di fare e di conversare, sia
la virtù più importante; però genera
un sentimento di empatia, di
cordialità, di comprensione, che è
difficile da spiegare o da sostituire.



L’urbanità ci mostra una
caratteristica senza la quale è
impossibile stare in società; ci
insegna a essere umani, civili. La
cortesia, l’affabilità, l’urbanità e
simili, sono le sorelle minori di altre
virtù più grandi; ma la loro
particolarità sta nel fatto che senza
di esse la convivenza diverrebbe
sgradevole. Non solo, ma si nota che
una persona maleducata non riesce a
praticare la carità.

L’esempio di Gesù

Può essere accaduto, talvolta, nella
nostra vita, che, in seguito a un
nostro comportamento poco corretto,
ci siamo chiesti: “Che cosa avrà
pensato di me? Perché l’ho fatto? Ci
sono rimasto proprio male!”.

Il Vangelo ci ha lasciato una pagina
che descrive due atteggiamenti
opposti, quello di un “benpensante”
dell’epoca e quello di una
peccatrice[1]. Simone, il fariseo, ha



organizzato un pranzo di un livello
adeguato all’invitato, uno
considerato un profeta. Sicuramente
avrà riflettuto su come distribuire i
commensali, sull’accuratezza del
servizio, sulle pietanze da offrire e
sui temi di conversazione che gli
sarebbe piaciuto proporre al
Maestro. Voleva fare bella figura agli
occhi della società che contava e
dell’ospite più importante. Però
dimentica alcuni particolari di cui il
Signore sente la mancanza.

Vedi questa donna? Sono entrato
nella tua casa e tu non m’hai dato
l’acqua per i piedi; lei invece mi ha
bagnato i piedi con le lacrime e li
ha asciugati con i suoi capelli. Tu
non mi hai dato un bacio, lei
invece da quando sono entrato non
ha cessato di baciarmi i piedi. Tu
non mi hai cosparso il capo di olio
profumato, ma lei mi ha cosparso
di profumo i piedi[2].



A prima vista potrebbero sembrare
minuzie di poco conto. Eppure Gesù,
perfetto Dio e perfetto uomo, ne nota
la mancanza. San Josemaría, che ha
contemplato in profondità
l’incarnazione del Figlio di Dio, che si
manifesta anche in gesti che a occhi
disamorati possono non essere
notati, a proposito di questo passo,
afferma: Cristoporta con sé la
salvezza e non la distruzione della
natura; impariamo quindi da Lui
che non è da cristiani comportarsi
male con l’uomo, creatura di Dio,
fatto a sua immagine e
somiglianza (cfr. Gn1, 26)[3].

Qui troviamo un insegnamento per
chi vuole santificare e santificarsi nei
sentieri del mondo; ancor più
quando la natura umana, con le sue
disposizioni e con le sue facoltà, è
stata elevata dal Signore.

Non c’è nulla, per quanto piccolo o
insignificante possa sembrare, che



non si possa offrire a Dio: Sia che
mangiate, sia che beviate, sia che
facciate qualsiasi altra cosa, fate
tutto per la gloria di Dio[4]. Tutte le
attività oneste sono già state redente;
qualsiasi cosa, compiuta in unione
con Lui, può essere corredentrice.

Le virtù sono personali, della
persona. Comunque è facile
constatare che la persona non è un
“elemento isolato”; viviamo in
relazione con il mondo, coesistiamo
con gli altri; siamo indipendenti e
nello stesso tempo dipendiamo dagli
altri: Ci aiutiamo o ci
danneggiamo. Siamo anelli della
stessa catena[5].

Le virtù hanno anche un carattere
sociale. Non sono destinate a far fare
bella figura, a stimolare l’egoismo: in
definitiva, sono destinate agli altri.
Perché ci sentiamo a nostro agio con
alcuni e meno con altri?
Probabilmente perché uno ci ascolta,



ci accorgiamo che ci comprende, non
dà l’impressione di aver fretta ma dà
serenità, non s’impone, suggerisce,
rispetta, è discreto, fa le domande
giuste.

Chi sa convivere, simpatizzare,
condividere, offrire, accogliere, dare
pace, è sulla via buona per essere
veramente virtuoso. Gesù ci insegna
che, se mancano certe condizioni, la
buona convivenza s’incrina. Le virtù
civili sono forse il modo migliore di
presentarsi. E quelle che potremmo
chiamare virtù del comportamento
costituiscono il presupposto e la base
su cui incastonare il gioiello della
carità.

Le virtù della tavola

Accade spesso, e si va estendendo
sempre più nella società, che il padre
e la madre lavorino entrambi fuori
casa. I due stipendi sono
indispensabili per sorreggere
l’economia domestica. Le difficoltà



imposte dagli orari e dalle distanze
sono quasi sempre notevoli,
specialmente nelle grandi città,
perché la famiglia possa ritrovarsi al
completo. Meno male – pensano
molte mamme – che i bambini
possono pranzare a scuola!

Non è che prima, quando era più
facile mangiare in famiglia, queste
riunioni fossero idilliache: perché
certe volte i bambini litigavano fra
loro o protestavano per quello che
c’era in tavola, e i genitori li
rimproveravano... Più o meno, come
ora: le situazioni, in fondo, sono
cambiate poco; però, oggi come ieri,
occorre approfittare delle
opportunità che ci offre la vita e
allenarsi a trasformare i
contrattempi in occasioni formative.

Quante volte, per esempio, abbiamo
pensato di trasformare le cene di
ogni giorno o i pranzi di fine
settimana in riunioni di famiglia?



Alcune ricerche hanno dimostrato
che i ragazzi e le ragazze indicano il
“mangiare in famiglia” come
l’attività per loro più importante.

Stare con le persone che ci amano,
condividere, essere capiti, sono tutti
modi di socializzare, di imparare a
darsi agli altri. Migliora i rapporti tra
i membri di una famiglia, offre ai
genitori alcuni momenti informali
per conoscere meglio i loro figli e
prevenire eventuali difficoltà.

Su quanti dettagli educativi si può
intervenire! “Mi puoi passare il sale,
per favore?”. “Ti sei lavato le mani
prima di sederti a tavola?” “Stai
dritto e non incrociare le gambe
quando mangi”. “Puoi aiutare tuo
fratello ad apparecchiare (o a
sparecchiare) la tavola?”. “Il pane
non si butta”. “Tieni bene la
forchetta”. “Taglia la carne in piccoli
pezzi e non parlare con la bocca
piena”. “Bisogna mangiare non solo



con lo stomaco, ma con la testa, e si
mangia tutto quello che si è messo
nel piatto, ti piaccia o no”. “La
minestra si porta alla bocca, e non la
bocca a livello del piatto”. “Pulisciti
prima di bere, e non fare rumore”.
“Non bere con il gomito poggiato sul
tavolo”.

Alcuni di questi ammonimenti
cambiano da un luogo all’altro; altri
sono più universali. Potranno
sembrare negativi, anche se non sarà
necessario dirli tutti, né ripeterli; ma,
se li consideriamo in positivo, ci
dicono fino a che punto dobbiamo
stimare gli altri. Si tratta di cose
piccole che riguardano la
correttezza, la cortesia, l’igiene, e
dimostrano la cura di alcuni aspetti
che possono, senza volerlo, dare
fastidio agli altri.

Durante i pasti si possono imparare
cose elementari: per esempio, quanto
è ragionevole che io mi serva



tenendo presente che vi sono altri
commensali; o che non mangi fuori
orario, così apprezzando meglio
quello che mi danno a tavola. D’altra
parte, mangiare insieme agli altri
non è soltanto un fatto sociale, ma
anche di cultura nel senso più nobile
e rigoroso del termine.

La cultura, come molti autori hanno
messo in evidenza, ha un’intima
relazione con il culto. Dare a Dio il
culto dovuto fa parte della natura
umana, e diventa anche cultura sotto
forma di riti e istituzioni. Che modo
stupendo di dare al Signore tutta la
sua gloria se il “rito” del pranzo è
preceduto da una preghiera; se
invochiamo la benedizione di Dio
sulla famiglia e sui doni che stiamo
per ricevere; se ringraziamo il
Signore del pane che ci offre ogni
giorno e se preghiamo per quelli che
lo hanno preparato e per quelli che
vivono nell’indigenza!



Benedire la tavola è una
consuetudine che aiuta a
interiorizzare il fatto che Dio sta
sempre accanto a noi, a ringraziare
per tutto quello che riceviamo e a
rispettare gli altri nella convivenza
quotidiana.

Mantenere uno stile

I figli si preparano alla vita in società
attorno alla tavola e durante le
chiacchierate in famiglia. È sempre
più evidente che il detto “va bene
tutto” non è realistico. Una persona
alla quale ogni cosa dà fastidio o che
mette tutto in discussione sarà un
collega di lavoro piuttosto ostico.

Uno che non si presenta in ordine
quando deve svolgere un’attività
pubblica dimostra di avere poca
stima di sé e degli altri e, almeno a
prima vista, non desta grande
fiducia. Esprimersi correttamente,
saper intervenire in una
conversazione o aspettare il proprio



turno, imparare a presentarsi
decorosamente nel modo di vestire,
sono alcuni aspetti della vita di
società.

Più che la moda, ciò che ci evita di
essere volgari è lo stile. Si dimostra
stile, classe, se si è sobri e se si ha
equilibrio, se si ha la capacità di
conciliare gli estremi e i contrasti;
meno se si è alla moda.

Lo stile fa parte della nostra
personalità. È importante, per
esempio, imparare a vestire secondo
l’occasione. L’eleganza non consiste
tanto nell’avere capi costosi o
firmati, quanto nel portare capi puliti
e ben stirati.

E questo i bambini lo imparano in
casa, vedendo come i genitori si
comportano momento per momento
con accuratezza e discrezione. Non è
la stessa cosa partecipare a una cena
di gala o stare con gli amici o
nell’intimità della famiglia; non è la



stessa cosa passeggiare mezzo
svestiti nei corridoi di casa o mettersi
una vestaglia appena alzati dal letto.

Inoltre le riunioni familiari – e in
particolare i pranzi – permettono ai
figli di raccontare le loro piccole
vicende scolastiche; e anche i
genitori possono fare un commento
opportuno o dare un criterio su un
determinato comportamento. Sono
occasioni buone per mettere in
comune alcuni hobbies, per
entusiasmarsi delle passeggiate in
montagna o della storia, oppure per
introdurre i figli nell’affascinante
arte della narrazione.

Possiamo progettare gite e visite
artistiche, e ricordare ogni tanto
alcuni aspetti delle tradizioni
familiari e religiose, patriottiche o
culturali. I bambini imparano a
parlare senza alzare la voce o
gridare, e, ancora più importante, si
abituano ad ascoltare, a non



interrompere il filo della
conversazione, a non imporre i
propri punti di vista o le proprie
esigenze.

In famiglia, con qualche piccolo
accorgimento, ci possiamo aiutare
l’un l’altro. Nessuno si presenti mal
vestito o mangi senza un minimo di
compostezza. Le madri, soprattutto,
pensino a un pranzo che possa
piacere in modo particolare a chi
festeggia un anniversario. Ognuno
passi il piatto di portata e stia attento
se gli altri hanno bisogno di
qualcosa. Uno offra il pane o l’acqua
al vicino prima di servirsi. Si
ringrazi, perché la gratitudine
favorisce la concordia e la concordia
stimola l’allegria e il sorriso.

Dopo un buon pranzo in famiglia
siamo più felici: non solo con
l’allegria fisiologica da animale
sano[6], ma perché abbiamo
condiviso con coloro che amiamo la



nostra intimità; ci siamo arricchiti
moralmente, personalmente.

I comportamenti di cui si è parlato ci
aiutano a formare la nostra
interiorità; a orientarci nei confronti
di Dio e nei confronti degli altri. La
donna e l’uomo maturi sono ancorati
alla realtà, e per questo si
accontentano di ciò che hanno e lo
assaporano a fondo. Hanno imparato
a rispettare se stessi, a essere
padroni della propria anima e del
proprio corpo. Si comportano con
naturalezza, prudenza e misura in
ogni situazione. Perseverano con
grande fiducia – nell’amicizia, nel
loro lavoro, negli obiettivi che si sono
fissati –, perché più che di ricevere
sono capaci di dare. Hanno imparato
a essere generosi, e ogni mattina si
svegliano così come sorge il sole, che 
exultavit ut gigas ad currendam
viam – esulta come un prode che
percorre la via[7], con uno stato



d’animo positivo, che nobilita ciò che
tocca.

J.M. Martín

[1] Cfr. Lc 7, 36 ss.

[2]Lc 7, 44-46.

[3] San Josemaría, Amici di Dio, n. 73.

[4]1 Cor 10, 31.

[5] San Josemaría, Amici di Dio, n. 76.

[6] Cfr. San Josemaría, Cammino, n.
659.

[7]Sal 18 [19], 6.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/le-buone-
maniere/ (10/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/le-buone-maniere/
https://opusdei.org/it-ch/article/le-buone-maniere/
https://opusdei.org/it-ch/article/le-buone-maniere/

	Le buone maniere

