
opusdei.org

Lavoro e
contemplazione (2)

Seconda parte del testo su come
stare con Dio – fino ad arrivare
alla “contemplazione” – mentre
si lavora o si svolge un’altra
attività.

20/01/2011

Mentre erano in cammino, entrò in
un villaggio e una donna, di nome
Marta, lo ospitò. Ella aveva una
sorella, di nome Maria, la quale,
seduta ai piedi del Signore,
ascoltava la sua parola. Marta
invece era distolta per i molti



servizi. Allora si fece avanti e
disse: “Signore, non t’importa
nulla che mia sorella mi abbia
lasciata sola a servire? Dille
dunque che mi aiuti”. Ma il Signore
le rispose: “Marta, Marta, tu ti
affanni e ti agiti per molte cose, ma
di una cosa sola c’è bisogno. Maria
ha scelto la parte migliore, che non
le sarà tolta [1].

Molte volte in passato si è preso
spunto dalle figure di Maria e di
Marta per rappresentare la vita
contemplativa e la vita attiva, come
due tipi di vita e come se la prima
fosse più perfetta, seconda le parole
del Signore: Maria ha scelto la parte
migliore.

In generale si sono riferiti questi
termini alla vocazione religiosa,
intendendo per vita contemplativa, a
grandi linee, quella di coloro che si
allontanano materialmente dal
mondo per dedicarsi alla preghiera, e



per vita attiva quella di chi svolge
compiti quali l’insegnamento della
dottrina cristiana, l’assistenza ai
malati e altre opere di misericordia.

Con questa accezione dei termini, si è
affermato da secoli che è possibile
essere contemplativi nell’azione. Il
senso classico di questa espressione
fa sì che non sia possibile la
contemplazione nelle attività
professionali, familiari e sociali,
proprie della vita dei fedeli comuni;
si riferisce invece alle attività
apostoliche e di misericordia
all’interno della vocazione religiosa.

San Josemaría ha insegnato ad
andare a fondo nelle parole del
Signore a Marta, facendo vedere che
non c’è nessuna opposizione tra la
contemplazione e lo svolgimento più
perfetto possibile del lavoro
professionale e dei doveri comuni di
un cristiano.



Si è già considerato in un testo
precedente che cosa sia la
contemplazione cristiana: questa
preghiera semplice di tante anime
che, amando molto ed essendo docili
allo Spirito Santo, cercano in tutto
l’identificazione con Cristo e sono
condotte dal Paraclito a penetrare
nella profondità della vita intima di
Dio, delle sue opere e dei suoi
disegni, con una sapienza che dilata
sempre più il loro cuore e la loro
conoscenza. Una preghiera in cui le
parole vengono meno, la lingua
non riesce ad esprimersi; anche
l’intelletto si acquieta. Non si
ragiona, si guarda! E l’anima
erompe ancora una volta in un
cantico nuovo, perché si sente e si
sa ricambiata dallo sguardo
amoroso di Dio in ogni istante
della giornata [2].

Ora conviene soffermarsi a
considerare tre modi in cui può darsi
la contemplazione: nei momenti



dedicati esclusivamente alla
preghiera; mentre si lavora o si
svolge una qualsiasi attività che non
richieda tutta l’attenzione della
mente; e, infine, nel lavoro stesso,
anche quando richiede una
concentrazione esclusiva. Queste tre
modalità costituiscono nel loro
insieme la vita contemplativa,
facendo della vita ordinaria un
vivere nello stesso tempo in Cielo e
sulla terra, come diceva san
Josemaría.

NELLA PREGHIERA E IN TUTTE LE
PRATICHE DI PIETÀ

Innanzi tutto la contemplazione si
deve chiedere a Dio e cercare in tutti
gli atti della vita di pietà cristiana che
possono costellare la nostra giornata,
soprattutto nei tempi dedicati in
modo esclusivo alla preghiera
mentale.

Et in meditatione mea exardescit
ignis – e, nella mia meditazione, si



accende il fuoco. – Per questo vai
all’orazione: per fare di te stesso
un falò, un fuoco vivo, che dia
calore e luce [3]. I tempi di
preghiera ben fatta sono la caldaia
che porta il suo calore ai diversi
momenti della giornata.

Dal raccoglimento quando
preghiamo; dal rapporto con il
Signore cercato con desiderio in
questi momenti, a volte per mezzo
della meditazione di qualche testo
che aiuti a centrare la testa e il cuore
in Dio; dall’impegno per allontanare
le distrazioni; dall’umiltà di
cominciare e ricominciare, senza
contare sulle proprie forze, bensì
sulla grazia di Dio; in una parola,
dalla fedeltà quotidiana ai tempi di
preghiera dipende che si trasformi in
realtà, oltre questi momenti, l’ideale
di essere contemplativi in mezzo al
mondo.



San Josemaría ci ha insegnato a
cercare la contemplazione nei tempi
dedicati alla preghiera mentale:
contemplare la Vita del Signore,
guardarlo nell’Eucaristia,
frequentare le Tre Persone divine
per mezzo dell’Umanità Santissima
di Gesù Cristo, arrivare a Gesù
attraverso Maria … È necessario non
accontentarsi di ripetere preghiere
vocali nell’orazione mentale, benché
forse si debba farlo per molto tempo,
ma considerarle come una porta che
apre alla contemplazione.

Anche nei rapporti umani, quando si
incontra un amico, si è soliti ripetere
alcune frasi di saluto per iniziare la
conversazione. Il rapporto, tuttavia,
non può limitarsi a questo. La
conversazione deve continuare con
parole più personali, finché arrivano
persino ad essere superflue, perché
c’è una sintonia profonda e una
grande familiarità. Tanto più nel
rapporto con Dio. Cominciamo con



le orazioni vocali (…). Dapprima
una giaculatoria, poi un’altra, e
un’altra ancora … finché questo
fervore appare insufficiente,
perché le parole sono povere … e
allora subentra l’intimità divina,
lo sguardo fisso in Dio, senza soste
e senza mai stancarsi [4].

MENTRE SI LAVORA O SI SVOLGE
UN’ALTRA ATTIVITÀ

La contemplazione non si limita ai
momenti dedicati alla preghiera. Può
esservi durante la giornata, in mezzo
alle occupazioni più comuni, mentre
si svolgono compiti che non
richiedono tutta l’attenzione della
mente e che si devono fare, oppure
nelle pause tra un lavoro e l’altro.

Si può contemplare Dio, mentre si
cammina per la strada, si compiono
alcuni doveri familiari e sociali che
sono abituali nella vita di qualunque
persona, o si svolgono lavori che già
si dominano con scioltezza, o



durante un intervallo di lavoro, o
semplicemente in un’attesa…

Come nei momenti di preghiera le
giaculatorie introducono alla
contemplazione, anche in mezzo a
queste altre occupazioni la ricerca
della presenza di Dio conduce alla
vita contemplativa, anche la più
intensa, come il Signore fece
sperimentare a san Josemaría. È
incomprensibile – annota nei suoi 
Appunti intimi -: so di qualcuno che
è freddo (nonostante la sua fede,
che non ammette limiti) accanto al
fuoco divinissimo del Tabernacolo
e poi, in mezzo alla strada, fra il
rumore di automobili, tram e
persone, o mentre legge un
giornale, sperimenta folli
rapimenti di Amore di Dio [5].

Questa realtà è interamente un dono
di Dio, che, però, può essere ricevuto
solo da chi lo desidera nel suo cuore
e non lo rifiuta con le opere. Lo



rifiuta chi ha i sensi infiammati, o si
lascia dominare dalla curiosità, o è
travolto da un tumulto di pensieri ed
immaginazioni inutili che lo distrae e
lo rende dissipato. In una parola, chi
non sa stare in quello che fa [6]. La
vita contemplativa richiede
mortificazione interiore, rinnegare
se stessi per amore di Dio, perché Lui
regni nel cuore e sia il centro verso
cui convergono come ultimo termine
i pensieri e gli affetti dell’anima.

CONTEMPLAZIONE “NELLE E
ATTRAVERSO” LE ATTIVITÀ
ORDINARIE

Così come nei momenti di preghiera
non bisogna accontentarsi di ripetere
giaculatorie né limitarsi alla lettura e
alla meditazione, bensì bisogna
cercare il dialogo con Dio fino ad
arrivare, con la sua grazia, alla
contemplazione, così anche nel
lavoro, che deve trasformarsi in
preghiera, è necessario non



accontentarsi di offrirlo all’inizio e
ringraziare alla fine, o di cercare di
rinnovare questa offerta varie volte,
uniti al Sacrificio dell’altare. Tutto
questo è molto gradito a Dio, ma un
figlio di Dio deve essere audace e
aspirare a qualcosa di più: svolgere il
suo lavoro come Gesù a Nazaret,
unito a Lui. Un lavoro nel quale,
grazie all’amore soprannaturale con
cui lo si porta a termine, si
contempla Dio, che è Amore [7].

Insegnamento costante e
caratteristico di san Josemaría è che
la contemplazione è possibile non
solo mentre si svolge un’attività, ma
altresì attraverso le attività che il
Signore vuole che compiamo, in
questi stessi compiti e attraverso di
essi, anche quando si tratta di lavori
che richiedono tutta la
concentrazione della mente. San
Josemaría insegnava che arriva il
momento in cui non si è capaci di
distinguere tra contemplazione e



azione, perché finiscono con l’avere
lo stesso significato nella mente e
nella coscienza.

In questo senso è illuminante una
spiegazione di san Tommaso:
“quando di due cose una è la ragione
dell’altra, l’occupazione dell’anima in
una non impedisce né diminuisce
l’occupazione nell’altra… E poiché Dio
è conosciuto dai santi come la ragione
di tutto ciò che fanno e sanno, la loro
occupazione nel percepire le cose
sensibili, o nel contemplare o nel fare
qualunque altra cosa, in nulla le
ostacola nella divina contemplazione
e viceversa” [8].Di conseguenza, se si
vuole cercare il dono della
contemplazione, il cristiano deve
porre il Signore come fine di ogni suo
lavoro, svolgendolo non quasi
hominibus placentes, sed Deo qui
probat corda nostra; non cercando di
piacere agli uomini, ma a Dio, che
prova i nostri cuori [9].



Dal momento che la contemplazione
è come un anticipo della visione
beatifica, fine ultimo della nostra
vita, è necessario che qualunque
attività che Dio vuole che svolgiamo
– come il lavoro e le occupazioni
familiari e sociali, che costituiscono
la Volontà sua per ciascuno – possa
essere canale per la vita
contemplativa. In altri termini, come
ognuna di queste attività si può
compiere per amore di Dio e con
amore di Dio, allo stesso modo si
possono trasformare in mezzo di
contemplazione, che non è altro che
un modo particolarmente familiare
di conoscerle ed amarle.

Possiamo contemplare Dio nelle
attività che svolgiamo per amore suo,
perché questo amore è
partecipazione dell’Amore infinito
che è lo Spirito Santo, che conosce
bene ogni cosa, anche le profondità di
Dio [10]. Chiunque lavora per amore
a Dio può rendersi conto – senza



pensare ad altro, senza distrarsi –
che lo ama quando lavora, con
l’amore che infonde il Paraclito nei
cuori dei figli di Dio in Cristo [11]. 
Riconosciamo Dio non solo nello
spettacolo della natura, ma anche
nell’esperienza del nostro lavoro
[12].

Possiamo contemplare Dio anche 
attraverso il lavoro, perché, se è
svolto per amore, sarà un lavoro
compiuto con la massima perfezione
di cui siamo capaci in queste
circostanze, un lavoro che riflette le
perfezioni divine, come quello di
Cristo. Non necessariamente perché
sarà riuscito bene agli occhi degli
uomini, ma perché è ben fatto agli
occhi di Dio. Può accadere che il
lavoro sia riuscito male o che
umanamente sia stato un insuccesso,
e nello stesso tempo risulti ben fatto
davanti a Dio, con rettitudine di
intenzione, con spirito di servizio,
con la pratica delle virtù: in una



parola, con perfezione umana e
cristiana. Un lavoro così è mezzo di
contemplazione; in questo modo si
comprende che la contemplazione è
possibile nei e attraverso i lavori che
richiedono di porre tutte le energie
della mente, come, per esempio, lo
studio o l’insegnamento.

Il cristiano che lavora o compie i suoi
doveri per amore a Dio, lavora in
unione vitale con Cristo. Le sue opere
si trasformano allora in opere di Dio,
in operatio Dei, e perciò sono mezzo
di contemplazione. Non basta, però,
essere in grazia di Dio e che le opere
siano moralmente buone. Devono
essere informate da una carità eroica
e compiute con virtù eroiche, con
questo modo divino di operare che i
Doni dello Spirito Santo conferiscono
a chi è docile alla sua azione.

* * *

La contemplazione nella vita
ordinaria fa pregustare l’unione



definitiva con Dio in Cielo. Mentre
porta ad operare con sempre
maggior amore, accende il desiderio
di vederlo non più attraverso le
attività che svolgiamo, ma faccia a
faccia. Si vive allora come in
cattività, come prigionieri. Mentre
svolgiamo con la massima
perfezione possibile, pur con i
nostri errori e con i nostri limiti, i
compiti propri della nostra
condizione e del nostro lavoro,
l’anima vorrebbe fuggire. Ci si
volge a Dio, come il ferro attirato
dalla forza della calamita. Si
comincia ad amare Gesù in un
modo più efficace, con un dolce
palpito. (…). È un modo nuovo di
camminare sulla terra, un modo
soprannaturale, divino,
meraviglioso. Ricordando tanti
scrittori castigliani del
Cinquecento, forse anche noi
vorremmo assaporare
l’esperienza: vivo perché non vivo,
è Cristo che vive in me (cfr. Gal 2,



20) [13]. F. J. López Díaz [1] Lc 10,
38-42.

[2] San Josemaría, Amici di Dio, n.
307.

[3] San Josemaría, Cammino, n. 92.

[4] San Josemaría, Amici di Dio, n.
296.

[5] San Josemaría, Appunti intimi, n.
673 (del 26 – III – 1932) citato in A.
Vázquez de Prada, Il Fondatore
dell’Opus Dei, vol. I, Leonardo
International, Milano 1999, p. 436.

[6] Cfr. san Josemaría, Cammino, n.
815.

[7] Cfr. 1 Gv 4, 8.

[8] San Tommaso d’Aquino, Summa
Theologiae, Suppl., q. 82, a. 3 ad 4.

[9] 1 Ts 2, 4.

[10] 1 Cor 2, 10.



[11] Rm 5, 5.

[12] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 48.

[13] San Josemaría, Amici di Dio, n.
296 - 297.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/lavoro-e-
contemplazione-2/ (11/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/lavoro-e-contemplazione-2/
https://opusdei.org/it-ch/article/lavoro-e-contemplazione-2/
https://opusdei.org/it-ch/article/lavoro-e-contemplazione-2/

	Lavoro e contemplazione (2)

