
opusdei.org

Lavoro e
contemplazione (1)

Essere contemplativi è godere
dello sguardo di Dio. Per questo
chi sa di essere in sua
compagnia lungo la giornata,
vede con occhi diversi i compiti
da svolgere.

16/01/2010

Vorrei che oggi, in questa nostra
meditazione, ci persuadessimo una
volta per sempre della necessità di
avviarci a essere anime
contemplative, nel bel mezzo della
strada e del lavoro, grazie a un



colloquio costante col nostro Dio
che non deve mai venir meno
durante tutta la giornata. Se
vogliamo seguire lealmente le
orme del Maestro, è questa l’unica
via [1].

Per quanti siamo stati chiamati da
Dio a santificarci in mezzo al mondo,
trasformare il lavoro in orazione e
avere anima contemplativa è l’unico
cammino, perché o sappiamo
trovare il Signore nella nostra vita
ordinaria, o non lo troveremo mai
[2].

Conviene che meditiamo in
profondità quest’insegnamento
capitale di san Josemaría. In questo
testo rifletteremo riguardo alla
contemplazione; altre volte ci
fermeremo ad approfondire la vita
contemplativa nel lavoro e nelle
attività della vita ordinaria.

COME A NAZARET, COME I PRIMI
CRISTIANI



La scoperta di Dio nelle cose
ordinarie di ogni giorno, dà al
proprio lavoro il suo valore ultimo e
la sua pienezza di senso. La vita
occulta di Gesù a Nazaret, gli anni
intensi di lavoro e di preghiera,
durante i quali Gesù condusse una
vita normale – come la nostra, se
vogliamo –, divina e nello stesso
tempo umana [3], mostrano che il
lavoro professionale, la dedicazione
alla famiglia e alle relazioni sociali
non sono un ostacolo per pregare
sempre [4], ma occasione e mezzo per
una vita intensa di rapporto con Dio,
fino a che arriva un momento nel
quale è impossibile stabilire una
differenza tra lavoro e
contemplazione.

Per questa strada di contemplazione
nella vita ordinaria, seguendo le
orme del Maestro, si svolse la vita dei
primi cristiani: «quando passeggia,
parla, riposa o legge, il credente
prega» [5], scriveva un autore del II



secolo. Anni dopo San Gregorio
Magno attesta, come un ideale fatto
realtà tra numerosi fedeli, che «la
grazia della contemplazione non si
dà ai grandi e non ai piccoli; ma la
ricevono molti grandi, e anche molti
piccoli, sia tra quelli che vivono
ritirati dal mondo che tra le persone
sposate. Pertanto, se non c’è alcuno
stato tra i fedeli che resti escluso
dalla grazia della contemplazione,
chi custodisce interiormente il cuore
può essere illuminato da questa
grazia» [6].

Il Magistero della Chiesa, soprattutto
a partire dal Concilio Vaticano II, ha
ricordato molte volte questa dottrina,
così importante per coloro che hanno
la missione di portare Cristo
dappertutto e trasformare il mondo
con lo spirito cristiano. «Le attività
giornaliere si presentano come un
prezioso mezzo di unione con Cristo,
potendo divenire ambito e materia di
santificazione, terreno di esercizio



delle virtù, dialogo d’amore che si
realizza nelle opere. Il lavoro viene
trasfigurato dallo spirito di orazione
e diventa così possibile restare in
contemplazione di Dio, anche mentre
si è intenti nel disbrigo di varie
occupazioni» [7].

LA CONTEMPLAZIONE DEI FIGLI
DI DIO

Il Catechismo insegna che «la
contemplazione di Dio nella sua
gloria è chiamata dalla Chiesa
visione beatifica”» [8]. Di questa
contemplazione piena di Dio, propria
del Cielo, possiamo avere un certo
anticipo su questa terra, un inizio
imperfetto [9], che, benché sia
diverso dalla visione, è già una vera
contemplazione di Dio, così come la
grazia, essendo di un ordine diverso
dalla gloria, è, tuttavia, una vera
partecipazione alla natura divina. 
Ora vediamo come in uno specchio, in
maniera confusa; ma allora vedremo



faccia a faccia. Ora conosco in modo
imperfetto, ma allora conoscerò
perfettamente, come anch’io sono
conosciuto [10], scrive San Paolo.

Questa contemplazione di Dio come
in uno specchio, durante la vita
presente è possibile grazie alle virtù
teologali: alla fede e alla speranza
vive, informate dalla carità. La fede,
unita alla speranza e vivificata dalla
carità «ci fa gustare in anticipo la
gioia e la luce della visione beatifica,
fine del nostro pellegrinare
quaggiù» [11].

La contemplazione è una conoscenza
amorosa e gioiosa di Dio e dei suoi
disegni manifestati nelle creature,
nella Rivelazione soprannaturale, e
pienamente nella Vita, Passione,
Morte e Risurrezione di Gesù Cristo
nostro Signore. «Scienza
d’amore» [12] la chiama San
Giovanni della Croce. La
contemplazione è una chiara



conoscenza della verità, ottenuta non
da un processo di ragionamento ma
da un’intensa carità [13].

L’orazione mentale è un dialogo con
Dio. Mi hai scritto: “Pregare è un
parlare con Dio. Ma, di che cosa?. –
Di che cosa? Di Lui, di te: gioie,
tristezze, successi e insuccessi,
nobili ambizioni, preoccupazioni
quotidiane…, debolezze! E atti di
ringraziamento e suppliche: e
Amore e riparazione. In due
parole: conoscerlo e conoscersi:
“stare insieme” [14]. Nella vita
spirituale questo rapporto con Dio
tende a semplificarsi via via che
aumenta l’amore filiale, pieno di
fiducia. Avviene allora che,spesso,
non sono più necessarie le parole per
pregare, né quelle a voce alta, né
quelle interiori. Le parole vengono
meno, la lingua non riesce a
esprimersi; anche l'intelletto si
acquieta. Non si discorre, si
ammira! [15].



Questa è la contemplazione, un modo
di pregare attivo, ma senza parole,
intenso e sereno, profondo e
semplice. Un dono che Dio concede a
coloro che lo cercano con sincerità,
mettono tutta l’anima nel
compimento della sua Volontà, con
opere, e cercano di stare alla sua
presenza. Dapprima una
giaculatoria, poi un'altra, e
un'altra ancora... finché questo
fervore appare insufficiente,
perché le parole sono povere... e
allora subentra l'intimità divina, lo
sguardo fisso in Dio, senza soste e
senza mai stancarsi [16]. Questo
può succedere, come insegna san
Josemaría, non solo nei momenti
dedicati espressamente all’orazione,
ma anche mentre svolgiamo con la
massima perfezione possibile, pur
con i nostri errori e con i nostri
limiti, i compiti propri della nostra
condizione e del nostro lavoro [17].



SOTTO L’AZIONE DELLO SPIRITO
SANTO

Il Padre, il Figlio e lo Spirito Santo
inabitano nell’anima in grazia [18].
Siamo templi di Dio [19]. Non
bastano le parole per esprimere la
ricchezza del mistero della Vita della
Santissima Trinità in noi: il Padre che
eternamente genera il Figlio e che
con il Figlio spira lo Spirito Santo,
vincolo di Amore sussistente. Con la
Grazia di Dio facciamo parte di
questa vita come figli. Il Paraclito ci
unisce al Figlio che ha assunto la
natura umana per farci partecipi
della natura divina: quando venne la
pienezza del tempo, Dio mandò il suo
Figlio, nato da donna, nato sotto la
legge, per riscattare coloro che erano
sotto la legge, perché ricevessimo
l’adozione a figli. E che voi siete figli
ne è prova il fatto che Dio ha mandato
nei nostri cuori lo Spirito di suo Figlio,
che grida: «Abbà! Padre!» [20]. E in
questa unione con il Figlio non siamo



soli ma formiamo un corpo, il Corpo
mistico di Cristo, al quale tutti gli
uomini sono chiamati a incorporarsi
come membra vive e a essere, come
gli apostoli, strumenti per attrarre
altri, partecipando al sacerdozio di
Cristo [21].

La vita contemplativa è la vita
propria dei figli di Dio, vita di
intimità con le Persone Divine che si
riversa nel desiderio apostolico. Il
Paraclito infonde in noi la carità che
ci permette di raggiungere una
conoscenza di Dio che senza la carità
è impossibile, poiché chi non ama
non ha conosciuto Dio, perché Dio è
amore [22]. Chi più ama meglio lo
conosce, poiché questo amore – la
carità soprannaturale – è una
partecipazione dell’infinita carità che
è lo Spirito Santo [23], che scruta ogni
cosa, anche le profondità di Dio. Chi
conosce i segreti dell’uomo se non lo
spirito dell’uomo che è in lui?. Così
anche i segreti di Dio nessuno li ha



mai potuti conoscere se non lo Spirito
di Dio [24].

Questo Amore con la maiuscola,
instaura nella vita dell’anima una
stretta familiarità con le Persone
Divine, e una conoscenza di Dio più
acuta, più rapida, certa e spontanea,
in profonda sintonia con il cuore di
Cristo [25]. Anche sul piano umano
coloro che si amano si comprendono
con più facilità, e per questo san
Josemaría ricorre a questa
esperienza per far comprendere in
qualche modo che cos’è la
contemplazione di Dio; per esempio,
ripeteva che nella sua terra a volte si
diceva: guarda come lo contempla!, e
spiegava come questo modo di dire si
riferiva a una madre che aveva il suo
bambino in braccio, a un fidanzato
che guardava la sua ragazza, alla
moglie che vegliava il marito. E’ così
che dobbiamo contemplare il
Signore.



Però tutta la realtà umana, per bella
che sia, rimane solo un’ombra della
contemplazione che Dio concede alle
anime fedeli. Se la carità
soprannaturale supera in altezza,
qualità e forza qualsiasi amore
semplicemente umano, che dire dei
Doni dello Spirito Santo che ci
permettono di essere guidati
docilmente da Lui? Così la crescita di
questi Doni – Sapienza, Intelletto,
Consiglio, Fortezza, Scienza, Pietà e
Timore filiale – cresce la 
connaturalità o la familiarità con Dio
e si dispiega tutto il colore della vita
contemplativa.

In particolare, con il Dono della
Sapienza – il primo e il più grande
dei Doni dello Spirito Santo [26] – ci
viene concesso non solo di conoscere
e credere alle verità rivelate su Dio e
sulle creature, come è proprio della
fede, ma di assaporare queste verità,
di conoscerle con un «certo sapore di
Dio» [27]. La sapienza – sapientia – è



una sapida scientia: una scienza che
si gusta. Grazie a questo dono non
solo si crede all’Amore di Dio, ma lo 
si sa in un modo nuovo [28]. È un
sapere al quale si arriva solo con
santità: e ci sono anime nascoste,
ignorate, profondamente umili,
sacrificate, sante, con un senso
soprannaturale meraviglioso: Ti
benedico, o Padre, Signore del
cielo e della terra, perché hai
tenuto nascoste queste cose ai
sapienti e agli intelligenti e le hai
rivelate ai piccoli [29].Con il dono
della sapienza la vita contemplativa
si addentra nelle profondità di Dio
[30]. In questo senso san Josemaría ci
invita a meditare un testo di San
Paolo che ci propone tutto un
programma di vita contemplativa –
conoscenza e amore, orazione e
vita – (…): Cristo abiti per mezzo
della fede nei vostri cuori, e così,
radicati e fondati nella carità,
siate in grado di comprendere con
tutti i santi quale sia l’ampiezza,



la lunghezza, l’altezza e la
profondità, e di conoscer l’amore
di Cristo che supera ogni
conoscenza, perché siate ricolmi
di tutta la pienezza di Dio. (Ef 3,
17-19) [31].

Dobbiamo implorare dallo Spirito
Santo il Dono della Sapienza insieme
agli altri doni, da esso inseparabili.
Sono i regali dell’Amore divino, i
gioielli che il Paraclito concede a
coloro che vogliono amare Dio con
tutto il cuore, con tutta l’anima, con
tutte le forze.

PER LA STRADA DELLA
CONTEMPLAZIONE

Quanto maggiore è la carità, più
intensa è la familiarità con Dio nella
quale sorge la contemplazione.
Perfino la carità più debole, come
quella di chi si limita a non peccare
gravemente ma non cerca di
compiere in tutto la Volontà di Dio,
stabilisce una certa conformità con la



Volontà divina. Tuttavia, un amore
che non cerca di amare di più, che
non ha il fervore della pietà,
assomiglia di più alla formale
cortesia di un estraneo che all’affetto
di un figlio. Chi si accontentasse di
questo nel suo rapporto con Dio, non
andrebbe oltre a una conoscenza
delle verità rivelate insipida e
passeggera, perché se uno ascolta
soltanto e non mette in pratica la
parola, somiglia a un uomo che
osserva il proprio volto in uno
specchio: appena s'è osservato, se ne
va, e subito dimentica com'era [32].

Molto diverso è il caso di chi desidera
sinceramente di identificare in tutto
la sua volontà con la Volontà di Dio e,
con l’aiuto della grazia, adopera i
mezzi: l’orazione mentale e vocale, la
partecipazione ai sacramenti – la
Confessione frequente e l’Eucarestia
– il lavoro e il compimento fedele dei
propri doveri, la ricerca della
presenza di Dio lungo la giornata: un



attento piano di vita spirituale
insieme a un’intensa formazione
cristiana.

L’ambiente attuale della società
conduce molti a vivere “rivolti
all’esterno”, con un’ansia costante di
possedere questo o quello, di andare
di qui o di là, di vedere e guardare, di
muoversi, di distrarsi con
sciocchezze, forse nell’intento di
dimenticare il loro vuoto interiore, la
perdita del senso trascendente della
vita umana. A coloro che abbiamo
scoperto la chiamata divina alla
santità e all’apostolato, deve
succedere il contrario. Quanta più
attività esterna, più vita al di dentro,
più raccoglimento interiore,
cercando il dialogo con Dio presente
nell’anima in grazia e mortificando i
desideri della concupiscenza della
carne, della concupiscenza degli occhi
e della superbia della vita [33]. Per
contemplare Dio è necessario



purificare il cuore. Beati i puri di
cuore, perché vedranno Dio [34].

Chiediamo alla Madonna che ci
ottenga dallo Spirito Santo il dono di
essere contemplativi in mezzo al
mondo, dono che sovrabbondò nella
sua vita santissima.

Javier López Díaz, Professore di
Teologia Spirituale presso la
Pontificia Università della Santa
Croce

-----------------------

[1] San Josemaría, Amici di Dio, n.
238.

[2] San Josemaría, Colloqui, n. 114.

[3] San Josemaría, Amici di Dio, n. 56.

[4] Lc 18, 1.

[5] Clemente di Alessandria, 
Stromata, 7, 7.



[6] San Gregorio Magno, In
Ezechielem homiliae, 2, 5, 19.

[7] Giovanni Paolo II, Discorso al
Congresso «La grandezza della vita
ordinaria» nel centenario della
nascita del beato Josemaría, 12-
I-2002, n. 2.

[8] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 1028.

[9] Cfr San Tommaso d’Aquino, 
Summa Theologiae, I, q. 12, a. 2, c; e
II-II. q. 4, a. 1; q. 180, a. 5.

[10] 1 Cor 13, 12. Cfr 2 Cor 5, 7, 1 Gv
3, 2.

[11] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 163.

[12] San Giovanni della Croce, Notte
oscura, lib. 2, cap 18, n. 5.

[13] SanTommaso d’Aquino, Summa
theologiae, II-II, q. 180. A. 1, c e a. 3,
ad 1.



[14] San Josemaría, Cammino, n. 91.

[15] San Josemaría, Amici di Dio, n.
307.

[16] San Josemaría, Amici di Dio, n.
296.

[17] Ibidem.

[18] Cfr Gv 14, 23.

[19] Cfr 1 Cor 3, 16; 2 Cor 6, 16.

[20] Gal 4, 4-6.

[21] Cfr 1 Cor 12, 12-13, 27 Ef 2, 19.22;
4,4.

[22] 1 Gv 4, 8.

[23] Cfr San Tommaso d’Aquino, 
Summa Theologiae, II-II, q. 24, a. 7, c. 
In Epist. ad Rom., c. 5, lect 1.

[24] 1 Cor 2, 10-11.

[25] Cfr Mt 11, 27.



[26] Giovanni Paolo II, Allocuzione, 9-
IV-1989.

[27] San Tommaso d’Aquino, Summa
Theologiae II-II, q. 45, a. 2, ad 1.

[28] Cfr Rm 8, 5.

[29] Mt 11, 25.

[30] 1 Cor 2, 10.

[31] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 163.

[32] Gc 1, 23-24.

[33] 1 Gv 2, 16.

[34] Mt 5, 8.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/lavoro-e-
contemplazione-1/ (19/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/lavoro-e-contemplazione-1/
https://opusdei.org/it-ch/article/lavoro-e-contemplazione-1/
https://opusdei.org/it-ch/article/lavoro-e-contemplazione-1/

	Lavoro e contemplazione (1)

