
opusdei.org

Lavorare per amore

Perché lavoriamo? Soltanto per
sopravvivere? Per vivere senza
problemi? L’attività
professionale ha un rapporto
diretto con la felicità quando
nasce e si ordina all’amore,
come si afferma in questo
articolo.

21/10/2013

L’uomo non deve limitarsi a fare
delle cose, a costruire oggetti. Il
lavoro nasce dall’amore,
manifesta l’amore, è ordinato
all’amore[1]. Leggendo queste frasi



di san Josemaría, forse nelle nostre
anime nascono alcune domande che
danno origine a un dialogo sincero
con Dio: perché lavoro? Che tipo di
lavoro è il mio? Che cosa mi
propongo o che cosa cerco con il mio
lavoro professionale? È il caso di
ricordare che il fine della nostra vita
non è fare cose, ma amare Dio. La
santità non consiste nel fare cose
sempre più difficili, ma nel farle
ogni giorno con più amore[2].

Molte persone lavorano, e molto, ma
non santificano il proprio lavoro.
Fanno cose, costruiscono oggetti,
vanno in cerca di risultati per senso
del dovere, per guadagnare denaro o
per ambizione; qualche volta
vincono e altre volte perdono; si
rallegrano o si rattristano; provano
interesse e passione per il proprio
lavoro, oppure delusione e
avversione; hanno soddisfazioni e
insieme apprensioni, timori e
preoccupazioni. Alcuni si fanno



trasportare dalla voglia di fare, altri
dalla pigrizia; alcuni si stancano, altri
cercano di evitare a tutti i costi la
stanchezza...

Tutto questo ha un punto in comune:
fa parte di una stessa situazione,
quella della natura umana ferita
dalle conseguenze del peccato, con i
suoi conflitti e i contrasti, un
labirinto nel quale l’uomo che vive 
secondo la carne, per citare una frase
di san Paolo – l’animalis homo -, si
aggira, incerto se andare di qua o di
là, e non riesce a trovare la strada e il
significato della libertà.

Questa strada e questo significato si
scoprono soltanto quando s’innalza
lo sguardo e si contempla la vita e il
lavoro su questa terra con la luce di
Dio, che vede dall’alto. La gente –
scrive san Josemaría in Cammino – 
ha una visione piatta, attaccata
alla terra, a due dimensioni.
Quando vivrai la vita



soprannaturale otterrai da Dio la
terza dimensione: l’altezza e, con
essa, il rilievo, il peso e il
volume[3].

IL LAVORO NASCE DALL’AMORE

Che cosa significa allora, per un
cristiano, che il lavoro nasce
dall’amore, manifesta l’amore, è
ordinato all’amore?[4]. Prima di
tutto bisogna capire a che tipo di
amore si riferisce san Josemaría.
Esiste un amore chiamato di 
concupiscenza, quando si ama
qualcosa per soddisfare il proprio
piacere sensibile o il desiderio di
piacere (concupiscentia). Non è
questo l’amore dal quale nasce il
lavoro di un figlio di Dio, anche se
spesso lavora con soddisfazione e si
appassiona alla propria attività
professionale.

Un cristiano non deve lavorare
soltanto o soprattutto quando ne ha
voglia e le cose gli vanno bene. Il



lavoro di un cristiano deve nascere
da un altro amore, più elevato:
l’amore di benevolenza, quando si
mira direttamente al bene dell’altra
persona (benevolentia), e non al
proprio interesse. Se l’amore di
benevolenza è reciproco, si chiama 
amore di amicizia[5], che sarà più
grande se si è disposti non soltanto a
dare qualcosa per il bene di un
amico, ma a dare se stessi: Nessuno
ha un amore più grande di questo:
dare la vita per i propri amici[6].

Noi cristiani possiamo amare Dio con
un amore di amicizia
soprannaturale, perché Egli ci ha
fatto figli suoi e vuole che lo
trattiamo con una confidenza filiale e
che consideriamo gli altri suoi figli
come nostri fratelli. A questo amore
si riferisce il fondatore dell’Opus Dei
quando scrive che il lavoro nasce
dall’amore: è l’amore dei figli di Dio,
l’amore soprannaturale verso Dio e
per gli altri attraverso Dio: L’amore



di Dio è stato riversato nei nostri
cuori per mezzo dello Spirito Santo
che ci è stato dato[7].

Volere il bene di una persona non
vuol dire compiacere sempre alla sua
volontà. Può accadere che ciò che
vuole non sia un bene, come accade
assai spesso con le madri, che non
danno ai figli tutto ciò che essi
chiedono, se può danneggiarli.
Invece, amare Dio è sempre volere la
sua Volontà, perché la Volontà di Dio
è il bene.

Per un cristiano, il lavoro nasce
dall’amore di Dio, perché l’amore
filiale ci spinge a voler compiere la
sua Volontà, e la Volontà divina è che
lavoriamo[8]. Diceva san Josemaría
che per amore di Dio egli voleva
lavorare come un asinello alla
noria[9]. E Dio ha benedetto la sua
generosità spargendo copiosamente
la grazia, che ha dato innumerevoli
frutti di santità in tutto il mondo.



Pertanto è bene che ci domandiamo
spesso perché lavoriamo. Per amore
di Dio o per amor proprio? Può
sembrare che esistano altre
possibilità; per esempio, che si possa
lavorare per necessità. Ma questo
vorrebbe dire che, nell’esaminarci,
non andiamo in profondità, perché la
necessità non è la risposta ultima.

Per necessità, per vivere, occorre
anche alimentarsi; ma vogliamo
vivere per la gloria di Dio, come
esorta san Paolo[10], o per la propria
gloria? Infatti anche per questo ci
alimentiamo e lavoriamo. Questa è la
domanda radicale, che arriva al
nocciolo. Non ci sono altre
alternative. Chi si esamina
sinceramente, chiedendo luci a Dio,
scopre con chiarezza dove ripone
realmente il proprio cuore quando
compie le attività professionali. E il
Signore gli concederà anche la sua
grazia perché si decida a purificarlo
e a dare tutto il frutto d’amore che



Egli si aspetta dai talenti che gli ha
affidato.

IL LAVORO MANIFESTA L’AMORE

Il lavoro di un cristiano manifesta
l’amore, non soltanto perché l’amore
di Dio induce a lavorare, come
abbiamo visto, ma perché induce a
lavorare bene, perché così vuole Dio.
Il lavoro umano, infatti, è
partecipazione alla sua opera
creatrice[11], ed Egli, che ha creato
tutto per Amore, ha voluto che le sue
opere fossero perfette – Dei perfecta
sunt opera[12] –, e che noi imitiamo
il suo modo di operare.

Modello perfetto del lavoro umano è
il lavoro di Cristo, del quale il
Vangelo dice che ha fatto bene ogni
cosa[13]. Queste parole di lode, che
sgorgano spontaneamente nel
contemplare i suoi miracoli, compiuti
in virtù della sua divinità, si possono
applicare anche – così fa san
Josemaría – al lavoro nella bottega di



Nazaret, compiuto in virtù della sua
umanità. Era un lavoro compiuto per
Amore del Padre e di noi. Un lavoro
che manifestava questo Amore
mediante la perfezione con cui era
fatto. Non soltanto perfezione tecnica
ma soprattutto perfezione umana:
perfezione di tutte le virtù che
l’amore riesce a mettere in esercizio
dandogli un tono inconfondibile: il
tono della felicità di un cuore pieno
d’Amore che arde dal desiderio di
dare la vita.

L’attività professionale di un
cristiano, quando è ben fatta,
manifesta l’amore di Dio. Ciò non
significa che il risultato sia sempre
ottimo, ma che si è tentato di
svolgerla nel modo migliore
possibile, utilizzando i mezzi
disponibili nelle circostanze
specifiche.

Tra il lavoro di una persona che
lavora per amor proprio e quello



della stessa persona, se comincia a
lavorare per amore di Dio e per gli
altri attraverso Dio, c’è la stessa
differenza che tra il sacrificio di
Caino e quello di Abele. Quest’ultimo
lavorò per offrire il meglio a Dio e la
sua offerta fu gradita dal Cielo. Il
Signore si aspetta lo stesso da noi.

Per un cattolico, lavorare non è
eseguire, è amare!: prodigarsi
volentieri, e sempre, nel dovere e
nel sacrificio[14]. Realizzate
dunque il vostro lavoro sapendo
che Dio lo contempla: laborem
manuum mearum respexit Deus 
(Gn 31, 42). Pertanto la nostra
dev’essere un’attività santa e
degna di Lui: non solo rifinita in
ogni dettaglio, ma portata avanti
con rettitudine, con integrità
morale, con nobiltà, con lealtà,
con giustizia[15]. Allora il lavoro
professionale non soltanto è retto e
santo ma diventa preghiera[16].



Quando si lavora per amore di Dio,
l’attività professionale manifesta
sempre questo amore. È molto
probabile che un semplice sguardo a
varie persone che stanno compiendo
la stessa attività non sia sufficiente
per cogliere il motivo per il quale la
compiono. Ma se si potesse osservare
nei dettagli e con maggiore
attenzione l’insieme del
comportamento nel lavoro – non
soltanto gli aspetti tecnici, ma anche i
rapporti con i colleghi, lo spirito di
servizio, il modo di vivere la lealtà, la
gioia e le altre virtù –, sarebbe
difficile che passi inosservato, se
effettivamente esiste in qualcuno di
loro, il bonus odor Christi[17], il
profumo dell’amore di Cristo che ne
caratterizza il lavoro.

Alla fine dei tempi – insegna Gesù – 
due uomini saranno nel campo:
uno sarà preso e l’altro lasciato.
Due donne macineranno alla mola:
una sarà presa e l’altra



lasciata[18]. Facevano lo stesso
lavoro, ma non nello stesso modo:
uno era gradito a Dio e l’altro no.

Può accadere che l’ambiente
materialista ci faccia dimenticare che
siamo destinati alla vita eterna e ci
faccia pensare unicamente ai beni
materiali. San Josemaría afferma: 
Lavorate alla presenza di Dio,
senza aspirare alla gloria umana.
Alcuni considerano il lavoro un
mezzo per conquistare onori, o per
acquistare potere o ricchezza tali
da soddisfare la loro ambizione
personale, o per sentire l’orgoglio
della propria capacità di
lavorare[19].

In un simile clima, si noterà se uno
lavora per amore di Dio? Come potrà
passare inosservata la giustizia
modellata dalla carità, e non
semplicemente la giustizia pura e
semplice; o l’onestà davanti a Dio, e
non già l’onestà interessata, davanti



agli uomini; o l’aiuto, il favore, il
servizio agli altri per amore di Dio, e
non per calcolo...?

Se il lavoro non manifesta l’amore di
Dio, vuol dire che si è spento il fuoco
dell’amore. Se non si nota il calore, se
dopo un certo tempo di rapporti
quotidiani con i colleghi di
professione, questi non sanno ancora
se hanno accanto un cristiano serio o
soltanto un decente lavoratore, vorrà
dire forse che il sale è diventato
insipido[20]. L’amore di Dio non ha
bisogno di etichette per farsi
conoscere. È contagioso, è diffusivo
per se stesso come il più grande dei
beni. Il mio lavoro manifesta l’amore
di Dio? Quanta orazione può
scaturire da questa domanda!

IL LAVORO SI ORDINA ALL’AMORE

Un lavoro compiuto per amore e con
amore è un lavoro che si ordina
all’amore: alla crescita dell’amore in
chi lo compie, alla crescita della



carità, essenza della santità, essenza
della perfezione umana e
soprannaturale di un figlio di Dio. È,
dunque, un lavoro che ci santifica.

Santificarsi nel lavoro non è altro che
lasciarsi santificare dallo Spirito
Santo, Amore sussistente
intratrinitario che abita nella nostra
anima in grazia e ci infonde la carità.
Vuol dire anche cooperare con Lui
mettendo in pratica l’amore che
l’esercizio dell’attività professionale
imprime nei nostri cuori. Se siamo
docili alla sua azione, se lavoriamo
con amore, il Paraclito ci santifica:
aumenta la carità, la capacità di
amare e di avere una vita
contemplativa sempre più profonda
e continua.

Che il lavoro si ordina all’amore, e
dunque alla nostra santificazione,
significa pure che ci perfeziona: che
si ordina alla nostra identificazione
con Cristo, perfectus Deus,



perfectus homo[21], perfetto Dio e
perfetto uomo. Per lavorare per
amore di Dio e degli altri attraverso
Dio, occorre rendere attive le virtù
cristiane. Anzitutto la fede e la
speranza, che la carità presuppone e
vivifica. Poi le virtù umane,
attraverso le quali opera e si mostra
la carità. L’attività professionale
dev’essere una palestra nella quale si
esercitano le più diverse virtù umane
e soprannaturali: la laboriosità,
l’ordine, il buon uso del tempo, la
fortezza per portare a termine il
lavoro, la cura delle piccole cose...; e
tanti dettagli di attenzione verso gli
altri, manifestazioni di una carità
sincera e delicata[22]. La pratica delle
virtù umane è imprescindibile per
essere contemplativi in mezzo al
mondo e, propriamente, per
trasformare il lavoro professionale in
preghiera e offerta gradita a Dio,
mezzo e occasione di vita
contemplativa.



Contemplo perché lavoro; e lavoro
perché contemplo[23], disse una
volta san Josemaría. L’amore e la
conoscenza di Dio – la
contemplazione – lo aiutavano a
lavorare. Affermava: lavoro perché
contemplo. Questo lavoro, poi,
diveniva mezzo di santificazione e di
contemplazione: contemplo perché
lavoro.

È come un movimento circolare –
dalla contemplazione al lavoro e dal
lavoro alla contemplazione – che si
va restringendo sempre più intorno
al suo centro, Cristo, che ci attrae
verso sé attirando a sé noi e tutte le
cose, affinché per Lui, con Lui e in
Lui sia dato ogni onore e gloria a Dio
Padre nell’unità dello Spirito
Santo[24].

La realtà che il lavoro di un figlio di
Dio si ordina all’amore e perciò lo
santifica, è il motivo profondo per
cui non è possibile parlare, dalla



prospettiva della santità – che in
definitiva è l’unica che conta –, di
professioni di maggiore o di minore
importanza.

La dignità del lavoro è fondata
sull’Amore[25]. Tutti i lavori
possono avere la stessa qualità
soprannaturale: non ci sono
compiti grandi o piccoli; tutti sono
grandi se si fanno per amore. Le
funzioni che tutti ritengono
elevate, diventano meschine
appena si perde il senso cristiano
della vita[26].

Se manca la carità, il lavoro perde
ogni valore dinanzi a Dio, per quanto
brillante appaia agli occhi degli
uomini. Scrive san Paolo: Se [...]
conoscessi tutti i misteri e tutta la
scienza, [...] ma non avessi la
carità, non sono nulla[27].
L’importante sta nell’impegno per
rendere divine le cose umane,
grandi o piccole che siano, perché



mediante l’Amore tutte acquistano
una nuova dimensione[28].

J. López

 [1] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 48.

 [2] San Josemaría, Appunti della
predicazione (AGP, P10, n. 25), cit. da
Ernst Burkhart e Javier López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de san Josemaría, Rialp, Madrid 2013,
vol. II, p. 295.

 [3] San Josemaría, Cammino, n. 279.

 [4] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 48.

 [5] Cfr. San Tommaso, S. Th. II-II, q.
23, a. 1, c.

 [6] Gv 15, 13.

 [7] Rm 5, 5.



 [8] Cfr. Gn 2, 15; 3, 23; Mc 6, 3; 2 Ts 3,
6-12.

 [9] San Josemaría, Cammino, n. 998.

[10] Cfr. 1 Cor 10, 31.

[11] Giovanni Paolo II, Lett. Enc. 
Laborem exercens, 14-IX-1981, n. 25; 
Catechismo della Chiesa Cattolica, n.
2460.

[12]Dt 32, 4 (Vg). Cfr. Gn 1, 10, 12, 18,
21, 25, 31. Cfr. Catechismo della
Chiesa Cattolica, n. 302.

[13]Mc 7, 37.

[14] San Josemaría, Solco, n. 527.

[15] San Josemaría, Lettera 15-
X-1948, n. 26, cit. da Ernst Burkhart e
Javier López, Vida cotidiana y
santitad en la enseñanza de san
Josemaría, Rialp, Madrid 2013, vol.
III, p. 183.



[16] Cfr. San Josemaría, Amici di Dio,
n. 65.

[17]2 Cor 2, 15.

[18]Mt 24, 40-41.

[19] San Josemaría, Lettera 15-
X-1948, n. 18, cit. da Ernst Burkhart e
Javier López, Vida cotidiana y
santitad en la enseñanza de san
Josemaría, Rialp, Madrid 2013, vol.
III, pp. 193-194.

[20] Cfr. Mt 5, 13.

[21] Simbolo atanasiano.

[22] Mons. Javier Echevarría, Lettera
pastorale, 4-VII-2002, n. 13.

[23] San Josemaría, Appunti della
predicazione, 2-XI-1964 (AGP, P01
IX-1967, p. 11), cit. da Ernst Burkhart
e Javier López, Vida cotidiana y
santitad en la enseñanza de san
Josemaría, Rialp, Madrid 2013, vol.
III, p. 197.



[24]Messale Romano, conclusione
della Preghiera Eucaristica.

[25] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 48.

[26] San Josemaría, Colloqui, n. 109.

[27]1 Cor 13, 2.

[28] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 60.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/lavorare-per-
amore-3/ (19/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/lavorare-per-amore-3/
https://opusdei.org/it-ch/article/lavorare-per-amore-3/
https://opusdei.org/it-ch/article/lavorare-per-amore-3/

	Lavorare per amore

