opusdei.org

Lavorare con
coscienza

Chi desidera essere santo non
puo limitarsi a lavorare; deve
lavorare bene, impegnandosi a
fondo, accettando gli insuccessi
e imparando a praticare le virtu
nel lavoro quotidiano: la
pazienza e la carita, tanto per
fare un paio di esempi. Nuovo
testo sulla santificazione del
lavoro.

14/11/2009

Se davvero vogliamo santificare il
lavoro, dobbiamo per forza



soddisfare una prima condizione:
lavorare e, naturalmente, lavorare
bene, con molto impegno e serieta

[1].

In un articolo precedente e gia stato
detto che lavorare per un motivo
soprannaturale ¢ in un certo modo
I’anima della santificazione del
lavoro [2].

Ora ci fermeremo a considerare che
la materia, per cosi dire, cui
quest’anima da vita, e il lavoro ben
fatto, perché il motivo
soprannaturale, se € autentico amore
di Dio e del prossimo, richiede
necessariamente da parte nostra il
cercare di portare a termine il nostro
compito nel modo migliore possibile.

In modo particolare dobbiamo tener
presente che, come ha insegnato san
Josemaria, la santificazione del
lavoro ordinario consiste nel
compiere bene il lavoro stesso, nel
cercare la perfezione anche umana,


https://opusdei.org/article/un-motivo-soprannaturale/

il compimento di tutti gli obblighi
professionali e sociali: lavorare con
coscienza, con senso di
responsabilita, con amore e
perseveranza, senza trascuratezze né
leggerezze.

Per meditare con frutto
quest’insegnamento del fondatore
dell’Opus Dei, conviene osservare
che, quando si parla di “lavorare
bene”, ci siriferisce anzitutto
all’attivita del lavoro, non al suo
risultato.

Puo succedere che si lavori bene e
che tuttavia il risultato non sia
all’altezza, sia per uno sbaglio
involontario sia per una causa
indipendente da noi. In questi casi,
abbastanza frequenti, appare con
chiarezza la differenza tra chi lavora
con senso cristiano e chi cerca
soprattutto il successo umano. Per il
primo, cio che ha valore,
innanzitutto, e il lavoro in sé; quando



non riesce a ottenere un buon
risultato, € consapevole che nulla é
andato perso di cio che ha cercato di
fare per amore di Dio e per lo zelo di
corredenzione; per questo non si
ribella di fronte alle contrarieta;
cerchera di superarle e vede in esse
la possibilita di unirsi alla Croce del
Signore. Invece, per il secondo crolla
il mondo se il lavoro non da i risultati
sperati. Evidentemente, chi la pensa
cosi non capira mai che cosa
significhi santificare il lavoro
professionale.

Lavorare con coscienza é lavorare
con perfezione umana per un motivo
soprannaturale. Non basta lavorare
umanamente bene e “poi” collegarci
il motivo soprannaturale. E qualcosa
di pit profondo. E ’amore di Dio che
deve condurre un cristiano a
svolgere con perfezione il suo
compito, perché non possiamo
offrire al Signore cose che, pur con
le povere limitazioni umane, non



siano perfette, senza macchia,
compiute con attenzione anche nei
minimi particolari: Dio non accetta
le raffazzonature. Non offrirete
nulla con qualche difetto,
ammonisce la Sacra Scrittura,
perché non sarebbe gradito (Lv 22,
20) [3].

Quando si cerca di agire in questo
modo e normale tuttavia che il
lavoro riesca bene e si ottengano
buoni risultati. Ancor piu, e facile
che chi cerca di santificare il lavoro
emerga tra i suoi colleghi perché,
I’amore di Dio porta a prodigarsi
volentieri, e sempre, nel dovere e
nel sacrificio[4]. Ma non bisogna
dimenticare mai - vale la pena
ripeterlo — che Dio permette a volte
contrarieta e insuccessi, perché cosi
sappiamo purificare 'intenzione e
partecipare della Croce del Signore.
Ma questo non significa che non si
sia lavorato bene e non ci si stia
santificando.



VIRTU UMANE NEL LAVORO

I1lavoro ben fatto fa mettere in
pratica le virtu umane informate
dalla carita. Entra in gioco tutto un
contesto di virtu: la fortezza, per
perseverare nel lavoro,
nonostante le naturali difficolta, e
per non lasciarsi mai vincere dal
suo peso; la temperanza, per
spendersi senza riserve superando
la comodita e l'egoismo; la
giustizia, per compiere i nostri
doveri verso Dio, verso la societa,
la famiglia, i colleghi; la
prudenza, per sapere in ogni
circostanza che cosa conviene fare
e metterci all'opera senza indugi...
E tutto, insisto, per Amore [5].

Tutte le virtu umane sono necessarie,
perché formano una trama in cui i
fili si intrecciano. Ma anche li ¢’é un
ordine: alcuni fili vanno messi prima
degli altri, come quando si tesse un
tappeto.



Siccome la prima condizione é
lavorare e lavorare bene, si
comprende che il nostro fondatore
sottolinei due virtu umane —
laboriosita e diligenza —, che si
confondono in una sola: l'impegno
di mettere a frutto i talenti che
ciascuno ha ricevuto da Dio [6].

Come nella parabola del Vangelo, Il
Signore ci ha dato i talenti necessari
per svolgere la missione di renderlo
presente in tutte le attivita umane,
santificando ciascuno la propria
professione. Non é lecito comportarsi
come il servo malvagio e pigro [7]
che sotterro il talento ricevuto. Dio
vuole che, per amor suo, facciamo
rendere i doni che ci ha dato. Per
questo bisogna lavorare con impegno
e costanza, con rigore, con qualita
umana, con tutto lo sforzo
necessario.

La laboriosita e la diligenza portano
insieme ad affrontare il lavoro che



tocca fare, non qualsiasi cosa, oppure
cio che piace, e a compierlo come e
quando occorre. La persona
laboriosa utilizza con profitto il
tempo, che non é solo denaro, é
gloria di Dio. Fa quello che deve e
si impegna in quello che fa, non
per abitudine o per riempire le
ore, ma come frutto di riflessione
attenta e ponderata. Pertanto é
diligente. Nell'uso attuale, la
parola diligente ci ricorda la sua
origine latina. Essa deriva dal
verbo diligere, che significa
amare, apprezzare, scegliere come
risultato di un'attenzione delicata,
accurata. Non é diligente la
persona precipitosa, bensi chi
lavora con amore, con premural8].

E necessario lottare contro la
pigrizia, vizio capitale e madre di
tutti i vizi [9]. Una delle sue
manifestazioni é il ritardo nel
compimento degli obblighi [10]:
rimandare cio che costa dando



priorita ad altre cose che piacciono
di piu o esigono meno sforzo. Non
lasciare il tuo lavoro per
I’indomani [11], consiglia san
Josemaria, perché a volte con falsi
pretesti, ce la prendiamo troppo
comoda, dimentichiamo la
benedetta responsabilita che pesa
sulle nostre spalle, ci
accontentiamo di salvare la
faccia, ci lasciamo trascinare da
'ragioni senza ragione' per restare
con le mani in mano, mentre
Satana e i suoi complici non vanno
mai in ferie [12]. Non serviamo Dio
con lealta quando diamo motivo di
essere giudicati scansafatiche,
leggeri, superficiali, disordinati,
pigri, inutili...[13].

I1 lavoro professionale € campo per
I’esercizio di tutte le virtu umane,
imitando ’esempio di Gesu negli
anni di Nazaret. L’ordine e la
serenita, la gioia e I'ottimismo, la
fortezza e la costanza, la lealta,



I'umilta e la mansuetudine, la
magnanimita e tutte le altre virtu che
sarebbe troppo lungo menzionare,
fanno del lavoro professionale un
terreno fecondo che si riempie di
frutti con ’aiuto della grazia.

Senza la lotta per praticare
quotidianamente queste virtu é facile
cadere nell’errore di quanti si
considerano cristiani ”praticanti”
perché assistono ad alcuni atti di
culto e recitano alcune preghiere, ma
lasciano che la loro vita
professionale si svolga, con maggiore
0 minore evidenza, al margine della
morale cristiana, con mancanze di
giustizia, di veracita, di onesta...

Un lavoro di questo tipo non &
gradito a Dio, e non si puo dire che
sia ben fatto, né santificato, anche se
ottiene risultati brillanti agli occhi
umani e si distingue per la
perfezione tecnica. San Josemaria ha
insegnato sempre a mettere in



pratica la fede, a incarnarla con
unita di vita, nel lavoro
professionale. E questo si ottiene
mediante le virtu umane informate
dalla carita.

Senza la carita, lo sforzo umano non
basta per santificare il lavoro, perché
la carita — I’amore soprannaturale
per Dio e per le anime — é ’essenza
della santita. Un cristiano pur molto
efficace, se manca alla carita non
santifica il suo lavoro. In realta non
si puo neppure dire che lavori molto
bene, perché la carita e una delle
virtu, e la sua mancanza si manifesta
prima o poi con il venir meno delle
virtu stesse: emergono ingiustizie,
odio, ira, invidie...

[’amore di Dio non € un sentimento
inoperante. E I’atto della virtu
teologale della carita che, insieme
alla fede e alla speranza, deve
dirigere la vita di un figlio di Dio
mediante I’esercizio delle virtu



umane. Soltanto cosi possiamo
identificarci con Cristo, perfetto Dio e
perfetto uomo.

COSE PICCOLE

Le virtu cristiane si manifestano e si
sviluppano nell’attivita professionale
normalmente attraverso le cose
piccole. Anche la laboriosita, che in
qualche modo e la condizione delle
altre virtu nel lavoro, non consiste
soltanto nel lavorare molto, perché
non bisogna dimenticare che a furia
di trascurare i particolari,
possono diventare compatibili il
lavorare senza riposo e il vivere
da perfetto fannullone[14].

Questa virtu puo perdere il suo
genuino valore se si trascura la lotta
in quei particolari di ordine per i
quali forse non ci si sente portati, o
di puntualita nell’iniziare o
terminare il lavoro, o se si trascurano
la cura della famiglia o le iniziative
apostoliche con la scusa che il lavoro



assorbe quasi tutte le energie. Le
cura delle cose piccole protegge da
questo pericolo perché custodisce la
rettitudine d’intenzione; molti
particolari brillano soltanto davanti
a Dio.

La santita non consiste nel fare cose
ogni giorno piu difficili, diceva san
Josemarla, ma nel farle ogni giorno
con piu amore. Il segreto per fare
ogni giorno meglio il lavoro sta nelle
cose piccole, i dettagli che sono alla
portata di un figlio di Dio e che
danno un tocco di perfezione alla
nostra attivita.

Altra cosa diversa e il
“perfezionismo”, il difetto di cercare
la perfezione per la perfezione nel
valutare il risultato di una
determinata attivita. Questo difetto
implica una deformazione delle virtu
umane, mostra che si & perduta la
visione d’insieme, il senso della
prudenza utile a comprendere che il



meglio e nemico del bene, perché
pretendere il meglio in alcuni casi
porta a trascurare altre esigenze del
lavoro ben fatto, per esempio, quella
di concluderlo entro il tempo
stabilito. Il perfezionismo é un
surrogato della perfezione, che rivela
amor proprio e compiacenza vana,
ed é necessario combatterlo con il
realismo dell’umilta cristiana che sa
riconoscere le proprie limitazioni e
confidare in Dio.

Egli ha creato tutto per amore e le
sue opere sono perfette: Dei perfecta
sunt opera[15]. Il nostro lavoro é una
partecipazione all’opera creatrice
[16], e deve anche essere perfetto, in
cio che dipende dalle nostre forze,
con la grazia di Dio.

La cura delle cose piccole
caratterizza il modo divino di
lavorare di un figlio di Dio perché
manifesta la perfezione dell’amore.
Ed e fondamentale arrivare a essere



contemplativi nel lavoro, perché cosi
come Dio cre0 e vide che era cosa
buona [17]. - contemplo il riflesso del
suo Amore e della sua Verita in cio
che aveva creato — analogamente,
con l'infinita distanza che comporta
qui I’analogia, il nostro lavoro sara
buono e mezzo di contemplazione se
€ un compito non solo terminato fino
al dettaglio, ma portato a termine
con rettitudine morale. Cosi il lavoro
sara orazione. Orazione
contemplativa, perché un lavoro
svolto con perfezione, con molto
amore nelle cose piccole, permette di
scoprire quel qualcosa di divino
che é nascosto nei particolari [18].
Per questo, concludeva san
Josemaria, quando un cristiano
compie con amore le attivita
quotidiane meno trascendenti, in
esse trabocca la trascendenza di
Dio [19].

IMPARARE A LAVORARE BENE



Il panorama meraviglioso che si apre
davanti ai nostri occhi deve essere
messo in pratica nella nostra
vita.Non basta voler fare il bene; é
necessario saperlo fare[20]. Servire
Dio e gli altri con il nostro lavoro
richiede preparazione, competenza
non solo tecnica ma pure morale,
umana e cristiana.

Per servire, servire: sono parole che
san Josemaria voleva scolpire nei
nostri cuori affinché non
dimenticassimo che non basta la
“buona volonta” per essere un buon
medico o una buona padrona di casa,
ma si richiedono competenze e virtu.
Non credo alla rettitudine di
intenzione di chi non si sforza di
ottenere la competenza necessaria
per svolgere debitamente i compiti
che gli sono affidati[21].

La “formazione professionale” per
santificare il lavoro non consiste solo
in alcune conoscenze teoriche



previe. Ce bisogno di molto di piu:
servono virtu umane informate dalla
carita. La formazione professionale
dura tutta la vita, e migliora giorno
dopo giorno se si mette impegno nel
crescere nelle virtu cristiane. Non
basta il desiderio di possedere tali
virtu, bisogna imparare a
praticarle. Discite benefacere(Is 1,
17),imparate a fare il bene.
Bisogna esercitarsi continuamente
negli atti corrispondenti a tali
virtu — con fatti di sincerita, di
veracita, di equanimita, di
serenita, di pazienza... —, perché
le opere sono amore e non si puo
amare Dio solo a parole, ma coi
fatti e nella verita (1 Gv 3, 18). [22].

Per questa formazione la direzione
spirituale e una strada stupenda. Se
sappiamo spalancare I’anima,
potremo ricevere consigli certi — a
volte indicazioni circa doveri morali
o di coscienza —, perché lo Spirito
Santo, mediante questo mezzo, da la



sua luce e la sua grazia. Dobbiamo
poi essere disposti a ricevere
formazione anche sul posto di
lavoro, sapendo trar profitto dalle
osservazioni dei colleghi. Bisogna
avere umilta, semplicita per
ammettere i propri limiti e per
lasciarsi aiutare evitando la
sufficienza, la presunzione e la
vanita.

AMBIZIONE PROFESSIONALE

Una disposizione interiore molto
conveniente per imparare a lavorare
e una giusta ambizione
professionale. Ma é importante avere
un’idea retta, elevata, di cio che tale
ambizione deve essere in un
cristiano, per non ridurla a una
semplice inclinazione naturale.

A rigore e I’anelito di servire Dio e gli
altri con il nostro lavoro, il desiderio
di contribuire con la propria attivita
professionale al progresso umano,
orientandolo con senso cristiano per



impregnare cosi la societa con lo
spirito di Cristo. Questo e il nucleo
del’lambizione professionale di un
figlio di Dio, che tiene alto I'interesse
per cio che si fa e lo aumenta con
l’ausilio della speranza
soprannaturale che mantiene vivo
I'impegno di trasformare la prosa
quotidiana in versi epici [23].

Le attivita piu ordinarie non sono un
monotono succedersi di azioni
sempre uguali, come non lo furono
nella vita di Gesu, Maria e Giuseppe a
Nazaret. Si scopre una nuova
dimensione nei nostri compiti e si
gode della presenza di Dio che li
approva, accogliendo l'offerta del
lavoro ben fatto.

Per un figlio di Dio, ’'ambizione
professionale non € un gusto o un
capriccio. E il desiderio di fare il
lavoro che Dio vuole, perché si
santifichi e dia frutto. Esiste una
vocazione professionale, che é parte



importante della vocazione divina.
Questo volere di Dio si scopre non
solo in base alle inclinazioni e
attitudini — che certamente contano
—, ma anche in base alle circostanze
nelle quali ognuno si trova per
Provvidenza divina, e in particolare
tenendo conto dei doveri che deve
compiere e dei servizi che di fatto
deve prestare.

Tutto quest’insieme di fattori
configura la vocazione professionale,
e si chiama “vocazione” perché
effettivamente rappresenta una
chiamata di Dio a scegliere,
d’accordo con le circostanze
personali, ’attivita professionale piu
conveniente come materia di
santificazione e di apostolato.

In questa cornice si vede quanto sia
lontana dall’ambizione professionale
la patologia che si suole chiamare
professionalite. I’amore per il lavoro
come mezzo di santificazione e di



apostolato viene sostituito dalla la
schiavitu nei confronti di un idolo
scelto arbitrariamente come fine. E
cio puo succedere senza
accorgersene, proprio per avere
trascurato di rettificare I'intenzione e
per aver agito in pratica per obiettivi
terreni, gustando a fondo un trionfo
effimero.

San Josemarla avverte di questo
pericolo: Metti gli impegni
professionali al loro posto: sono
esclusivamente mezzi per arrivare
al fine; non possono essere
considerati neanche remotamente
come la cosa fondamentale.
Quante «professionaliti»
impediscono l'unione con Dio! [24].
Imparare a lavorare bene é anche
mettere il lavoro al proprio posto, un
posto si importante, essendo il
cardine della santificazione nella vita
ordinaria, ma che non deve essere il
principale: e pur sempre un mezzo.



kK 3k

I buoni professionisti si riconoscono
per il loro lavoro. San Giuseppe era
conosciuto come l’artigiano e Gesu
come 1l figlio dell’artigiano, fabri filius
[25]; e artigiano Egli stesso [26]. Non
ci é rimasto il risultato del suo
lavoro, nessuno degli oggetti che
fabbricarono con qualita, con la
perfezione che permettevano gli
strumenti del mestiere, frutto di un
lavoro svolto con sforzo, ordine,
gioia..., mentre la Madonna si
occupava con lo stesso spirito dei
lavori della casa. Ci e rimasto invece
I’amore redentore di Gesu nel suo
lavoro e quello di Maria e di
Giuseppe uniti al suo con un solo
cuore. Questa é I’essenza della
santificazione del lavoro.

Javier Lopez Diaz, Professore di
Teologia Spirituale presso la
Pontificia Universita della Santa
Croce



[1] Forgia, n. 698

[2] Cfr Cammino, n. 359
[3] Amici di Dio, n. 55
[4] Solco, n 527

[5] Amici di Dio, n. 72
[6]Ibidem n. 81.

[7] Mt 25, 26.

[8] Amici di Dio, n. 81

[9] Solco, n.505 , Cfr Catechismo della
Chiesa Cattolica, n. 1866

[10] San Tommaso d’Aquino, S.Th II-
IIq.54,a2,ad1.

[11] Cammino, n. 15.
[12] Amici di Dio, n. 62.

[13] Ibidem.



[14] Solco, n. 494.
[15] Dt 32, 4 (Vg)

[16] Cfr Catechismo della Chiesa
Cattolica. n. 2477.

[17]1Gn 1, 10 ss.

[18] Colloqui, n. 116.

[19] Ibidem.

[20] E Gesui che passa, n. 50
[21] Ibidem.

[22] Amici di Dio, n. 91.

[23] E Gesui che passa, n. 50.
[24] Solco, n. 502.

[25] Mt 13, 55.

[26] Cfr Mc 6,3.




pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-ch/article/lavorare-con-
coscienza/ (26/01/2026)


https://opusdei.org/it-ch/article/lavorare-con-coscienza/
https://opusdei.org/it-ch/article/lavorare-con-coscienza/
https://opusdei.org/it-ch/article/lavorare-con-coscienza/

	Lavorare con coscienza

